

عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات مجر مبشر نزیر

www.mubashirnazir.org

# علوم اسلاميه پروگرام --- مسلم تاريخ بسم اللّد الرحمٰن الرحيم فهرست

| <b>15</b> | <u> </u>                              | کہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات۔۔۔تعارف            |
|-----------|---------------------------------------|----------------------------------------------------|
|           | 17                                    | مثبت روایات کا گروپ                                |
|           | 22                                    |                                                    |
|           | 22                                    | کون سی تصویر درست ہے؟                              |
| <b>25</b> |                                       | إب 1: تاریخ پر تحقیق کا طریق کار                   |
|           | 26                                    | تاریخی معلومات کیسے مرتب کی جاتی ہیں؟              |
|           | 26                                    |                                                    |
|           | 27                                    | دوسرا مرحله: معلومات كو تيجا كرنا                  |
|           | 27                                    | تیسرا مرحله: تصویر کا مکمل کرنا                    |
|           | ) مرتب كرنا                           | چوتھا مر حلہ: واقعات کے تسلسل کو تاریخ کی شکل میر  |
|           | زمانہ قدیم کے طریق ہائے کار کا موازنہ | تاریخی معلومات کی ترتیب و تدوین میں دور جدید اور   |
|           | 30                                    | تاریخی معلومات کیسے مسنح ہو جاتی ہیں؟              |
|           | 30                                    | غیر ارادی طور پر تاریخی معلومات کا مسنح ہو جانا    |
|           | 31                                    | جان بوج <i>ھ کر</i> تاریخی معلومات کا مسخ کیا جانا |
|           | 34                                    | تاریخی معلومات کیسے منتقل ہوتی ہیں؟                |
|           | 34(Perpetuity ar                      | nd Solitary Reports) تواتر اور انفرادی رپورٹس      |
|           | قول ہیں اور کون سے اخبار احاد سے؟     | عہد صحابہ کی تاریخ کے کون سے واقعات تواتر سے من    |
|           | 37                                    | اخبار احاد میں سند اور متن کی اہمیت کیا ہے؟        |
|           | 37                                    | تاریخی روایات کی جانچ پڑتال کا طریقہ کیا ہے؟ .     |
|           | 38                                    | ماخذ کی تحقیق (Source Criticism)                   |
|           | 39                                    | داخلی تحقیق (Internal Criticism)                   |

|    | 40    | خار جی تحقیق (External Criticism)                    |
|----|-------|------------------------------------------------------|
|    | 40    | تاریخی اساب و علل کی تحقیق (Historical Reasoning)    |
|    | 41    | کیا یہ تحقیق ہر تاریخی واقعے سے متعلق کی جاتی ہے؟    |
|    | 41    | حدیث اور تاریخ سے متعلق تحقیق میں کیا فرق ہے؟        |
|    | 42    | خلاصه باب                                            |
| 44 | ••••• | <u>ا</u> ب 2: عهد صحابه کی تاریخ پر شخقیق            |
|    |       | دور صحابه و تابعين (750-133/632-11) كا اجمالي جائزه  |
|    | 46    | پہلی صدی ہجری میں علم تاریخ                          |
|    | 47    | ابن شهاب الزهر ی (742-748/124-58)                    |
|    | 47    | يونس بن يزيد الا يلي(d. 152/769)                     |
|    | 48    | دوسری صدی ہجری میں علم تاریخ                         |
|    | 49    | محمد بن اسحاق (768-151/703)                          |
|    | 50    | مجمد بن عمر الواقدي (823-207/747-130)                |
|    | 50    | على بن محمد المدائني (840-225/752-135)               |
|    | 51    | ابو مخنف لوط بن کیجی (d. 170/787)                    |
|    | 54    | محمد بن سائب الكلبى (d. c. 180/795)                  |
|    | 55    | هشام بن محمد بن سائب الكلبى (d. 204/819)             |
|    | 55    | سيف بن عمر التيمي (d. c. 185/800)                    |
|    | 55    | دوسری صدی کے علم تاریخ پر مجموعی تبصرہ               |
|    | 57    | تیسری صدی ہجری میں علم تاریخ                         |
|    | 58    | كتب انساب                                            |
|    | 58    | كتب طبقات                                            |
|    | 59    | کتب مغازی                                            |
|    | 59    | كتب تاريخ                                            |
|    | 60    | تیسر <sub>ک</sub> ی صدی کے مشہور مور خین.            |
|    |       | کیا تبسری صدی ہجری کی لکھی ہوئی کتب تاریخ میتند ہیں؟ |

| 63 | کیا امت کے اہل علم نے دوسری صدی کے مور خین پر اندھا اعتاد کیا ہے؟        |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| 64 | ون و سطی اور دور جدید میں علم تاریخ                                      |
| 64 | قرون و سطی کی مشہور عربی کتب تاریخ کون سی ہیں؟                           |
| 69 | اردو کی کتب تاریخ کون سی ہیں؟                                            |
| 69 | به کرام کی کردار کثی                                                     |
| 70 | 1-سياسى اسباب                                                            |
| 71 | 2-مذهبی اسباب                                                            |
|    | 3ـ قبائلی اسباب                                                          |
| 73 | یخی روایات (Historical Reports) اور ان کے راویوں (Narrators) کی چھان بین |
| 73 | کون سے راویوں نے صحابہ کرام سے جھوٹ منسوب کیا؟                           |
| 74 | کیا راویوں کی چھان بین حسن ظن کے قرآنی حکم کی خلاف ورزی نہیں ہے؟         |
|    | ان راویوں سے متعلق معلومات کا ماخذ کیا ہے؟                               |
| 76 | راو یوں سے متعلق معلومات کس حد تک مستند ہیں؟                             |
| 77 | کیا تاریخ پر تحقیق کے لیے علم جرح و تعدیل سے مدد لینا درست ہے؟           |
| 80 | کیا ان نا قابل اعتماد راویوں کی تمام روایتوں کو رد کر دیا جائے؟          |
| 82 | مور خین نے نا قابل اعتماد روایتیں اپنی کتب میں درج کیوں کی تھیں؟         |
| 84 | کیا ایک روایت کا متعد دکتب میں پایا جانا اس کے مستند ہونے کی دلیل ہے؟    |
| 86 | اس کتاب کے بارے میں                                                      |
| 86 | آپ کی بیر کتاب جانبدارانہ کیوں ہے؟                                       |
| 87 | مثبت روایات کی تحقیق کیوں نہیں کی گئی؟                                   |
| 88 | تمام تاریخی شخصیات کے بارے میں آپ نے مثبت رویہ اختیار کیوں کیا ہے؟       |
| 89 | ان مخصوص مور خین کے بارے میں حسن خلن کیوں نہ رکھا جائے؟                  |
| 90 | اس کتاب کا مقصد کیا ہے؟                                                  |
| 90 | ۔ عام آدمی تاریخی روایات کی حچھان بین کیسے کر سکتا ہے؟                   |
| 94 | صه باب                                                                   |
|    | 3: عهد صدیقی و فاروقی                                                    |

| 97                                      | ت راشده کا سیاسی نظام                                                        |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
|                                         | لیفہ کا انتخاب قبیلہ قریش ہی سے کیوں کیا گیا؟                                |
| 106                                     | ت ابو بکر صدیق کی بیعت                                                       |
| 106                                     | نیفہ بنو ساعدہ میں کیا واقعات پیش آئے؟                                       |
| 112                                     | عنرت ابو بكر رضى الله عنه كى عام بيعت كيسے ہوئى؟                             |
| 113                                     | إ حضرت سعد بن عباده رضى الله عنه كو قتل كروايا <i>گيا؟</i>                   |
| 115                                     | إ حضرت على رضى الله عنه نے بیعت نہیں کی؟                                     |
| 125                                     | سول الله صلی الله علیہ و سلم کی تدفین سے پہلے خلافت کا مسلہ کیوں طے کیا گیا؟ |
| 126                                     | با بنو امیہ و بنو ہاشم نے حضرت ابو بکر کے خلاف ساز شیں کیں؟                  |
| 129                                     | ار تداد                                                                      |
|                                         | نہ ارتداد کے اساب کیا تھے؟                                                   |
| 131                                     | و ایران پر حمله                                                              |
|                                         | سولوں کے بارے میں اللہ تعالی کا خاص قانون کیا ہے؟                            |
|                                         | اتویں صدی کا بین الا قوامی قانون کیا تھا؟                                    |
| 136                                     | ت عمر کی نامز د گی                                                           |
|                                         | ! حضرت عمر کی نامز دگی شوری کے اصول کی خلاف ورزی نه تھی؟                     |
| 137                                     | فاروقی                                                                       |
| 137                                     | عزت عمر نے حضرت خالد بن ولید کو معزول کیوں کیا؟                              |
| 140                                     | منرت عمر سخق کیوں کرتے تھے؟                                                  |
| 141                                     | غرت عمر کے دور میں کوئی بغاوت یا فتنہ کیوں پیدا نہیں ہوا؟                    |
| 142                                     | با حضرت عمر کی شہادت کسی عجمی سازش کا متیجہ تھی؟                             |
| 144                                     | شرات ابو بکر و عمر کے دور میں حضرت علی کا کردار کیا تھا؟                     |
| 146                                     | <i>ه</i> باب                                                                 |
|                                         | ۔ ۔ھر                                                                        |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ب: عهد عثمانی                                                                |

| خلیفہ کے انتخاب کو چھ افراد کے سپر د کرنا کیا شوری کے اصول کی خلاف ورزی تھی؟ |
|------------------------------------------------------------------------------|
| شوری نے خلیفہ کا انتخاب کیسے کیا؟                                            |
| خلیفہ کے انتخاب میں حضرت علی کا کردار کیا تھا؟                               |
| كتب تاريخ كي روايات                                                          |
| طبری کی شوری سے متعلق روایات میں کیا بات بیان ہوئی ہے؟                       |
| بلاذری کی روایات میں کیا بات بیان ہوئی ہے؟                                   |
| ابن سعد کی روایات میں کیا بات بیان ہوئی ہے؟                                  |
| عهد عثانی کی باغی تحریک                                                      |
| باغی تحریکوں کا لائف سائیکل اور اس کی خصوصیات                                |
| حضرت عثان کے خلاف باغیانہ تحریک کیسے اور کب پیدا ہوئی؟                       |
| باغی تحریک دور فاروقی میں کیا کرتی رہی؟                                      |
| باغی تحریک عہد عثانی میں پروان کیسے چڑھی؟                                    |
| باغی تحریک کا مرکز کون سے علاقے ہے؟                                          |
| بدلتے ہوئے ساجی حالات سے باغی تحریک نے کیسے فائدہ اٹھایا؟                    |
| باغیوں نے پراپیگنڈا کے ہتھیار سے کام کس طرح لیا اور یہ کس حد تک کامیاب ہوا؟  |
| عبدالله بن سبا کا کردار کیا تھا؟                                             |
| حکومت نے باغی تحریک کے خلاف کیا اقدامات کیے؟                                 |
| باغیوں کا آخری منصوبہ کیا تھا اور کیا یہ کامیاب رہا؟                         |
| باغیوں نے مدینہ میں کیا کاروائی کی؟                                          |
| صحابہ کرام کی موجودگی میں باغیوں نے حضرت عثمان کو شہید کیسے کر دیا؟          |
| حضرت علی اور دیگر اکابر صحابہ نے حضرت عثان کے دفاع میں کیا اقدامات کیے؟      |
| مروان بن حکم کا کردار کیا تھا؟                                               |
| دیگر شہروں کے صحابہ و تابعین نے حضرت عثمان کے دفاع میں کیا اقدامات کیے؟      |
| قاتلين عثان كا انجام كيا ہوا؟                                                |
| كيا شهادت عثان، عجم كي سازش تقى؟                                             |
| اگر خلیفه کوئی اور ہوتا تو کیا حالات مختلف ہوتے؟                             |
| حضرت عثان ير كيا الزامات لگائے گئے؟                                          |

| ماض                                        | عبیداللہ بن عمر سے قص     |
|--------------------------------------------|---------------------------|
| 210                                        | ا قربا پروری کی تہت       |
| ٨ عنه                                      | وليد بن عقبه رضى الله     |
| ىلىر                                       | سعید بن عاص رحمه ال       |
| ى سرح رضى الله عنه                         | عبرالله بن سعد بن الج     |
| الله عنه                                   | عبدالله بن عامر رضی       |
| ىلە                                        | مروان بن حکم رحمه ا       |
| رضى الله عنهما                             | معاویه بن ابی سفیان ر     |
| ئے طلقاء کو آگے بڑھایا گیا؟                | کیا اکابر صحابہ کی بجائے  |
| كى تېمت                                    | بیت المال میں کرپش        |
| الزام كا جواب كيا ديا؟                     | حضرت عثمان نے اس          |
| ے متعلق روایات کی پوزیش کیا ہے؟            | بیت المال میں کر پشن      |
| ں سے ابن ابی سرح اور مروان کو کچھ دیا گیا؟ | کیا افریقہ کے خمس میر     |
| ئف اسائل شاہانہ تھا؟                       | كيا حضرت عثمان كا لا      |
| يان                                        | اكابر صحابه كا عدم اطميز  |
| يعد كوئى خدشه تھا؟                         | '<br>کیا حضرت عمر کو اپنے |
| ف عثمان کی پالیسیوں سے مطمئن تھے ؟         | -                         |
| ت عثمان کی پالیسیوں سے مطمئن تھے ؟         | كيا حفرت طلحه، حفريه      |
| )، حضرت عثمان کی پالیسیوں سے مطمئن تھے ؟   | كيا حضرت عبد الرحمن       |
| تحریک میں شامل تھے ؟                       | کیا حضرت عمار ، باغی      |
| یی کو جلا وطن کیا گیا؟                     | کیا حضرت ابو ذر غفار      |
| مسعود پر تشدد کیا گیا؟                     | كيا حضرت عبدالله بن       |
| 252                                        | خلاصه باب                 |
| 54                                         | اب 5: عهد علوی            |
| 255                                        | حضرت علی کی بیعت.         |
|                                            | •                         |

| صحابہ کرام نے حضرت علی کی بیعت کیسے کی ؟                      |
|---------------------------------------------------------------|
| باغیوں نے نئے خلیفہ کے انتخاب میں کیا کر دار ادا کیا؟         |
| حضرت علی نے خلیفہ بنتے ہی باغیوں کی سر کوبی کیوں نہ کی؟       |
| حضرت على كا پلان كيا تفا؟                                     |
| حضرت علی کے خلیفہ بنتے ہی کیا واقعات پیش آئے؟                 |
| کیا حضرت علی نے خلیفہ بنتے ہی گورنروں کو معزول کر دیا؟        |
| جنگ جمل                                                       |
| باغیوں کے خلاف جوابی تحریک کیسے پیدا ہوئی؟                    |
| حضرات طلحہ وزبیر کا اقتدار بھرہ پر کیسے قائم ہوا؟             |
| حضرت على اور طلحه و زبير مين دوباره اتحاد كيسے ہوا؟           |
| جنگ جمل کیسے ہوئی؟                                            |
| جنگ جمل کے بعد کیا ہوا اور اس کے نتائج کیا نکلے؟              |
| جنگ جمل کے نتائج کیا نکلے؟                                    |
| کیا حو اُب کی روایت قابل اعتاد ہے؟                            |
| كيا حضرت طلحه و زبير كا مقصد اپنی خلافت قائم كرنا تھا؟        |
| حضرت طلحه كا قاتل كون تها؟                                    |
| جنگ صفین                                                      |
| جنگ صفین کی روایتیں کس حد تک قابل اعتماد ہیں؟                 |
| جنگ جمل اور صفین کے در میانی عرصے میں کیا اہم واقعات بیش آئے؟ |
| حضرت علی نے اپنا دار الحکومت کوفہ کیوں منتقل کیا؟             |
| باغیوں کے نقطہ نظر سے صوبہ شام کی اہمیت کیا تھی؟              |
| حضرت معاویہ نے حضرت علی کی بیعت کیوں نہ کی؟                   |
| حضرت عمرو بن عاص، حضرت معاویہ سے کیسے جاملے؟                  |
| اکابر صحابہ کا رجحان کیا تھا؟                                 |
| باغیوں نے اہل شام کے خلاف کیا منصوبہ بندی کی؟                 |
| حضرت علی نے باغیوں کے خلاف اب کاروائی کیوں نہ کی؟             |
| حضرت علی نے باغیوں کے حملے میں ان کا ساتھ کیوں دیا؟           |
| كيا حضرت معاويه كا قصاص عثمان كا طريقه درست تها؟              |

| 302                                                                                                 | جنگ صفین میں کیا حالات پیش آئے؟                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 303                                                                                                 | حضرت عمار بن یاسر کیسے شہید ہوئے؟                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                     | جنگ بندی کیسے ہوئی؟                                                                                                                                                                                                                                      |
| 309                                                                                                 | جنگ صفین پر حضرت علی کے تاثرات کیا تھے؟                                                                                                                                                                                                                  |
| 311                                                                                                 | کیا جنگ صفین سے بیرونی قوتوں نے فائدہ اٹھایا؟                                                                                                                                                                                                            |
| 312                                                                                                 | واقعه تحكيم                                                                                                                                                                                                                                              |
| 313                                                                                                 | فیصله کرنے والے کون تھے اور ان کا تعین کیسے ہوا؟                                                                                                                                                                                                         |
| 314                                                                                                 | صلح کا معاہدہ کیا تھا ؟                                                                                                                                                                                                                                  |
| . كيا؟                                                                                              | باغیوں نے صلح کے اس معاہدے کے سلسلے میں کس رد عمل کا اظہار                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                     | واقعه تحکیم کی روایات کس حد تک درست ہیں؟                                                                                                                                                                                                                 |
| 323                                                                                                 | واقعه تحكيم كى صحيح تفصيلات كيا بين؟                                                                                                                                                                                                                     |
| 323                                                                                                 | واقعہ تحکیم کے بعد کے واقعات                                                                                                                                                                                                                             |
| 324                                                                                                 | کیا حضرت معاویہ و علی نے حجاز و نیمن میں فوج کشی کی؟                                                                                                                                                                                                     |
| 326                                                                                                 | کیا حضرت عبداللہ بن عباس نے حضرت علی کا ساتھ چھوڑ دیا؟                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 327                                                                                                 | حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کے باہمی تعلقات                                                                                                                                                                                                       |
| 327<br>329                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 329                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 329                                                                                                 | فتنه خوارخ                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>329</b>                                                                                          | ف <b>نتہ خوارح</b><br>خوارج کیسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیسے ہوئی؟                                                                                                                                                                          |
| <b>329</b>                                                                                          | <b>فتنه خوارخ</b><br>خوارخ کیسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیسے ہوئی؟<br>خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟                                                                                                                                             |
| <b>329</b>                                                                                          | فتنہ خوارج<br>خوارج کیسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیسے ہوئی؟<br>خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟<br>حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیا سلوک کیا؟                                                                                                         |
| <b>329</b>                                                                                          | فتنہ خوارج کیسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گرونیگ کیسے ہوئی؟<br>خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟<br>حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیا سلوک کیا؟<br>خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نکلے؟                                                                               |
| 329                                                                                                 | فتنہ خوارج<br>خوارج کیسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیسے ہوئی؟<br>خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟<br>حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیا سلوک کیا؟<br>خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نکلے؟                                                                      |
| 329         330         333         335         337         338         339         341             | فتنہ خوارج<br>خوارج کیسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیسے ہوئی؟<br>خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟<br>حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیا سلوک کیا؟<br>خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نکلے؟<br>مصر کی باغی پارٹی                                                 |
| 329         330         333         335         337         338         339         341         343 | فتنہ خوارج کسے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کسے ہوئی؟ خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟ حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیا سلوک کیا؟ خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نظے؟ مصر کی باغی پارٹی                                                                         |
| 329         330         333         335         337         338         339         341         343 | فتنہ خوارج کیے پیدا ہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیے ہوئی؟ خوارج کا نقطہ نظر کیا تھا؟ حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیا سلوک کیا؟ خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نظے؟ مصر کی باغی پارٹی شہادت عثان کے بعد مصر میں کیا ہوا؟ مصر میں باغی پارٹی کا خاتمہ کیے ہوا؟ |

|    | 348 | حضرت علی کے دور میں فرقول کا ارتقاء کیسے ہوا؟   |
|----|-----|-------------------------------------------------|
|    |     | حضرت علی کی خلافت کس پہلو سے کامیاب رہی؟        |
|    | 352 | حضرت علی کے دور میں بحران کیوں نمایاں ہوئے؟     |
|    | 354 | خلاصه باب                                       |
| 35 | 56  | إب 6: عهد حسن و معاویه                          |
|    | 357 | حضرت حسن او رمعاویه کا اتحاد                    |
|    | 357 | حفرت حسن کی خصوصی حیثیت کیا تھی؟                |
|    | 357 | حضرت حسن نے اتحاد کیوں کیا؟                     |
|    |     | کیا حضرت حسین نے اتحاد کی مخالفت کی؟            |
|    | 363 | کیا حضرت معاویہ نے معاہدے کی شرائط پوری نہ کیں؟ |
|    | 363 | باغیوں نے حضرت حسن سے انتقام کیسے لیا؟          |
|    | 364 | حفرت معاویہ کی کر دار تشی کے اساب               |
|    | 364 | حضرت معاویه کی کردار کشی کیوں کی گئی؟           |
|    | 365 | کیا حضرت معاویہ نے خلافت پر جبراً قبضہ کیا؟     |
|    | 366 | حضرت معاویه اور باغی پار شیال                   |
|    | 369 | بیت المال میں کرپشن کی تہمت                     |
|    | 373 | حضرت علی پر سب و شتم                            |
|    |     | کیا مروان بن حکم نے سب و شتم کیا؟               |
|    |     | کیا حضرت مغیرہ بن شعبہ نے سب و شتم کیا؟         |
|    | 377 | صیح مسلم کی روایت کا مفہوم کیا ہے؟              |
|    | 379 | استلحاق زیاد                                    |
|    | 379 | زیاد بن ابی سفیان کا مسکله کیا تھا؟             |
|    | 380 | زیاد بن ابی سفیان کو بدنام کیوں کیا گیا؟        |
|    | 384 | استلحاق زیاد کیسے ہوا؟                          |
|    | 386 | کیا استلحاق زیاد ایک ساسی حال تھی؟              |

| 386 | كيا استلحاق زياد خلاف شريعت تها؟                             |
|-----|--------------------------------------------------------------|
|     | کیا اکابر صحابہ نے حضرت معاویہ کے فیصلے پر تنقید کی؟         |
| 388 | گورنرول کا ظلم                                               |
|     | کیا یمن میں قُلُ عام کیا گیا؟                                |
| 389 | کیا جمدان اور نیمن کی خواتین کو لونڈیاں بنایا گیا؟           |
| 390 | کیا گورنر کنگر مارنے والوں کے ہاتھ کٹوا دیتے تھے؟            |
| 394 | کیا حضرت معاویہ کے سامنے سر کٹوا کر پیش کیے گئے ؟            |
| 395 | کیا سیاسی مخالفین کو زہر دلوایا گیا؟                         |
| 398 | حضرات حسنین اور حضرت معاویه                                  |
|     | یزید کی نامز دگی                                             |
|     | کیا سانحہ کربلا کی ذمہ داری حضرت معاویہ پر ہے؟               |
| 401 | کیا یزید کی نامز دگی کی تحریک حضرت مغیرہ بن شعبہ نے شروع کی  |
|     | نامز د گی کی ضرورت کیا تھی؟                                  |
|     | نامز دگی کے لیے یزید ہی کا انتخاب کیوں کیا گیا؟              |
| 406 | کیا یزید کے انتخاب کے لیے مشورہ کیا گیا؟                     |
|     | کیا یزید کی بیعت کے لیے ناجائز ہتھکنڈے اختیار کیے گئے؟       |
|     | یزید کا کردار کیسا تھا؟                                      |
| 416 | حضرت حسين اور ابن زبير رضى الله عنهم نے اختلاف كيوں كيا؟.    |
| 417 | حضرت معاوید، بنو امیه اور خلافت و ملوکیت                     |
| 417 | کیا بنو امیه اور بنو ہاشم میں دشمنی تھی؟                     |
| ليع | کیا حضرت معاویہ نے ُغزوہ بدر کا انتقام جنگ صفین کی صورت میں  |
| 422 | کیا حضرت معاویہ نے بنو امیہ کا اقتدار مضبوط کیا؟             |
| 423 | کیا حضرت معاویہ کے زمانے میں خلافت، ملو کیت میں تبدیل ہو گئی |
| 428 | حضرت معاویہ کے اہم کارنامے                                   |
| 428 | حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اہم کارنامے کیا ہیں؟             |
|     | حضرت معاویہ کی رسول اللہ سے محبت کا کیا عالم تھا؟            |
| 434 | حضرت معاویہ کے بارے میں ان کے ہم عصروں کی رائے کیا تھی       |

| 436 | اصه باب                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------|
|     | 7: دوسری خانه جنگی                                           |
| 440 | نحه کربلا                                                    |
| 440 | حضرت حسین کے اقدام کی اصل نوعیت کیا تھی؟                     |
| 441 | سانحه کربلا کی روایات کس حد تک مستند میں؟                    |
| 444 | حضرت حسین نے کوفہ کا سفر کیوں کیا؟                           |
| 451 | حضرت حسین عراق روانه کیونکر ہوئے؟                            |
| 451 | حضرت حسین کی روانگی کے بارے میں مخلصین کا موقف کیا تھا؟      |
| 454 | سانحه کربلا میں کیا واقعات پیش آئے؟                          |
| 458 | حفرت حسين كا منصوبه كيا تها؟                                 |
| 459 | کیا حضرت حسین کی رائے تبدیل ہوئی؟                            |
| 460 | سانحہ کربلا کے ذمہ دار کون لوگ تھے؟                          |
| 461 | سانحه کربلا میں عمر بن سعد کا کردار کیا تھا؟                 |
| 461 | سانحه کربلا میں ابن زیاد کا کردار کیا تھا؟                   |
| 462 | سانحه کربلا میں یزید کا کردار کیا تھا؟                       |
| 465 | سانحه کربلا میں باغی تحریک کا کر دار کیا تھا؟                |
| 465 | حضرت عثمان اور حضرت حسین کی شہاد توں میں کیا مناسبت تھی؟     |
| 467 | سانحه کربلا کی داستانیں کس حد تک قابل اعتاد ہیں؟             |
| 469 | سانحہ کربلا کے بارے میں بعد کی صدیوں میں کیا رواج پیدا ہوئے؟ |
| 471 | ی تحریک۔۔۔سانحہ کربلا کے بعد                                 |
| 471 | سانحہ کربلا کے بعد باغی تحریک نے کیا حکمت عملی اختیار کی؟    |
|     | مختار ثقفی کی تحریک کی نوعیت کیا تھی؟                        |
|     | نخه حره                                                      |
| 477 | سانحہ حرہ کے موقع پر اکابر صحابہ کا کردار کیا تھا؟           |
|     | کیا مدینه منورہ کو تین دن کے لیے مباح کیا گیا؟               |

| 479 | مکه مکرمه پر حمله کیسے ہوا؟                       |
|-----|---------------------------------------------------|
|     | یزید کے دور میں یہ تین سانحات کیونکر پیش آئے؟     |
|     | یزید کے بارے میں کیا رائے رکھنی چاہیے؟            |
| 483 | حضرت عبدالله بن زبير كي خلافت                     |
| 484 | ابن زبیر اور دیگر صحابه کا موقف کیا تھا؟          |
| 484 | 65/685 میں عالم اسلام کی صور تحال کیا تھی؟        |
| 485 | ان چھ گروہوں کے ساتھ کیا معاملہ پیش آیا؟          |
| 487 | ابن زبیر اور بنو امیہ کے اختلاف کی حیثیت کیا تھی؟ |
| 489 | حجاج بن یوسف کے بارے میں کیا رائے رکھنی چاہیے؟    |
| 489 | خلاصه باب                                         |
| 491 | باب 8: عہد صحابہ و تابعین سے متعلق عمومی سوالات   |
| 492 | عهد صحابه میں اتنی جنگیں کیوں ہوئیں؟              |
|     | خلافت، ملوكيت ميں كس طرح تبديل ہوئى؟              |
|     | بنو امیه کا بقیه دور کیسا تھا؟                    |
|     | بعد میں باغی تحریک پر کیا گزری؟                   |
|     | ناصبی کن لوگوں کو کہا جاتا ہے؟                    |
| 500 | خلاصه باب                                         |
| 502 | خاتمه کتاب                                        |
| 502 | شخیق کے نتائج                                     |
|     | بېليو گرافي                                       |

یہ کتاب اسلامک اسٹڈیز پروگرام کی "مسلم تاریخ سیریز" کا ایک حصہ ہے جسے عام قارئین کی سہولت کے لیے الگ سے بھی شائع کیا جا رہا ہے۔ اگر آپ اس پوری سیریز میں دلچیسی رکھتے ہوں تو <u>www.islamic-studies.info</u> پروزٹ کیجیے۔ اس پروگرام کے آٹھ ماڈیولز ہیں:

- ماڈیول HH01: اس ماڈیول میں ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے کی تاریخ کا مطالعہ کریں گے۔علوم سیرت کا مجی پہلا ماڈیول ہو گالیکن اس کے ایڈوانسڈ کور سز علوم تاریخ کی بجائے علوم سیرت کی اسٹریم کا حصہ ہوں گے۔
- ماڈیول HH02: اس ماڈیول میں ہم عہد صحابہ اور تابعین کی تاریخ (750-132/632-11) کا مطالعہ کریں گے جو کہ حضرت ابو
   بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے لے کر بنوامیہ کے دور کے اختیام تک کے زمانے پر محیط ہو گا۔
- ماڈیول HH03: یہ ماڈیول، ایک طرح سے دوسرے ماڈیول ہی کی توسیع ہے۔ عہد صحابہ کے بارے میں تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں جو سوالات پیدا ہوتے ہیں، ان کا جواب ہم اس ماڈیول میں تاریخی تنقید (Historical Criticism) کے اصولوں کی روشنی میں پیش کریں گے۔ [یہ کتاب اسی ماڈیول کی ٹیکسٹ بک ہے جسے عام لوگوں کے فائدے کے لیے الگ سے شائع کیاجارہا ہے۔]
  - ماڈیول HH04: اس ماڈیول میں ہم بنوعباس کے دور (1258-656/750) کا مطالعہ کریں گے۔
- ماڈیول HH05: یہ ماڈیول اسپین کی مسلم تاریخ (1490-895/756-138) پر مشمل ہو گا۔ اس کے ساتھ ساتھ ہم مسلمانوں کے مین لینڈ زمیں (1517-652/1258-656) کی تاریخ کا مطالعہ بھی اسی ماڈیول میں کریں گے۔
- ماڈیول HH06: پچھلے پانچ سوبرس کی تاریخ (905/1500 تاحال) کا مطالعہ اس ماڈیول کا موضوع ہو گا۔ اس میں ہم گن پاؤڈر ایمیل ہم گن پاؤڈر ایمیل ہم گن پاؤڈر ایمیل ہم گن پاؤڈر ایمیل مطالعہ کریں گے۔ اس کے بعد کالونیل دور -1370/1750-1163 ایمیل مطالعہ کریں گے۔ اس کے بعد کالونیل دور -1370/1750 تاحال) کا مطالعہ بھی اسی ماڈیول کا حصہ ہو گا۔ دنیا کے مختلف خطوں میں مسلم اقلیتوں کی تاریخ کا مطالعہ بھی اسی ضمن میں کیاجائے گا۔
- ماڈیول HH07: اس ماڈیول میں امت مسلمہ کی پوری تاریخ کا مذہبی، علمی، فکری، دعوتی اور تدنی پہلوزیر بحث آئے گا۔ اردو میں اپنی نوعیت کی بیاپہلی کتاب ہوگی۔
- ماڈیول HH08: یہ مطالعہ تاریخ کا آخری ماڈیول ہو گا جس میں ہم نہایت تفصیل کے ساتھ ساتھ فلسفہ تاریخ کا مطالعہ کریں گے اور اس ضمن میں قوموں کے عروج و زوال سے متعلق ابن خلدون، ٹائن بی اور دیگر ممتاز مفکرین تاریخ کے افکار کا مطالعہ کریں گے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ \_\_\_ \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ \_\_\_

## عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات۔۔۔

### تعارف

دین اسلام کے ابتدائی دور کی تاریخ کامطالعہ نہایت ہی اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اسی کی بدولت ہمیں بیہ علم ہو تاہے کہ محمد رسول اللہ صلی الله عليه وآله وسلم کی بریا کر دہ پیغمبرانہ تحریک نے انسانیت پر کیااثرات مرتب کیے۔ دنیائس درجے میں گمراہی کا شکار تھی اور نبی رحت صلی اللہ علیہ وسلم نے کیسے اپنی جدوجہد کی بدولت ایک عظیم الثان اخلاقی انقلاب بریا کر کے دنیا کے سامنے ایک آئیڈیل نمونہ پیش فرمایا۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم وہ یا کباز شخصیتیں تھیں جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے اور اس کے بعد انہوں نے اپنی یوری زندگیوں کو آپ کے مشن کی تنکمیل میں لگادیا۔ اس لحاظ سے دور صحابہ کو عہدر سالت کی توسیع (Extension) قرار دیا جاسکتا ہے۔ جب دین کاایک طالب علم اولین مسلمانوں کی تاریخ کا مطالعہ کر تاہے، تواسے بیہ نظر آتاہے کہ بیہ صحابہ اسلام کی دعوت کولے کراٹھے اور اینے وقت کی متمدن دنیا پر چھا گئے۔ دنیا بھر میں اس وقت مذہبی جبر (Persecution) کا دور تھا اور لوگ اینے باد شاہوں کا دین اختیار کرنے پر مجبور تھے۔ صحابہ کرام نے دنیا کے ایک بڑے جھے سے مذہبی جبر کا خاتمہ کر کے انسان کو بیہ حق عطا کیا کہ وہ اپنے ضمیر کے مطابق آزادی سے زندگی بسر کر سکے۔وہ لوگ جو قیصر و کسری کی غلامی میں حکڑے ہوئے تھے،انہیں رہائی عطا کی۔صحابہ کرام کا بیہ کار نامہ نہ صرف مسلمانوں بلکہ یوری نسل انسانی کے لیے ایک بہت بڑی کامیابی تھی۔ ایک طرف تو خلافت راشدہ کی بیہ تصویر دین کے ہر طالب علم کو نظر آتی ہے لیکن دوسری جانب وہ یہ بھی دیکھتاہے کہ اسی خلافت راشدہ کے آئیڈیل دور کے یانچ چھ سال فتنہ و فساد کی نظر ہو گئے اور انہی صحابہ کے مابین ایسے اختلافات پیداہوئے کہ باہمی جنگ وجدال کی نوبت آپینچی۔ایسا کیوں ہوااور اس کے پیچھے کیا تاریخی عوامل کار فرما تھے؟ دینی تاریخ کے ہر طالب علم کے ذہن میں یہ سوال اور اس سے ملتے جلتے کچھ اور سوالات پیدا ہوتے ہیں جن کا حل اگر اسے نہ ملے تو وہ ذہنی پراگندگی کا شکار ہو جاتا ہے۔ ہر وہ شخص جو دین اسلام کو مانتا ہے، اس کا تعلق خواہ کسی بھی مسلک سے کیوں نہ ہو، یہ تاریخی سوالات اسے بہر حال پریشان کرتے ہیں کہ صحابہ کرام کے باہمی اختلافات کیوں اور کیسے پیدا ہوئے، ان کے اسباب کیا تھے اور ان کے کیانتائج امت کی تاریخ پر مرتب ہوئے؟اس کتاب کامقصد انہی سوالات کاجواب تلاش کرناہے۔ واضح رہنا چاہیے کہ ہم پیرکتاب فرقہ وارانہ اختلافات کو اجاگر کرنے کے لیے نہیں لکھ رہے ہیں۔افسوس کی بات ہے کہ صحابہ کرام سے متعلق مسلمانوں کے ہاں دوبڑے گروہ موجو دہیں جن کا زاویہ نظر ایک دوسرے سے مختلف ہے اور ان مسائل پر ان کے ہاں بحثیں ہوتی رہتی ہیں لیکن ہم ان بحثوں سے بالاتر ہو کر محض تاریخ کے ایک طالب علم کی حیثیت سے ان سوالات کا جواب تلاش کرنا چاہیں

گے اور بیہ کوشش کریں گے کہ اس معاملے میں کوئی تعصب اور جانبداری ہماری راہ میں حائل نہ ہو سکے۔ ہمارے نزدیک تمام صحابہ کرام ہی معتبر ہیں اور ہمارے سر کا تاج ہیں۔ ان میں سے کسی ایک کی جانب جھکاؤیا کسی کے خلاف تعصب کے بغیر ان سب کا احترام ملحوظ رکھتے ہوئے ہم قر آن مجید ، احادیث اور تاریخی روایات کی روشنی میں ان سوالات کا جواب تلاش کرنے کی کوشش کریں گے۔ قر آن مجید میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعاً سُجَّداً يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنْ اللَّهِ وَرِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمْ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً.

محمد اللہ کے رسول ہیں اور اس کے ساتھی کفار پر سخت اور آپس میں رحم دل ہیں۔ آپ انہیں دیکھیں گے کہ وہ رکوع و سجدہ کرتے ہوئے اللہ کا فضل اور رضا تلاش کرنے میں مشغول ہیں۔ سجود کے اثر ات ان کے چہروں پر موجود ہیں جن سے وہ الگ پہچانے جاتے ہیں، یہ ہے ان کی صفت۔ تورات میں اور انجیل میں ان کی مثال یوں دی گئی ہے کہ گویاایک فصل ہے جس نے پہلے کو نیل نکالی، پھر اس کو مضبوط بنایا، پھر وہ موٹی ہوئی، پھر ایپ تعرفی موٹی ہوئی، پھر ایپ کے مشت کرنے والوں کو وہ خوش کرتی ہے تاکہ کفار ان کے پھلنے پھولنے پر جلیں۔ اس گروہ کے لوگ جو ایمان لائے ہیں اور جنہوں نیک عمل کیے ہیں، اللہ نے ان سے مغفرت اور بڑے اجر کاوعدہ فرمایا ہے۔ (الفتح 48:29)

وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنْ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ.

مہاجرین اور انصار میں سب سے پہلے آگے بڑھ کر[ایمان لانے والے] اور وہ جنہوں نے نیکی میں ان کی پیروی کی، اللہ ان سے راضی ہو گیا اور اس سے۔ اس نے ان کے لیے ایسے باغات تیار کر رکھے ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہیں، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔ یہ بہت بڑی کامیابی ہے۔
(التوبہ 9:100)

قر آن مجید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے لے کر آج تک بالکل صحیح طور پر پورے تواتر سے منتقل ہوا ہے۔ جولوگ قر آن کو اللہ تعالی کی کتاب نہیں بھی مانتے، وہ بھی اس بات پر متفق ہیں کہ یہ کتاب ہم تک بعینہ ویسے ہی پہنچی ہے، جیسا کہ محمد رسول اللہ نے اسے اپنی امت کو دیا۔ کم از کم تاریخی اعتبار سے قر آن مجید کی محفوظ ہونے پر کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اسی قر آن کی ان آیات کا مطالعہ کیا جائے تو صحابہ کرام کی جو تصویر سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ وہ آپس میں نرم دل اور رحم دل ہیں، ایک دوسرے کے لیے ان کے دلوں میں محبت اور احتر ام کے جذبات موجود ہیں۔ ظاہر ہے کہ جس گروہ کی تربیت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھوں ہوئی ہو، اسے ایسا ہی ہونا عیاجے۔ یہ صحابہ کرام کی ایک تصویر ہے۔

دوسری جانب جب ہم تاریخ کے مآخذ کا جائزہ لیں تو ہمیں دوقتم کی معلومات ملتی ہیں۔ معلوماتی رپورٹس کا ایک گروپ تووہ ہے جو قر آن مجید کی اوپر بیان کر دہ آیات کے عین مطابق ہے جبکہ دوسرا گروپ ایسا ہے جو ان آیات سے بالکل متضاد اور مختلف تصویر پیش کر تا ہے۔ ظاہر ہے کہ بیرسب کی سب رپورٹس درست نہیں ہوسکتی ہیں۔ یا توان میں سے وہ روایات درست ہیں جو قر آن مجید سے مطابقت

مجمد محاليه اور حديد ذين کے شيمات

ر کھتی ہیں اور یا پھر وہ درست ہیں جو قر آن مجید کے بیان سے ایک مختلف اور متضاد تصویر پیش کرتی ہیں۔ اب سوال سے پیداہو تا ہے کہ

ان میں سے کون سی رپورٹس درست اور مستند ہیں؟ آیا قر آن سے مطابقت رکھنے والی یا اس سے متضاد تصویر پیش کرنے والی؟ اس

کتاب میں ہم ہے جائزہ لینے کی کوشش کریں گے کہ ان میں کون سی رپورٹس درست ہیں اور فن تاریخ کی روسے ان کا درجہ کیا ہے؟

دور صحابہ کی تاریخ مختلف افراد کی بیان کر دہ کہانیوں اور رپورٹس پر مشتمل ہے۔ ان میں سے ہر ایک کہانی کو فن حدیث و تاریخ کی

اصطلاح میں "روایت" کہاجاتا ہے۔ یہ مختصر بھی ہیں اور طویل بھی۔ ان روایات کا پہلا گروپ وہ ہے جس کے مطابق صحابہ کرام انسانی

اضلاق کے اعلیٰ ترین منصب پر فائز نظر آتے ہیں۔ د نیاان کے نزد یک کوئی اہمیت نہیں رکھتی، ان کے مخالفین انہیں رات کے راہب اور

دن کے مجابد کا خطاب دیتے ہیں۔ ان کے باہمی تعلقات خلوص اور محبت پر مبنی نظر آتے ہیں اور وہ سیسہ پلائی ہوئی دیوار (بنیان

مرصوص) بن کر انسان کو انسان کی غلامی سے نجات دلانے کی جدوجہد کرتے نظر آتے ہیں۔ اس کے بر عکس روایات کا دوسرا اگر وپ

وہ ہے جو ان صحابہ کی کر دار کشی پر مبنی ہے اور اس کے مطابق ان کی ایک مختلف تصویر دکھائی دیتی ہے۔ تعداد کے اعتبار سے پہلی قشم کی روایات کہیں زیادہ ہیں۔ یہاں ہم ان دونوں قسم کی روایات کی چند مثالیں پیش کر رہے ہیں جو اہل سنت اور اہل تشیع دونوں کتسم کی روایات کہیں زیادہ ہیں۔ یہاں ہم ان دونوں قسم کی روایات کی چند مثالیں پیش کر رہے ہیں جو اہل سنت اور اہل تشیع دونوں کتب میں آئی ہیں۔

#### مثبت روایات کا گروپ

روایات کے اکثریتی گروپ کی چند مثالیں ہم یہاں پیش کررہے ہیں:

1- محمد بن حفیہ رحمہ اللہ (حضرت علی کے بیٹے) بیان کرتے ہیں کہ میں نے اپنے والدسے دریافت کیا: "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد میں نے عدمی اللہ علیہ وسلم کے بعد میں نے عرض کیا: "ان کے بعد ؟" فرمایا: "عمر۔" مجھے خدشہ گزرا کہ اب میں نے عرض کیا: "ان کے بعد آپ ہوں گے؟" فرمایا: "میں تو مسلمانوں کہ اب میں نے یہی سوال کیا تو آپ عثمان کا نام لیں گے۔ میں نے عرض کیا: "ان کے بعد آپ ہوں گے؟" فرمایا: "میں تو مسلمانوں میں سے ایک مسلمان ہوں۔" رضی اللہ عنہم۔ 1

2۔ حبیب بن ابی ثابت کی روایت ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنے گھر میں تھے کہ کسی نے آکر کہا: "ابو بکر بیعت کے لیے مسجد میں بیٹھے ہیں۔" آپ نے صرف قبیص پہن رکھی تھی اور ازار اور چادر نہ تھی۔ اس خوف سے کہ کہیں دیر نہ ہو جائے، آپ مسجد کی طرف گئے اور بیعت کی۔ پھر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پاس بیٹھ گئے اور گھرسے چادر اور ازار منگواکر پہنا۔ <sup>2</sup>

3۔ ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے جنازے میں شریک تھا کہ ایک شخص نے میر اشانہ پکڑ

Page 17 of 507

ا بخارى، كتاب فضائل الصحابه، حديث 3468 - مكتبه مشكاة الاسلاميه - (ac. 11 Nov 2011) (www.almeshkat.net

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ابن جرير طبرى (922-310/838-224) ـ (اردوتر جمه: سيد محمد ابراجيم ) ـ تاريخ الامم والملوك ـ 11 ه كاباب ـ جلد 2، س 410 - 11 H, 2/1 - 410) (410 كراچى: نفيس اكيڈى ـ

لیا۔ دیکھا تووہ حضرت علی رضی اللہ عنہ تھے۔ پھر انہوں نے حضرت عمر کے لیے دعائے مغفرت کی اور کہا: "اے عمر! آپ نے اپنے بعد کوئی ایسا شخص نہیں جھوڑا جو عمل کے اعتبار سے مجھے آپ کی طرح پیند ہو۔ بخدا! میر اخیال ہے کہ اللہ آپ کو آپ کے دونوں ساتھیوں (رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بمررضی اللہ عنہ) کے ساتھ رکھے گا۔" 3

4۔ حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے حضرت علی رضی الله عنه سے فرمایا: "کیا آپ اس بات سے راضی نہیں ہیں کہ آپ کو مجھ سے وہی نسبت ہے جو حضرت ہارون کو حضرت موسی علیہماالصلوۃ والسلام سے تھی؟ سوائے اس کے کہ میر سے بعد کوئی نبی نہیں۔" 4

5۔ جب عمر بن خطاب نے ایران کی جنگ میں بذات خود جانے کے بارے میں مشورہ طلب کیا تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا:
"یادر کھے کہ اسلام کی کامیابی اور ناکامی کا دارومدار قلت و کثرت پر نہیں ہے بلکہ یہ دین، دین خداہے جسے اسی نے غالب بنایا ہے اور سے
اس کا لشکر ہے جسے اسی نے تیار کیا ہے اور اسی نے اس کی امداد کی ہے۔ یہاں تک کہ اس منزل تک پہنچ گیا ہے اور اس قدر پھیلاؤ
حاصل کر لیا ہے۔ ہم پرورد گار کی طرف سے ایک وعدہ پر ہیں اور وہ اپنے وعدہ کو بہر حال پوراکر نے والا ہے اور اپنے لشکر کی بہر حال مدد
کرے گا۔

ملک میں محکمران کی منزل مہروں کے اجتماع [تسبیح] میں دھاگے کی ہوتی ہے کہ وہی سب کو جمع کیے رہتا ہے اور وہ اگر ٹوٹ جائے توسارا سلسلہ بھر جاتا ہے اور پھر کبھی جمع نہیں ہو سکتا ہے۔ آج عرب اگر چپہ قلیل ہیں لیکن اسلام کی بنا پر کثیر ہیں اور اپنے اتحاد وا تفاق کی بنا پر غیر جیں۔ خالب آنے والے ہیں۔ لہذا آپ مرکز میں رہیں اور اس چکی کو انہی کے ذریعہ گردش دیں اور جنگ کی آگ کا مقابلہ انہی کو کرنے دیں۔ آپ زحمت نہ کریں کہ اگر آپ نے اس سرزمین کو چپوڑ دیا تو عرب چاروں طرف سے ٹوٹ پڑیں گے اور سب اس طرح شریک جنگ ہو جائیں گے کہ جن محفوظ مقامات کو آپ چپوڑ کر گئے ہیں، ان کا مسئلہ جنگ سے زیادہ اہم ہو جائے گا۔

ان عجمیوں نے اگر آپ کو میدان جنگ میں دیکھ لیا تو کہیں گے کہ عربیت کی جان یہی ہے۔ اس جڑکو کاٹ دیا تو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے راحت مل جائے گی اور اس طرح ان کے حملے شدید تر ہو جائیں گے اور وہ آپ میں زیادہ ہی طبع کریں گے۔ اور یہ جو آپ نے ذکر کیا ہے کہ لوگ مسلمانوں سے جنگ کرنے کے لئے آرہے ہیں توبیہ بات خدا کو آپ سے زیادہ نا گوار ہے اور وہ جس چیز کو نا گوار سمجھتا ہے، اس کے بدل دینے پر قادر بھی ہے۔ اور یہ جو آپ نے دشمن کی تعداد کا ذکر کیا ہے تو یا در کھیے کہ ہم لوگ ماضی میں بھی کثرت کی بنا پر جنگ نہیں کرتے تھے بلکہ پر ورد گارکی نصرت اور اعانت کی بنیا دیر جنگ کرتے تھے۔ <sup>5</sup>

عبد صحابہ اور جدید ذنان کے شبہات Page 18 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بخارى، كتاب فضائل الصحابه، حديث 3482، مسلم، كتاب فضائل الصحابه، حديث 2389

<sup>4</sup> مسلم، كتاب فضائل الصحابه، حديث 2404 - مكتبه مشكاة الاسلامية - (ac. 11 Nov 2011) (ac. 11 nov 2011)

<sup>5</sup> سيد شريف رضى (1015-359-406/970) ـ نهج البلاغة (عربي) ـ منتديات مقهى الأصدقاء ـ www.PalsCoffee.com ac. 19 Apr

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

6۔ حضرت امیر معاویہ کے نام سیدناعلی رضی اللہ عنہمااپنے خط میں لکھتے ہیں: "میری بیعت اسی قوم نے کی ہے جس نے ابو بکر، عمر اور عثان کی بیعت کی تھی اور اسی طرح کی ہے جس طرح ان کی بیعت تھی کہ نہ کسی حاضر کو نظر ثانی کا حق تھا اور نہ کسی غائب کورد کر دین قو گویا کہ کا اختیار تھا۔ شوری کا اختیار بھی صرف مہاجرین وانصار کو ہو تا ہے لہذا وہ کسی شخص پر اتفاق کر لیس اور اسے امام نامز دکر دیں تو گویا کہ اسی میں رضائے الہی ہے اور اگر کوئی شخص تنقید کر کے یابدعت کی بنیاد پر اس امر سے باہر نکل جائے تولو گوں کا فرض ہے کہ اسے واپس لائیں اور اگر انکار کر دے تو اس سے جنگ کریں کہ اس نے مومنین کے راستہ سے ہٹ کر راہ نکالی ہے اور اللہ بھی اسے ادھر پھیر دے گاجد ھر وہ پھر گیا ہے۔ <sup>6</sup>

7۔ جب باغیوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے آخری دور میں مدینہ کا محاصرہ کیا تو حضرت علی رضی اللہ عنہ آپ کو نصیحت کرنے گئے تو آپ سے فرمایا: "آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کی اور آپ کو ان کی صحبت نصیب ہوئی۔ آپ نے حضور کی احادیث کوسنا ہے اور آپ کو ان کی صحبت نصیب ہوئی۔ آپ نے حضور کی احادیث کوسنا ہے اور آپ کو ان کا داماد بننے کی سعادت حاصل ہوئی ہے۔ ابن الی قافہ (ابو بکر) حق پر عمل کرنے میں آپ سے بہتر نہ سے اور نہ ہی ابن خطاب (عمر) نیکی آپ سے بہتر تھے۔ آپ قرابت کے رشتے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ قریب ہیں، آپ کو جو (دامادی کارشتہ) نصیب ہوا ہے، وہ ان دونوں کا حاصل نہیں ہوا۔ اس وجہ سے ان دونوں کو آپ پر سبقت حاصل نہیں ہوا۔ اس وجہ سے ان دونوں کو آپ پر سبقت حاصل نہیں ہے۔"

8- ابو بکر عبسی بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت عمر اور علی رضی اللہ عنہما کے ساتھ زکوۃ کے جانوروں کے باڑے میں گیا۔ اس وقت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سابیہ میں بیٹھے کچھ لکھ رہے تھے اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ سخت گرمی کی دھوپ میں کھڑے ہوئے انہیں بیٹھے کچھ لکھوارہے تھے۔ ان کے بدن پر دوسیاہ چادریں تھے، ایک کو انہوں نے تہبند کی طرح لپیٹ رکھا تھا دو سری کو سر پر لپیٹا ہوا تھا۔ آپ زکوۃ کے اونٹ گن رہے تھے اور ان کے رنگ اور دانت کے بارے میں لکھوارہے تھے۔ حضرت علی نے (جب خلیفہ وقت کی بیٹر کوۃ کے اونٹ گن رہے تھی اور ان کے رنگ اور دانت کے بارے میں لکھوارہے تھے۔ حضرت علی نے (جب خلیفہ وقت کی بیٹر مشقت دیکھی تو) حضرت عثمان سے فرمایا: "حضرت شعیب علیہ الصلوۃ والسلام کی بیٹی کا بیہ قول اللہ کی کتاب میں (حضرت موسی علیہ الصلوۃ والسلام) کے بارے میں نقل ہوا ہے۔ 'ابا جان! انہیں ملاز مت پر رکھ لیجے کیونکہ جس سے آپ اجرت پر کام لیں، ان میں وہ بہتر ہے جو قوی اور امانت دار ہو۔ '' پھر حضرت علی نے حضرت عمر کی طرف اثارہ کرتے ہوئے فرمایا: "ایسے قوی اور امین آپ بہس۔"8

8۔ باغیوں کے محاصرے کے دوران حضرت علی رضی اللہ عنہ بار بار باغیوں کے پاس جاتے تھے اور خلیفہ وفت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی جانب صفائیاں پیش کر کے انہیں قائل کرتے تھے کہ وہ بغاوت سے باز آ جائیں۔ آپ کی ان کاوشوں سے متعد د باغی واپس بھی

عبد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 19 of 507

<sup>6</sup> ايضار مكتوب6

<sup>7</sup>طبری - 34H, 3/1-382

<sup>8</sup> ايضا\_222 ( 22H, 3/1-222

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

چلے گئے۔ اہل مصر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس آئے۔ آپ احجار الزیت کے پاس ایک لشکر میں سے اور آپ کے گلے میں تلوار لئک رہی تھی اور آپ سرخ یمنی عمامہ باندھے ہوئے تھے۔ آپ نے حضرت حسن کو حضرت عثمان کی حفاظت کے لیے بھیجا ہوا تھا۔ مصر پول نے جاکر آپ کو سلام کیا اور اپنی عرض داشت پیش کی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ ان پر چلائے اور انہیں نکال دیا۔ آپ نے فرمایا: "نیک لوگوں کو یہ بات معلوم ہے کہ ذوالمر وہ اور ذو خشب کے لشکر پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ تم واپس جاؤ۔ اللہ تمہاری صحبت سے بجائے۔" <sup>9</sup>

9۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی حفاظت کے لیے حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم نے اپنے بیٹوں حسن و حسین بن علی، عبد اللہ بن زبیر اور محمد بن طلحہ رضی اللہ عنہم کو مقرر کیا۔ <sup>10</sup>

10۔ جب باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر پانی بند کیا تو یہ حضرت علی رضی اللہ عنہ تھے جو اپنی جان پر کھیل کر انہیں پانی اور ضرورت کی دیگراشیاء پہنچا کر آتے تھے۔ <sup>11</sup>

11- جب حضرت عثمان رضى الله عنه كى شهادت كى اطلاع حضرت على رضى الله عنه كوملى تو آپ نے يه آيت پڑھى: كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ اكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرْ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ. [يه لوگ شيطان كى طرح بين كه وه انسان سے کہتا ہے، "كفر اختيار كرو-" كھروه كافر بن جاتا ہے تووہ شيطان يه كہتا ہے: "ميں تم سے برى الذمه ہوں، ميں توالله سے ڈر تا ہوں جو تمام جہانوں كارب ہے۔"] 12

12۔ باغیوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو شہیر کر کے آپ کو دفن نہ ہونے دیااور آپ کے جنازے پر پتھر برسائے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جاکرانہیں روکا۔ <sup>13</sup>

13۔ احنف بن قیس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہماکے پاس گیا اور ان سے پوچھا: "مجھے لگتا ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شہید کر دیے جائیں گے۔ آپ یہ فرمایئے کہ میں ان کے بعد کس کی بیعت کروں؟" انہوں نے جواب دیا: "علی کی۔" جب انہوں نے یہی سوال سیرہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے کیا تو آپ نے بھی انہیں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کا حکم دیا۔ <sup>14</sup>

05TT 0/1 441 . 44

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 20 of 507

<sup>9</sup>ايضا - 35H, 3/1-441 to 443

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ايضا ـ 35H, 3/444

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ايضا ـ 35H, 3/448

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> ايضا\_ 3/449

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ايضا ـ 3/472

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ايضا\_136H, 3/2-113

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

14۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: "لو گو! معاویہ کی گورنری کو ناپیند مت کر و۔ اگر تم نے انہیں کھو دیاتو تم دیکھوگے کہ سر اپنے شانوں سے اس طرح کٹ کٹ کر گریں گے جیسے حنظل کا پھل اپنے در خت سے ٹوٹ ٹوٹ کر گر تاہے۔ <sup>15</sup>

15۔ خوارج نے ایک ہی رات حضرت حضرت علی ، معاویہ اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہم کو شہید کرنے کا منصوبہ بنایا۔ برک بن عبر اللہ خارجی نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر حملہ کیا۔ وار اوچھا پڑا اور آپ کے کولہوں پر زخم آیا۔ آپ نے اسے گر فتار کر لیا۔ قاتل نے کہا: "میرے پاس ایسی خبرہے جس کے سننے سے آپ خوش ہو جائیں گے اور اگر میں آپ سے وہ خبر بیان کروں گا تو آپ کو بہت فائدہ پہنچے گا۔ " آپ نے فرمایا: "بیان کرو۔" وہ بولا: "آج میرے بھائی نے علی کو قتل کر دیا ہو گا۔" آپ نے فرمایا: "کاش! تہمارے بھائی کو ان پر قدرت نہ نصیب ہو۔" 16

16۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے جو مسائل پیش ہوتے تھے، وہ ان کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کوخط لکھ کر ان کی رائے مانگا کرتے تھے۔ جب ان کے پاس ان کی شہادت کی اطلاع پینچی تو فرمایا: "فقہ اور علم، ابن ابی طالب کی شہادت کے ساتھ چلا گیا۔"<sup>17</sup>

17۔ حضرت معاویہ کو جب حضرت علی رضی اللہ عنہما کی شہادت کی خبر ملی تورونے لگے۔ ان کی اہلیہ نے ان سے کہا: "آپ اب ان کے متعلق رور ہے ہیں جبکہ زندگی میں ان سے جنگ کر چکے ہیں۔" آپ نے فرمایا: "افسوس! تتہمیں علم نہیں کہ آج کتنے لوگ علم و فضل اور دین کی سمجھ سے محروم ہو گئے ہیں۔" <sup>18</sup>

18۔ ایک مرتبہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بڑے اصرار کے ساتھ ضرار صدائی سے کہا: "میرے سامنے علی کے اوصاف بیان کرو۔" انہوں نے نہایت بلیغ الفاظ میں حضرت علی کی غیر معمولی تعریفیں کیں۔ حضرت معاویہ سنتے رہے اور آخر میں روپڑے۔ پھر فرمایا: "اللہ ابوالحن (علی) پررحم فرمائے، واللہ وہ ایسے ہی تھے۔"

19۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کو جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کی خبر ملی تو آپ نے افسوس کا اظہار کیا اور مرشیہ کہا۔<sup>20</sup>

20۔ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ اپنے دور خلافت میں ہر سال حضرات حسن وحسین رضی اللّٰہ عنہما کو ہر قشم کے تحفوں کے علاوہ دس

. ,

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ابن ابي شيبه - المصنف-14/38850 - ابن ابي الحديد - شرح سج البلاغة -12/40

<sup>40</sup>H, 3/2-357 طبری - 40H,

www.waqfeya.com (ac. 11 - 2/53 - بيروت: دار الفكر - 1071 - 368-463/979) - الاستيعاب في معرفة الاصحاب - باب على - 2/53 - بيروت: دار الفكر - 1071 - 368 - 463/979 - 1071) Aug 2012)

<sup>18</sup> ابن كثير (1373-774/1302-701)- البداييه والنهابيه -11/129 (تحقيق: الدكتور عبدالله بن محسن التركي) قاهره: دار ججر

<sup>19</sup> ابن عبد البر (d. 463/1071)- الاستيعاب في معرفة الاصحاب ـ 2/52-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>طبری **-** 358-3/2

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

#### لا كھ دينار بھيجا كرتے تھے۔21

21۔ واقعہ کر بلا کے بعد سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کے گھر والوں کو جب شام لے جایا گیا تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خاندان کی خواتین بہت روئیں اور پزیدنے بھی سخت افسوس کا اظہار کیا۔ <sup>22</sup>

22۔ حضرت علی رضی اللّٰد عنہ کے تین بیٹوں کا نام ابو بکر ، عمر اور عثان تھا۔ ان میں ابو بکر اور عثان سانچہ کر بلا میں شہید ہوئے۔ <sup>23</sup>

ان تمام روایات کو مد نظر رکھا جائے تومعلوم ہو تاہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم یک جان اور کئی قالب تھے۔ ان کے در میان محبت، جمدر دی اور احتر ام کے تعلقات تھے۔ وہ ایک دوسرے کی مدد کیا کرتے تھے اور ان کے در میان کسی قشم کا کوئی کینہ اور بغض نہ تھا۔

#### منفى روايات كاگروپ

تاریخی روایات کا ایک اور گروپ بھی ہے جو عام روایات سے ہٹ کر بالکل ہی متضاد تصویر پیش کر تا ہے۔ اس کے مطابق حضرت ملی رضی اللہ عنہ خود کو خلافت کا حق دار سبجھتے تھے۔ جب صحابہ کرام کی اکثریت نے آپ کی بجائے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنالیا تو آپ کو سخت رنج پہنچا۔ نعوذ باللہ آپ نے دل ہی دل میں کینہ رکھا اور مجبوراً ان کی بیعت کر لی۔ اس کے بعد آپ نے حضرت عمر اور عثمان رضی اللہ عنہاکی خلافت کو بھی مجبوراً بر داشت کر لیا۔ خلافت عثمانی کے آخری ایام میں آپ نے بغاوت برپاکر کے خلیفہ کو شہید کرواد یا اور خود اقتد ارپر قابض ہو گئے۔ حضرات طلحہ، زبیر ، عاکشہ اور معاویہ رضی اللہ عنہ کو خلیفہ تسلیم نہ کیا اور آپ کی شہادت کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو مجبور کرکے صلح کی اور پھر آپ سے جنگیں کیں۔ آپ کی شہادت کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے علم بغاوت بیس برس حکومت کی اور اپنی وفات کے بعد اپنے بیٹے یزید کو نامز دکر گئے۔ اس کی وجہ سے حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے علم بغاوت بلند کیا جس کی یا داش میں یزید نے انہیں کر بلا کے میدان میں شہید کروادیا۔

چونکہ اس کتاب کا مقصد ہی ان منفی روایات کا جائزہ لینا ہے، اس وجہ سے ہم نے کوشش کی ہے کہ کم وبیش ان تمام منفی روایات کو اس کتاب میں درج کیا جائے۔ یہ سب روایتیں اپنے اپنے مقام پر آئیں گی۔

#### کون سی تصویر درست ہے؟

ایک غیر جانبدار قاری جب ان دونوں قسم کی روایات پڑھتاہے تواس کا ذہن کنفیوز ہو کر رہ جاتاہے۔ وہ سوچتاہے کہ عہد صحابہ کی ان متضاد تصاویر میں سے کون سی تصاویر درست ہیں؟ اگر پہلی قسم کی روایات کو درست مان لیاجائے تو پھر دوسری قسم کی روایات کا کیا کیا

\_\_\_

<sup>12</sup> ابومخنف، مقتل الحسين، ص14، قم: منشورات الرضى، -http://www.al

mostafa.info/data/arabic/depot2/gap.php?file=016992.pdf (ac. 16 Feb 2012)

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>طبری، 61H, 4/1-236,237

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> الضاً <sup>24</sup> 61H/4/1-227, 242

جائے اور اگر دوسری قشم کی روایات ٹھیک ہیں تو پہلی قشم کی روایات کی کیا حیثیت ہے؟ اگر پہلی قشم کی روایات درست تھیں تو پھر صحابہ کرام کے در میان جنگیں کیوں ہوئیں؟ وہ نبی کریم صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی وفات کے محض پچپیں برس بعد ہی ایک دوسرے سے کیوں برسریکار ہوگئے؟

اگر ہم قر آن مجید کا مطالعہ کریں تو اس سے ہمیں جس رویے کی تلقین کی گئی ہے، وہ یہ ہے کہ اگر ہمارے سامنے کوئی ایسی ولیسی بات آئے جس میں ان ہستیوں پر الزام عائد کیا گیاہو، تو اسے بلاتا مل مستر د کر دیناچاہیے۔ار شاد باری تعالی ہے:

وَلَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بِهَذَا سُبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ.

ایسا کیوں نہ ہوا کہ جب آپ لوگوں نے اس (بہتان) کوسنا تو تھا تو آپ کہتے ، ہم تو اس بارے میں اپنی زبان سے کچھ نہیں نکال سکتے۔ اے اللہ! تو یاک ہے۔ یہ توبڑا ہی بہتان ہے۔ (النور 24:16)

يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنْ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ.

اے اہل ایمان! آپ لوگوں کو چاہیے کہ بہت زیادہ گمان کرنے سے بچاکریں۔ یقیناً بعض گمان گناہ ہوتے ہیں۔ (کسی کی ذات سے متعلق) تجسس نہ کیا کریں اور نہ ہی آپ میں سے کوئی بید پیند کرے گا کہ وہ اپنے مر دہ بھائی کا گوشت کھائے۔ آپ لوگ یقیناً اس سے کراہت محسوس کریں گے۔ اللہ سے ڈرتے رہے کہ یقیناً اللہ توبہ قبول کرنے والامہر بان ہے۔ (الحجرات 49:12)

اہل ایمان کا یہی رویہ ہوناچا ہیے۔ تاہم کتب تاریخ میں چونکہ ایسی متعصبانہ روایتیں بڑی تعداد میں داخل کر دی گئی ہیں،اس وجہ سے بسا او قات غیر جانبدار قارئین کو بھی بیہ کنفیو ژن محسوس ہوتی ہے کہ اتنی ساری روایات کو بلا تامل مستر دکیسے کیا جائے۔اس کتاب میں ہم اسی کنفیو ژن کو دور کرنے کی کوشش کریں گے اور تاریخ کے ایک طالب علم کی حیثیت سے خالص علمی انداز میں بیہ جائزہ لینے کی کوشش کریں گے کہ ان دونوں قسم کی روایات میں سے کون سی درست ہیں اور عہد صحابہ کی خانہ جنگیوں کے اسباب کیا تھے؟

صحابہ کرام اور اہل ہیت اطہار سے ہمیں جو عقیدت و محبت ہے، اس کی ایک اپنی جذباتی اور دینی اہمیت ہے مگر مناسب ہو گا کہ بیہ تجزیہ کرتے وقت اس عقیدت کو کچھ دیر کے لیے ایک طرف رکھ دیں اور بالکل خالی الذہن ہو کر خالص فن تاریخ کی روشنی میں ان روایات کا جائزہ لیں تاکہ ہم پوری غیر جانبداری کے ساتھ کسی نتیجے پر پہنچ سکیں کیونکہ غیر جانبدارانہ تجزیہ ہی ہمیں دل کا اطمینان فراہم کر سکتا ہے۔ اگر انسان جانبدارانہ تجزیہ کرے تو اس کے دل کو کبھی اطمینان حاصل نہیں ہو سکتا ہے۔ اسی طرح اگر کسی کے دل میں کسی مخصوص صحابی سے متعلق بغض موجود ہے، تو ان سے بھی گزارش ہے کہ وہ اپنے دل سے یہ بغض و قتی طور پر نکال دیں اور بالکل غیر جانبدار ہوکراس کتاب کا مطالعہ کریں۔

اس موضوع پر بلامبالغہ ہز اروں کتب لکھی جاچکی ہیں۔ عام طور پر ایساہو تاہے کہ یہ کتب فرقہ وارانہ بحثوں پر مشتمل ہوتی ہیں جن میں ایک دوسرے پر طعن و تشنیع پایا جاتا ہے۔ بعض کتب میں صحابہ کرام کے ایک گروہ کی جانب جھکاؤ موجود ہو تاہے اور دوسرے گروہ پر

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

تنقید ہوتی ہے۔ اکثر کتب تکنیکی زبان میں لکھی جاتی ہیں جن کی وجہ سے عام قارئین کے لیے ان کا سمجھنا مشکل ہو تا ہے۔ ان میں تاریخی تنقید ہوتی ہے۔ اکثر کتب تکنیکی زبان میں لکھی جاتی ہیں جن کی وجہ سے ایک عام قاری کو مشکل لگتا ہے کہ وہ ان کے مندر جات کی تفصیلات دیے بغیر اس فن کو استعال کیا گیا ہو تا ہے، جس کی وجہ سے ایک عام قاری کو مشکل لگتا ہے کہ وہ ان کے مندر جات کی تصدیق (Verification) کر سکے۔ یہی وجہ ہے کہ ہم نے ایک ایس کتاب لکھنے کی کوشش کی ہے جو فرقہ واریت سے پاک ہو، اس میں کسی فرقے پر طعن و تشنیع نہ ہو، سبھی صحابہ واہل بیت کا ادب ملحوظ خاطر رکھا گیا ہو، اور کتاب کو ایسے اسلوب میں پیش کیا جائے جسے ایک عام قاری بآسانی نہ صرف سمجھ سکے بلکہ اس کی تصدیق بھی کر سکے۔

روایات کاالگ الگ تجزیه کرنے سے پہلے مناسب ہوگا کہ فن تاریخ کے بارے میں ابتدائی معلومات آپ کے سامنے رکھ دیں۔اس کے بعد ہم یہ دیکھیں گے کہ صحابہ کرام سے متعلق کون کون سی روایات وہ ہیں جو قر آن مجید سے مطابقت رکھتی ہیں اور کون سی وہ ہیں جو قر آن مجید سے مطابقت رکھتی ہیں اور کون سی وہ ہیں جو قر آن مجید سے متعاد تصویر پیش کرتی ہیں۔ اس کے بعد ہم ایک ایک روایت کا جائزہ لے کر اس کے مستند (Authentic) ہونے کو چیک کرسکتے ہیں۔ یہ معلومات پہلے دوابواب پر محیط ہیں۔ آپ سے گزارش ہے کہ ان دوابواب کو پڑھے بغیر ہر گزاگے ابواب کا مطالعہ نہ کیجے۔

الله تعالی آپ کا حامی و ناصر ہو۔

محمد مبشر نذير

اكتوبر2012/ ذوالحجه 1433

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

## باب1: تاریخ پر شخفین کاطریق کار

#### اس باب کامقصدیہ ہے کہ ہم یہ جان سکیں کہ:

- تاریخی معلومات کیسے مرتب کی جاتی ہیں؟
- تاریخی معلومات کیسے مسنح ہو جاتی ہیں یا کر دی جاتی ہیں؟
- تاریخی معلومات کواگلی نسلوں تک کیسے منتقل کیا جاتا ہے؟
  - تاریخی معلومات کی جانج پڑتال کاطریقه کیاہے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ تاریخی معلومات کو جانچنے اور پر کھنے کے عمومی طریق کارہے واقف ہوں۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اس باب میں ہم فن تاریخ کے بنیادی مباحث کا مطالعہ کریں گے تاکہ اس فن کے بارے میں یہ جان سکیں کہ تاریخی معلومات کیسے حاصل کی جاتی ہیں؟ انہیں مرتب کیسے کیا جاتا ہے؟ عہد صحابہ سے متعلق تاریخی معلومات کس شکل میں دستیاب ہیں؟ کیا یہ معلومات ہم تک درست شکل میں یہنچی ہیں؟ فن تاریخ میں ایسے کون سے طریق ہائے کار (Procedures) موجو دہیں جن کی مد دسے ان معلومات کی جائج پڑتال کی جاسکتی ہے اور اس کی صحت (Authenticity) کا جائزہ لیا جاسکتا ہے؟

#### تاریخی معلومات کیسے مرتب کی جاتی ہیں؟

تاریخی معلومات،خواہ ان کا تعلق کسی بھی زمانے سے ہو، کو مرتب کرنے کاایک پر اسیس ہو تاہے جس میں متعدد مرحلوں سے گزر کریہ معلومات بعد کی نسلوں تک پہنچتی ہیں۔وہ مرحلے یہ ہیں:

#### يبلامر حله: واقعه رونما مونا اور عيني شهادت

جب کوئی واقعہ رونماہو تاہے، تواس کے پچھ عینی شاہدین ہوتے ہیں۔ یہ لوگ اس واقعے کی تفصیلات کونوٹ کرتے ہیں اور پھر اسے آگ بیان کر دیتے ہیں۔ اگر کسی واقعے کو عینی شاہدین میسر نہ آسکیں تواس کی تفصیلات بالعموم مخفی رہتی ہیں۔ عینی شاہدین اگر موجو دہوں تو وہ اپنے اپنے رجحان، دلچیبی اور افقاد طبح کے لحاظ سے معلومات کو مرتب کرتے ہیں۔ انسان کی یہ نفسیات ہوتی ہے کہ وہ کسی بھی واقعے کہ مرتب کرتے ہیں۔ انسان کی یہ نفسیات، نظریات، نظریات، دلچیبیوں اور ہر پہلو کو جزوی تفصیلات کی حد تک یاد نہیں رکھتا بلکہ اس کی یہ فطرت ہے کہ وہ کسی بھی واقعے کو اپنے خیالات، نظریات، دلچیبیوں اور تعصیات کی عینک سے دیکھتا ہے۔ مثلاً اگر کسی جگہ کوئی قتل کا واقعہ ہو جائے تو ہم دیکھتے ہیں کہ ایک گواہ تو پوری تفصیل سے قاتل کا حلیہ بتادیتا ہے لیکن اس کی دلچیبی نہیں ہوتی اور وہ بتادیتا ہے لیکن اس کی دلچیبی نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے بر عکس دو سراگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے برعکس دو سراگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے برعکس دو سراگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے برعکس دو سراگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے برعکس دو سراگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے برعکس دو سراگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کرپاسکاہو تا۔ اس کے برعکس دو سراگواہ تاتل کے جلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کردیتا ہے کیونکہ اس کی دلچیبی اس میں ہوتی ہے۔

اسی طریقے سے اگر اس واقعے کو کوئی ایبا شخص بھی دیکھ رہا ہو جو اسلح میں بڑی دلچیپی رکھتا ہو تو وہ باقی چیزوں کی نسبت آلہ قتل کی جزئیات کوبڑی تفصیل سے بیان کر دیتا ہے۔ ایسا بھی ممکن ہو تا ہے کہ کسی شخص نے قاتل کو پہچپان لیا ہولیکن وہ کسی ذاتی مفادیا خوف کی وجہ سے اس کے بارے میں غلط معلومات فراہم کر دے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی واقعے کو بیان کرنے والوں میں تفصیلات کے بارے میں پچھ نہ پچھ اختلاف رونما ہو ہی جاتا ہے۔ اس طرح سے تاریخی معلومات کو مرتب کرنے کا پہلا مرحلہ طے یا تا ہے۔ یہ مرحلہ بالعموم واقعے کے فوراً بعد مکمل ہو جاتا ہے اور اس میں زیادہ سے زیادہ چند دن ہی لگتے ہیں۔

چنانچہ ہم اپنے زمانے میں دیکھتے ہیں کہ کوئی اہم واقعہ رونما ہوتے ہی مقامی صحافی اور پولیس موقع پر پہنچ جاتے ہیں اور اس کاریکارڈ مرتب کرلیاجا تا ہے۔ عینی شاہدین کے بیانات قلم بند کر لیے جاتے ہیں۔ سرکاری ریکارڈ کے علاوہ اخبارات میں اس کی رپورٹس شائع ہو

جاتی ہیں۔

#### دوسرامر حله: معلومات كو يكجاكرنا

دوسرے مرحلے میں عینی شاہدین سے معلومات کو اکٹھا کر کے ایک جگہ درج کیا جاتا ہے۔ مختلف عینی شاہدین کے بیانات قلم بند کیے جاتے ہیں اور ان تمام معلومات کو اکٹھا کیا جاتا ہے۔ اگر معلومات کو درست طور پر مرتب کرنے کی کوشش کی جائے تو ایسا کرنے والا یہ کوشش کرے گا کہ جتنے زیادہ عینی شاہدین مل سکیں، ان سے معلومات اکٹھی کرلی جائیں۔ اگر کسی واقعے کو بہت سے لوگوں نے دیکھا ہے، تو اس میں قدرتی طور پر عینی شاہدین بہت زیادہ ہونے چا تبیل۔ اگر کوئی واقعہ کسی بند جگہ پر پیش آیا ہے اور موقع پر عینی شاہدین موجود نہیں ہیں، تو اس کے بارے میں بالعموم التباس پیدا ہو جاتا ہے۔ عام واقعات کو تو نظر انداز کر دیا جاتا ہے لیکن اگر کوئی جرم ہوا ہو یا تاریخی نوعیت کا اہم واقعہ ہو تو اس کی با قاعدہ تفتیش کی جاتی ہے اور مختلف طرز کے ثبوت اکٹھ کیے جاتے ہیں۔

#### تيسر امرحله: تصوير كامكمل كرنا

جب مکنہ حد تک معلومات کو اکٹھا کر لیاجا تا ہے تو پھر ان کی مد دسے واقعے کی تصویر کو مکمل کیاجا تا ہے، کڑیوں سے کڑیاں جو ڑی جاتی ہیں اور یہ کوشش کی جاتی ہے کہ واقعے کی حقیقی صورت سامنے آ جائے۔ یہ عمل بالکل جگ ساپزل (Jigsaw Puzzle) سے مشابہت رکھتا ہے۔ جیسے جگ ساپزل میں تصویر بنانا ہوتی ہے، بالکل ویسے ہی عینی شاہدین کے بیانات کوس کر تصویر بنائی جاتی ہے۔ البتہ اس معاملے میں مختلف پہلویہ ہے کہ یہاں ایک سے زائد تصاویر بننے کا امکان موجو دہوتا ہے۔ اگر عینی شاہدین کے بیانات میں تضادیا یا جائے یا پھر دیگر شواہد (Evidence) کچھ مختلف بات پیش کرے تو یہ بات ممکن ہوتی ہے کہ واقعے کی ایک سے زائد تصاویر سامنے آئیں۔ یہ بالکل بھر کی التباس (Optical Illusion) کی طرح ہوتا ہے، جس میں ایک ہوتی صویر میں مختلف زاویہ نظر سے ایک سے زائد تصاویر نظر آتی ہیں۔ ایساہی ایک التباس نے کی تصویر میں دیا گیا ہے۔



علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

اس تصویر کو دیکھ کر کوئی پان کھانے والا شخص ہے کہ یہ سکتا ہے کہ یہ اگال دان کی تصویر ہے۔ جبکہ دوسرا ہے کہہ سکتا ہے کہ یہ دو آدمیوں کی تصویر ہے۔ جبکہ دوسرا ہے کہہ سکتا ہے کہ یہ دو آدمیوں کی تصویر ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کوئی ششخص اسے شراب کا جام قرار دے دے۔ اس کا نحصار ہر شخص کے طرز فکر، ساجی بیک گراؤنڈ اور ذہنی ساخت پر ہے۔ بالکل اسی طرح تاریخی راویات کی بنیاد پر حاصل ہونے والی معلومات سے ایک شخص اپنے طرز فکر، ساجی بیک گراؤنڈ اور ذہنی ساخت کے لحاظ سے ایک تصویر بنائے گا اور دوسر ادوسری۔

مثال کے طور پر ہمارے زمانے میں اہم واقعات کی ایک سے زائد توجیہات موجو در ہتی ہیں۔ جیسے نائن الیون کے واقعے کے بارے میں بہت سے مسلمان میہ کہتے ہیں کہ بیہ امریکہ اور یہودیوں کی سازش تھی۔ اس کے برعکس امریکیوں کا موقف بیہ ہے کہ اس کی ذمہ دار القاعدہ تھی۔ ایساہی اختلاف دنیا کے ہر اہم واقعے کے بارے میں موجو در ہتا ہے۔

#### چوتھامر حلہ: واقعات کے تسلسل کو تاریخ کی شکل میں مرتب کرنا

جب واقعات کو مرتب کر لیا جاتا ہے تو پھر اگلامر حلہ ان واقعات کے تسلسل اور ان کے باہمی تعلق کو بیان کر ناہو تا ہے۔ عام طور پر ہیہ کام مور خین کرتے ہیں اور اس کے لیے کتا ہیں لکھتے ہیں۔ اس طرح سے تاریخ ایک مسلسل عمل کی شکل میں ہمیں نظر آتی ہے۔ مورخ کے ذاتی رجحانات اور تعصبات اس سلسلے میں اپنا کر دار ادا کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر اور نگ زیب عالمگیر کی اپنے بھا ئیوں سے جو جنگیں ہوئیں اور ان کے نتیجے میں وہ سب مارے گئے۔ سیکولر قسم کے مور خین اس پر عالمگیر کے بارے میں طعنہ زنی کرتے ہیں اور کہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ''اور نگ زیب نے کبھی نماز نہیں چھوڑی اور نہ ہی اپنا کوئی بھائی۔'' اس کے بر عکس مذہبی مور خین عالمگیر کو پہند کرتے ہیں اور ان جنگوں کا جواز پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ بھائی جنگ تھی۔ اگر اور نگ زیب اپنے بھائیوں کو قتل نہ کر تا تو وہ اسے قتل کر دیتے۔ اس طرح تاریخ پاکستان کے مختلف واقعات جیسے قیام پاکستان، 1965 اور 1971 کی جنگیں، قیام بنگلہ دیش، افغان سوویت جنگ، نائن الیون، طالبان امریکہ جنگ اور اسی نوعیت کے دیگر واقعات سے متعلق محتلف مور خین اپنے اپنے تعصبات اور جھکاؤ کے مطابق تاریخی الیون، طالبان امریکہ جنگ اور اسی نوعیت کے دیگر واقعات سے متعلق محتلف مور خین اپنے اپنے تعصبات اور جھکاؤ کے مطابق تاریخی واقعات کو بیان کرتے نظر آتے ہیں۔

#### تاریخی معلومات کی ترتیب و تدوین میں دور جدید اور زمانہ قدیم کے طریق ہائے کار کاموازنہ

ہمارے زمانے کے اہم واقعات کی صورت میں عینی شہادت، آثار وشواہد اور گواہیوں کو یکجاکرنے کامر حلہ عام طور پر صحافی انجام دیتے ہیں۔ جیسے ہی کوئی واقعہ ہو تاہے تو اخباری رپورٹرز اور نیوز چینلز کے نمائندے وہاں پہنچ جاتے ہیں اور اس واقعے کو تحریری رپورٹ یا ویڈیو کی شکل میں ریکارڈ کر لیتے ہیں۔ جرم کی صورت میں یہ کام پولیس کرتی ہے اور وہی صحافیوں کو معلومات فراہم کرتی ہے۔ اس کے بعد تصویر کو مکمل کرنے کا عمل ہو تاہے۔ یہ کام عام طور پر تجزیہ نگار کرتے ہیں۔ مختلف اخباروں اور ٹی وی چینلز کے تجزیہ نگاروں بھاری معاوضے پریہ خدمت انجام دیتے ہیں۔ جو واقعہ جتنااہم ہو تا ہے، اسے اتن ہی زیادہ کور یک ملتی ہے۔ کم اہم واقعات کو زیادہ کور یک نہیں معاوضے پریہ خدمت انجام دیتے ہیں کہ تجزیہ نگاروں کے در میان بہت سے واقعات کی تصویر کو مکمل کرنے میں اختلاف رائے پیدا ہو جا تا مل یاتی ہے۔ ہم روزانہ دیکھتے ہیں کہ تجزیہ نگاروں کے در میان بہت سے واقعات کی تصویر کو مکمل کرنے میں اختلاف رائے پیدا ہو جا تا

ہے۔اس کے بعد تاریخ کو مدون کرنے کامر حلہ آتا ہے جو کہ مور خین انجام دیتے ہیں۔ عام طور پر مور خین کاکام واقعے کے کافی عرصہ بعد ہو تا ہے۔ روزانہ بنیادوں پر واقعات کی ریکارڈنگ اور تجزیہ نگاری کاکام تو واقعے کے چند دن کے اندر اندر ہو جاتا ہے لیکن مور خین اپناکام کافی عرصہ بعد کرتے ہیں۔

مثال کے طور پر مشہور سیاستدانوں جیسے بھٹو، ضیاء الحق اور بے نظیر بھٹو کے قتل کے واقعات (بالتر تیب 1988, 2007) کو لیجھے۔ ان واقعات کی رپورٹنگ کاکام فوری طور پر کیا گیا۔ اب تک تجزیہ نگار، ان پر لکھتے چلے آرہے ہیں۔ مگر مور خین نے اپناکام کافی بعد میں شروع کیا۔ مثلاً تاریخ کی جو کتابیں 1990 کے عشرے میں لکھی گئیں، ان میں بھٹو کے قتل کی تفصیلات موجود ہیں۔ اس طرح میں شروع کیا۔ مثلاً تاریخ کی جو کتابیں 1990 کے عشرے میں نہمیں ضیاء الحق کے قتل کا ذکر ملتا ہے۔ اس کتاب کی تحریر (2012) تک بے نظیر بھٹو کے قتل کے واقعے پر مبنی تاریخ کی کوئی کتاب ہماری نظر سے نہیں گزری۔ ممکن ہے کہ 2020 کے عشرے میں پاکستان کی تاریخ کی جو کتاب کی جو کتاب ہماری نظر سے نہیں گزری۔ ممکن ہے کہ 2020 کے عشرے میں پاکستان کی تاریخ کی جو کتاب کی جو کتاب کا فیکن کی ان میں اس واقعے کا ذکر ہو گا۔

پہلے زمانوں میں یہ ساراکام اس درجے کی تفصیل اور نفاست (Sophistication) سے انجام نہیں دیا جاتا تھا کیونکہ اس زمانے میں نہ تو اخبارات تھے اور نہ ٹی وی چینل، نہ کمپیوٹر تھا اور نہ کیمرہ، نہ صحافیوں کا کوئی الگ طبقہ تھا اور نہ ہی معلومات کور یکارڈ کرنے کا کوئی انتظام۔ عہد صحابہ میں تو کیفیت یہ تھی کہ کاغذ بھی آسانی سے دستیاب نہ ہو تا تھا بلکہ اسے دور دراز ممالک سے امپورٹ کرناپڑتا تھا، اس وجہ سے کاغذ نایاب اور مہنگا تھا۔ ان وجوہات کی بنیاد پر لوگ تاریخی واقعات کو اپنے ذہنوں میں محفوظ رکھا کرتے تھے۔ قر آن مجید اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کے بارے میں البتہ اتنا اہتمام کر لیا گیا کہ انہیں لکھا جانے لگا۔ دوسری اور تیسری صدی ہجری میں جب کاغذ عام ہو اتو علم کے یورے ذخیرے کو کتابوں کی صورت میں مدون کر لیا گیا۔

عہد صحابہ کے واقعات پہلی صدی ہجری میں وقوع پذیر ہوئے تھے۔ جولوگ ان واقعات کے عینی شاہد تھے، ان میں سے بعض نے انہیں اگلی نسل کے سامنے بیان کیا، اس اگلی نسل نے اپنے سے اگلی نسل اور اس نے اپنے سے اگلی نسل کے سامنے بیا واقعات بیان کیا۔ ایسا کم ہی ہوا کہ کسی بیان کرنے والے نے پورے واقعے کو مکمل تفصیلات کے ساتھ بیان کیا ہوبلکہ کسی نے مختصر اً بات بیان کی اور کسی نے پچھ تفصیل سے۔ اس طرح سے بید واقعات بیان کرنے والوں کے "بیانات" کی صورت میں مرتب ہوئے۔ ان بیانات کو اصطلاح میں "روایت" کہاجاتا ہے۔ عالم اسلام میں بیر واج عام ہو گیا کہ ہر روایت کو بیان کرتے ہوئے اس کے راویوں کی پوری سند (Trail) کو بیان کر دیا جائے۔ مثلاً ایک راوی احمد نے زید سے بات سنی، اس زید نے عمر و سے سنی، عمر و نے خالد سے سنی تو احمد اس روایت کو بیان کرنے سے پہلے ہے گا: "زید نے ہم سے بیر روایت بیان کی، انہوں (زید) نے کہا کہ ان سے عمر و نے نہ بیان کیا اور عمر و نے کہا کہ میں نے خالد سے بیات سنی۔ " اس کے بعد وہ اصل روایت کو بیان کرے گا۔

یہ سب کام زبانی ہور ہاتھایازیادہ سے زیادہ اتنا تھا کہ کسی نے اپنی ذاتی ڈائری پریہ واقعات لکھ رکھے تھے۔ سوبرس اسی طرح گزر گئے اور

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 29 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

دوسری صدی ہجری میں کاغذ کاوہ انقلاب آگیا جس کی تفصیلات ہم آگے بیان کریں گے۔ دیگر علوم کی طرح علم تاریخ پر کتابیں لکھنے کا بھی آغاز ہوا۔ اس زمانے میں بعض ایسے مور خین پیدا ہوئے جنہوں نے تاریخی روایات کو اکٹھا کرنے پر غیر معمولی محنت سے کام کیا اور عالم اسلام کاسفر کرکے جس جس کے پاس جو جو روایتیں موجود تھیں، انہیں اکٹھا کیا۔ یہ لوگ "اخباری" کہلاتے تھے کیونکہ ان کا کام خبر وں اور واقعات کو اکٹھا کرنا تھا۔ ان میں محمد بن اسحاق (d. 151/768)، محمد بن عمر الواقدی (207/822)، سیف بن عمر التیمی لیک خبر وں اور واقعات کو اکٹھا کرنا تھا۔ ان میں محمد بن اسحاق (d. 151/768)، محمد بن سائب الکبی (d. 185/800) اور ان کے بیٹے ہشام بن محمد الکلبی (d. 204/819) اور ان کے بیٹے ہشام بن محمد الکلبی (204/819) کوغیر معمولی شہرت حاصل ہوئی۔

یہ وہی زمانہ تھاجب ماہرین حدیث (جنہیں محدثین کہاجاتا ہے) بھی اسی انداز میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث مرتب کر رہے تھے۔ یہ احادیث بھی اسی طرح روایات کی شکل میں موجود تھیں۔ ان محدثین نے احادیث نبوی کو مرتب کرنے میں غیر معمولی احتیاط سے کام لیا جبکہ اخباریوں کے طبقے نے اس درجے کی احتیاط کو ملحوظ خاطر نہ رکھا جس کی وجہ سے تاریخی روایات میں اعلی درجے کا معیار برقر ارنہ رہ سکا۔ اس کی تفصیل کو ہم آگے چل کربیان کریں گے۔

#### تاریخی معلومات کیسے مسخ ہو جاتی ہیں؟

آپ نے دور جدید اور عہد قدیم تاریخی معلومات کے مرتب کرنے کے پراسیس کا جو مطالعہ کیاہے، اس کو مد نظر رکھتے ہوئے آپ میہ بات جان سکتے ہیں کہ اس پورے پراسیس میں بہت سے ایسے خلا (Loopholes) موجو دہیں، جن کی مددسے تاریخی معلومات مسخ ہو سکتی ہیں۔ یہ کام غیر ارادی طور پر ہو تاہے اور ارادی طور پر بھی۔ ہم ان دونوں امور کو تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔

#### غير ارادي طورير تاريخي معلومات كالمسخ بهو جانا

آپ نے وہ کھیل تو دیکھا ہو گاجس میں شریک ایک شخص کے کان میں کوئی بات کہی جاتی ہے، وہ یہ دو سرے کے کان میں بیان کرتا ہے اور وہ تیسرے کے، لیکن جب یہ بات آخری شخص بیان کرتا ہے تو بات بالکل تبدیل ہو چکی ہوتی ہے۔ جو واقعات تو ایسے ہوں کہ انہیں ہزاروں افراد نے دیکھا ہو، وہ بالکل ٹھیک ٹھیک آگی نسلوں تک منتقل ہو جاتے ہیں لیکن جن واقعات کے گواہ ایک دوا فراد ہی ہوں، ان کی صحیح تصویر آگی نسلوں تک منتقل نہیں ہو پاتی ہے۔ اس کی وضاحت ہم ایک مثال سے کرتے ہیں۔ جیسے کوئی جنگ ہوئی۔ ظاہر ہے کہ اس میں ہزاروں افراد شریک ہوں گے، جن میں سے اگر آٹھ دس بھی اس جنگ کے واقعہ ہونے کو بیان کر دیں تو بعد کے دور کے مور خین کے لیے تاریخ لکھنے کا کافی مستند مواد دستیاب ہو جائے گا۔ مورخ کے لیے یہ ممکن ہو گا کہ وہ ان صاحبان کے بیانات کا ایک دوسرے سے موازنہ کر کے حقیقت تک پہنچنے کی کوشش کریں۔ لیکن اس جنگ کے آغاز میں کسی کمانڈرنے اپنے تین قریبی ساتھیوں کے ساتھ بیٹھ کر کیا خفیہ پلانگ کی؟ یہ وہ بات ہے کہ جس تک رسائی بہت ہی مشکل کام ہے۔ ہماری انفار میشن ان کے میں جبی شاید کوئی

صحافی یا مورخ اس کی صحیح تفصیلات بیان نہ کر سکے۔ یہی وجہ ہے کہ تاریخ کے بڑے بڑے واقعات کے بارے میں تو مور خین میں کوئی اختلاف رائے نہیں ہو تاہے لیکن جزوی تفصیلات کے بارے میں ان کے ہاں اکثر اختلاف پیدا ہو جاتا ہے۔

جیسے جیسے وقت گزر تاجاتا ہے، واقعہ کی تصویر پر گر دیڑتی چلی جاتی ہے اور اس کے بارے میں تحقیق و تفیش مشکل ہوتی چلی جاتی ہے۔ فرض بیجے کہ اب سے سوسال بعد ایک مورخ ہمارے زمانے کی تاریخ لکھنا چاہتا ہے۔ اہم واقعات کی رپورٹنگ کاکام ہمارے زمانے کے صحافی کر رہے ہیں اور تجزیہ نگار ان کی تصویر مکمل کرتے جارہے ہیں۔ سوسال بعد کامورخ جب ہمارے زمانے کی تاریخ لکھے گاتواس کے لیے یہ ممکن نہ ہو گا کہ وہ واقعات کی از سر نو چھان بین کرے کیونکہ اس وقت تک واقعے کے گواہوں میں شاید ہی کوئی زندہ بچاہو۔ دیگر قرائن و آثار بھی ضائع ہو تھے ہوں گے۔ مورخ کے لیے صرف اور صرف صحافیوں اور تجزیہ نگاروں کا کیا ہوا کام باتی بچ گا۔ اگر اخبارات اور خبروں کی ویڈیوز سنجال کرر تھی ہوں گی تو شاید یہ مورخ کو دستیاب اخبارات اور نیوز چینلز نے اپنے آرکا ئیوز میں پر انے اخبارات اور خبروں کی ویڈیوز سنجال کرر تھی ہوں گی تو شاید یہ مورخ کو دستیاب ہو جائیں ورنہ صرف تجزیہ نگاروں کی تحریر میں یاویڈیوز اس مورخ کو فرنسی مورخ کو نہ سکیں اور اسے دیگر وسائل جیسے سابقہ مور خین کے کام ہی پر اکتفاکر ناپڑے۔

اس مثال کو مد نظر رکھتے ہوئے آپ یہ دیکھ سکتے ہیں کہ دور جدید کے مور خین کے لیے بھی تاریخ کی تصویر پر پڑی گر دہٹانا ایک مشکل کام ہے۔ ہمارے پڑوس میں رات کے وقت تنہائی میں کسی کو قتل کر دیاجائے تو بھی ہمارے لیے یہ بہت مشکل ہو تا ہے کہ تمام تر وسائل رکھتے ہوئے ہم صحیح مجر م تک پہنچ سکیں جب مصحیح مجر م تک پہنچ سکیں جب نہ اخبارات تھے اور نہ صحافی ، نہ نیوز چینل تھے اور نہ ہی تجزیہ نگار اور کمپیوٹر یا پر ایس تو بہت دور کی بات ، کاغذ بھی پوری طرح دستیاب نہ تھا۔ آج کے اس دور میں جب کمیونی کیشن کا انقلاب آ چکا ہے اور وسائل نقل و حمل اس در جے میں ایجاد ہو چکے ہیں کہ چند گھٹٹوں میں دنیا کے ایک کونے سے دوسرے کونے کاسفر ممکن ہے ، ہم یہ دعوی نہیں کرسکتے ہیں کہ ہر ہر بات بالکل صحیح طریقے پر ریکارڈ ہور ہی ہو دنیا کے ایک کونے سے دوسرے کونے کاسفر ممکن ہے ، ہم یہ دعوی نہیں کرسکتے ہیں کہ ہر ہر بات بالکل صحیح طریقے پر ریکارڈ ہور ہی ہو اور بالکل ٹھیک ٹھیک ٹھیک گھیک ٹھیک آگی نسلوں تک منتقل ہور ہی ہے۔ پھر یہ دعوی پر انے زمانے کے بارے میں کرناکیے ممکن ہے ؟

بسااو قات ایسا بھی ہو تاہے کہ محض غلط فہمی کی وجہ سے بات صحیح طور پر منتقل نہیں ہو پاتی۔ایک شخص اس واقعے یابات کو صحیح سمجھ نہیں سکااورا پنی ناقص فہم کواس نے آگے منتقل کر دیا۔ بعد میں بیہ بات کتب تاریخ کا حصہ بن گئی۔

#### جان بوجه كرتاريخي معلومات كالمسخ كياجانا

اوپر دی گئی تفصیلات سے ہم یہ جان بچے ہیں کہ وفت گزرنے کے ساتھ ساتھ محض غلط فہمی یالا پرواہی یا معلومات کی کمی کے باعث تاریخی معلومات صحیح طور پر اگلی نسلوں کو منتقل نہیں ہو تیں۔اس عمل میں اس وفت زیادہ شدت پیدا ہو جاتی ہے جب کوئی شخص یا گروہ اپنے شخصی یا گروہ کی مفادات کے تحت جان ہو جھ کر تاریخ کو مسخ کرنے کی کوشش کرے۔سیاسی معاملات میں چو نکہ لوگ افتدار کے حصول کے لیے ایک دوسرے کے خلاف جدوجہد میں مصروف ہوتے ہیں،اس وجہ سے وہ تاریخ کو بھی محض اپنا ہتھیار ہی سمجھتے ہیں اور

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 31 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

#### اسے مسخ کرنے میں کوئی حرج محسوس نہیں کرتے ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ پہلی اور دوسری صدی ہجری میں متعدد سیاسی جماعتیں وجو دیذیر ہو چکی تھیں۔ان میں سے ہر ایک کی خواہش یہ تھی کہ اقتدار کا اقتدار اسے نصیب ہو۔اس دور کی سیاسی جماعتوں کو ہم اپنے دور کی پارٹیوں پر قیاس نہیں کرسکتے کیونکہ اس زمانے میں جو بھی اقتدار کا خواہش مند ہو تا، اس کے لیے ایک ہی راستہ تھا کہ وہ بغاوت برپاکرے اور لڑ جھگڑ کر اقتدار حاصل کر لے۔ہر پارٹی کی کوشش سے تھی کہ وہ زیادہ سے زیادہ عوامی حمایت حاصل کرلے تاکہ اسے سیاسی کارکن دستیاب ہو سکیں۔اس کے لیے ہر پارٹی نے اپنے مقاصد کے حصول کے پر اپیکنڈ اکا ہتھیار استعمال کیا۔ ہٹلر کے قریبی ساتھی اور اس کی پر اپیکنڈ امشینری کے انچارچ گوئبلز کا یہ قول بہت مشہور ہے کہ جھوٹ کو اتنی مرتبہ بولو کہ لوگ اسے تھی مان لیں۔ پر اپیکنڈ اگوئبلز کی ایجاد نہیں ہے بلکہ ہز اروں برس سے لوگ اسی قول پر عمل کرتے آئے ہیں جن میں مسلمانوں کی پہلی دوصد یوں کی سیاسی یارٹیاں بھی شامل ہیں۔

دوسری صدی ہجری میں جن لوگوں میں تاریخ دانی کا شوق پیدا ہوا، وہ بالعموم انہی میں سے کسی ایک پارٹی سے تعلق رکھتے تھے۔ انہوں نے اپنے سیاسی تعصبات کے مطابق سچی جموٹی ہر قسم کی روایات اکٹھی کیں اور ان پر کتابیں لکھیں۔ ان متعصب مورخین کو اس سے غرض نہ تھی کہ بات مستند ہے یا نہیں ، انہیں تو اپنی تصویر مکمل کرنا تھی اور اس کے لیے انہیں جو بھی رطب و یابس ملا، قبول کر کے انہوں نے اپنے ذہن کے مطابق تصویر مکمل کرنے کی کوشش کی۔ بعد میں جب تاریخ طبری اور دیگر کتب لکھی گئیں، تو یہی سچی جموٹی روایتیں ان کا حصہ بھی بن گئیں۔ اس کے بعد ہر ہر گروہ اپنے اپنے نظریات کے مطابق جب تاریخ کی کوئی تصویر بنانا چاہتا ہے تو اسے اس کا پورامصالحہ انہی تاریخ کی کوئی تصویر بنانا چاہتا ہے تو اسے اس کا پورامصالحہ انہی تاریخ کی کوئی تصویر بنانا چاہتا ہے۔

تاریخ سے متعلق یہ تمام حقائق ہم اپنے پاس سے بیان نہیں کر رہے ہیں بلکہ علم التاریخ کے بانی ابن خلدون -808/1332-732) (1405 نے بھی یہی بات کہی ہے۔اپنے شہرہ آفاق مقدمہ تاریخ میں لکھتے ہیں:

چونکہ خبر میں جھوٹ اور پنج کا امکان ہو تا ہے، اس لیے تاریخ میں بھی جھوٹ اور پنج اور غلطی کا اختمال (Probability) رہتا ہے۔ تاریخ میں بھی خھوٹ اور پنج اور غلطی کا اختمال (Probability) رہتا ہے۔ تاریخ میں غلطیوں کے کئی اسباب ہوتے ہیں:

پہلا سبب اختلاف آراء و نقطہ ہائے نظر ہے۔ جب ذبن راہ اعتدال پر ہو تاہے اور کوئی بات سنتا ہے تواس کی تحقیق کرتاہے اور اس میں غور و فکر
کرتا ہے یہاں تک کہ اسے معلوم ہو جاتا ہے کہ بیہ خبر سچی ہے یا جھوٹی۔ لیکن جب ذبن کسی رائے یا نقطہ نظر میں ڈوبا ہو تاہے تو وہ فوراً اس خبر کو
درست مان لیتا ہے جواس کی رائے یا نقطہ نظر کے موافق ہو کیونکہ اس کی بصیرت پر تعصب و محبت کی پٹی بند ھی ہوتی ہے جو اسے تحقیق و تنقید سے
دوک دیتی ہے۔ اب وہ جھوٹی خبر قبول کر کے غلطی کا شکار ہو جاتا ہے اور اس جھوٹی خبر کو بلا تامل آگے نقل کر دیتا ہے۔

دوسر اسبب نقل کرنے والوں پر بھروسہ ہے کہ اس کے خیال میں وہ قابل اعتاد ہیں اور غلط بیانی ان کے شایان شان نہیں ہے۔ اس وجہ سے وہ جرح و تعدیل کے اصول پر ان کے احوال کی جانچ پڑتال نہیں کرتا ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

تیسر اسبب مقصد سے لاپر واہی ہے۔ بہت سے راوی اپنی مشاہدہ کی ہوئی یاسنی ہوئی خبر وں کے اغراض ومقاصد سے آگاہ نہیں ہوتے ہیں۔ وہ محض اپنے مگمان اور اٹکل پچو کی بنیاد پر روایت کر دیتے ہیں۔اس لیے وہ غلطی کا شکار ہو جاتی ہیں۔

چوتھا سبب کسی خبر کے بارے میں سچاہونے کا وہم ہے۔ یہ کئی طرح سے پیدا ہوتا ہے۔ زیادہ تر اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ راویوں پر اعتماد کر لیاجا تا ہے۔ کہوتھ ایسا بھی ہوتا ہے کہ خبر وں کو (اس دور کے) دیگر خارجی واقعات سے بیجی نہیں کیا جاتا ہے تا کہ اس خبر اور دیگر واقعات میں مطابقت ہے۔ کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ خبر وں کو (اس دور کے) دیگر خارجی واقعات سے بیا عث جعلی اور من گھڑت باتوں کو بھی فروغ حاصل ہو جاتا ہے اور صبحے و خلط کی تمیز نہیں رہتی ہے۔ سننے والا خبر کو جوں کا توں نقل کر دیتا ہے حالا نکہ وہ جعلی ہونے کے سبب سچائی سے کو سوں دور ہوتی ہیں۔

پانچواں سبب معزز اور بڑے لوگوں کی خوشامد کر کے انہیں خوش کرنا اور ان کا قرب حاصل کرنا مقصود ہوتا ہے۔ اکثر خوشامدی لوگ بڑے لوگوں کی ہر بات خوبصورت رنگ میں رنگ کر اسے پھیلا دیتے ہیں اور س طرح وہ جھوٹی خبریں دنیا میں پھیل جاتی ہیں کیو نکہ انسان کو فطری طور پر اپنی تعریف اچھی لگتی ہے۔ لوگ دنیا اور اس کے مال ومتاع کے انتہائی حریص ہوتے ہیں اور حقیقی فضیلت اور اہل فضیلت کو نہیں چاہتے ہیں۔ پر اپنی تعریف اچھی لگتی ہے۔ لوگ دنیا اور اس کے مال ومتاع کے انتہائی حریص ہوتے ہیں اور حقیقی فضیلت اور اہل فضیلت کو نہیں چاہتے ہیں۔ چھٹا سبب جو مذکورہ بالا تمام اسباب سے زیادہ اہم ہے، اس معاشرے کے احوال سے ناوا قفیت ہے (جس کی وہ خبر ہو۔) ہر زمانے کا ایک مخصوص ماحول کے نقاضوں اور واقعات کی مخصوص خصوصیات سے باخبر ہو تو اسے اس خبر کی شخصق میں بڑی مدد ملے گی۔۔۔۔

بعض او قات لوگ بالکل ہی محال و ناممکن خبر وں پریقین کر کے انہیں نہ صرف مان لیتے ہیں بلکہ دوسر وں سے روایت بھی کر دیتے ہیں۔ لوگ ان سے یہ خبریں نقل کرتے چلے آئے ہیں۔<sup>24</sup>

اس کے بعد ابن خلدون نے تاریخ کی سابقہ کتب سے بعض مثالیں نقل کی ہیں جیسے اسکندر یونانی کے بارے میں مشہور ہے کہ جب اس نے اسکندر یہ شہر آباد کرناچاہا تو سمندری بلاؤں نے اس کی مخالفت کی۔ اس نے شیشے کا ایک صندوق بنوایا اور اس میں بیٹھ کر سمندر میں اترا۔ یہاں اس نے تہہ میں موجود کچھ شیطانی جانوروں کی تصاویر تھنچ لیں اور واپس آکر ان کے مجسمے بنواکر ساحل پر لگوا دیے۔ بلائیں جب رکاوٹ ڈالنے آئیں توڈر کر بھاگ گئیں اور اس طرح اسکندریہ کے شہر میں رکاوٹ دور ہو گئی۔ اس قسم کی بہت سی داستان گو حضرات نے محض اس لیے گھڑیں کہ ان کی مد دسے وہ لوگوں کو محظوظ کر سکیں۔ بعض مور خین نے زیادہ تردد کیے بغیر انہیں بھی کتب تاریخ کا حصہ بنادیا۔

\_\_\_

عبد صحابہ اور جدید ذئن کے شبہات میں Page 33 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ابن خلدون، مقدمه 1/46 - الكتاب الاول: في طبيعة العمر ان - بيروت: دار الفكر ـ (ac. 30 Sep 2006) - الكتاب الاول

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### تاریخی معلومات کسے منتقل ہوتی ہیں؟

#### تواتر اور انفر ادی ریورٹس (Perpetuity and Solitary Reports)

عہد صحابہ بلکہ ہر دور ہی سے متعلق معلومات ہمیں بالعموم دوشکلوں میں دستیاب ہوتی ہیں۔ان میں سے ایک شکل تواتر (Perpetuity) عہد صحابہ بلکہ ہر دور ہی سے متعلق معلومات ہمیں بالعموم دوشکلوں میں دوسری جبکہ دوسری خبر واحد (جمع اخبار احاد) یعنی انفرادی رپورٹس (Solitary Reports)۔ تاریخ میں کسی بھی قسم کی معلومات (Information)، خواہ وہ مذہبی ہوں یانہ ہوں، کو دوسرے لوگوں اور اگلی نسلوں تک منتقل کرنے کے بنیادی طور پر یہی دو طریقے استعمال ہوئے ہیں۔ تواتر سے مراد وہ طریقہ ہے جس کے مطابق کسی خبر کو ہر دور میں اتنے زیادہ افراد بیان کرتے ہوں کہ اس کے برعکس خبر واحد وہ طریقہ ہے جس کے مطابق کسی خبر کو ایک دویا چند افراد بیان کرتے ہوں اور ایا کرتے ہوں اور ایا کرتے ہوں اور ایا کی خبر کو ایک دویا چند افراد بیان کرتے ہوں اور ان کے بیان میں غلطی یا شک وشبہ کی گنجائش باقی رہ جائے۔

تواتر کی مثال یوں پیش کی جاستی ہے کہ امریکہ میں گیارہ ستبر 2001 کو ورلڈٹریڈ سنٹر تباہ ہو گیا۔ یہ واقعہ رونماہوتے ہی اس کی خبر دنیا بھر کے ٹی وی چینلز، اخبارات اور انٹرنیٹ کے ذریعے دنیا بھر میں پھیل گئ۔ اس واقعے کو موقع پر جاکر ہزاروں افراد نے دیکھا اور بیان کر دیا۔ اس معاملے میں دنیا بھر میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں ہے کہ یہ واقعہ رونماہوا تھا کیونکہ اس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ اب سے پندرہ بیس برس تک کے بعد اس واقعے کو دنیا بھر کے اربوں افراد اپنی آنے والی نسل کو سنائیں گے، اس واقعے کے بارے مضامین کھے جاتے رہیں گے، ویڈیو فلمیں دیکھی جاتی رہیں گی اور اس کا تذکرہ ہوتا رہے گا۔ ہمارے بعد والی نسل کے افراد انہی طریقوں سے ان معلومات کو اپنے سے اگلی نسل میں منتقل کریں گے اور یہ سلسلہ جاری رہے گا۔ اب سے ہزار سال بعد بھی اس بات میں کوئی شک و شبہ موجود نہیں ہوگا کہ 11 ستمبر 2001 کو نیویارک میں ورلڈٹریڈ سنٹر جہازوں کے مگر اؤسے تباہ ہوگئے تھے۔ یہ پورا میں "تواتر" کا عمل کہلاتا ہے۔

اس ذریعے سے حاصل ہونے والی معلومات حتی اور قطعی ہوتی ہیں اور ان کے بارے میں کسی شک وشیح کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی۔ چنانچہ ہم لوگ پوری قطعیت کے ساتھ ہے کہہ سکتے ہیں کہ 1947 میں برصغیر آزاد ہوا تھا، 1857 میں برصغیر میں جنگ آزادی ہوئی تھی، حوالہ ویں صدی عیسوی میں اکبرنام کا ایک بادشاہ ہندوستان پر حکومت کرتا تھا، پند ہر ویں صدی میں کو کمبس نے امریکہ دریافت کیا، بارہویں صدی میں صلاح الدین الوبی نے صلیبی جنگیں لڑی تھیں، ساتویں صدی میں سانحہ کربلا و قوع پذیر ہوا تھا، اور اسی ساتویں صدی کے عرب میں محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ و سلم کی بعث ہوئی تھی اور آپ کے بعد آپ کے صحابہ رضی اللہ عنہم نے اس وقت کی مہذب دنیا کا بڑا حصہ فتح کر لیا تھا۔ پہلی صدی عیسوی میں فلسطین میں سیدنا مسے علیہ الصلوۃ والسلام نے دین حق کا علم بلند کیا تھا، اور اسی سیدنا مسے میں سیدنا موسی علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانے میں زمین پر ابراہیم علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانے میں زمین پر ابراہیم علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانے میں زمین پر ابراہیم علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانے میں زمین پر

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 34 of 507

ایک بہت بڑاسلاب آیا تھا۔ یہ وہ معلومات ہیں، جن کا کوئی ذی عقل اپنے ہوش وحواس میں رہتے ہوئے انکار نہیں کر سکتا۔ اگر کوئی ان حقائق کا انکار کرتا ہو تووہ سورج کے روشن ہونے ، دن اور رات کی تبدیل ہونے اور زمین کے گول ہونے کا بھی انکار کر سکتا ہے۔

ہمارے علمی ذخیرے میں ایسی بہت ہی معلومات ہیں جو تواتر کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں اور ان کے بارے میں کوئی شک وشبہ نہیں کیا جاسکا۔ ایساضر ور ہوسکتا ہے کہ بعض معلومات کے منتقل کرنے کا سلسلہ اگلی نسلوں میں پہنچ کر کسی وجہ سے منقطع ہو جائے اور یہ تواتر توٹ جائے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے باد شاہوں کے وجود اور زمانوں کے بارے میں تاریخ میں اختلاف پایا جاتا ہے کیونکہ ان معلومات کی اتنی اہمیت نہ تھی کہ کوئی انہیں محفوظ رکھنے کا اہتمام کرتا۔ اس کے برعکس انبیاء کرام علیہم الصلوۃ والسلام اور بعض دیگر مذاہب کے بانیوں کے بہت سے واقعات تواتر کے ساتھ منتقل ہوتے چلے آرہے ہیں کیونکہ ان کی اہمیت کے بیش نظر انہیں محفوظ رکھنے کا بھر پور اہتمام کیا گیا تھا۔ یہی اہتمام تواتر کہلاتا ہے۔

تاریخ میں بہت سی معلومات ہمیں خبر واحد (ایک دوافراد کی دی ہوئی خبر) کی صورت میں بھی ملتی ہیں۔اس کی مثال ہے ہے کہ ورلڈٹریڈ سنٹر کی تباہی کا منظر کسی عینی شاہدنے دیکھا۔اس نے اپنے ذہن میں موجو د تفصیلات کو کسی دو سرے تک منتقل کر دیا۔ دو سرے شخص نے ان معلومات کو تیسرے تک ، تیسرے نے چوشے تک اور چوشے نے پانچویں شخص تک منتقل کر دیا اور یہ سلسلہ چلتا رہا۔ ان معلومات میں اس قسم کی با تیں ہوسکتی ہیں کہ اس نے جہازوں کے مگر انے سے پہلے کسی شخص کو مشکوک انداز میں اس ممارت سے نکل کر بھاگتے ہوئے دیکھا تھا،سب سے پہلے 79 ویں منزل تباہ ہوئی تھی، پچاسویں منزل پر موجو د فلاں شخص کس طرح زندہ بچا، وغیرہ و غیرہ۔ورلڈ ٹریڈ سنٹر کا تباہ ہونا تو تواتر سے ثابت ہے لیکن اس کی جزوی تفصیلات خبر واحد سے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی واقعے کے بارے میں مختلف اخبارات کی خبروں میں جزوی سافرق پایاجا تاہے کیونکہ اس کی بنیاد ایک دوانسانوں کے مشاہدے اور یادر کھنے پر ہوتی ہے۔

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ ہمارے اخبارات کسی بھی بڑے واقعے کی جب رپورٹنگ کرتے ہیں توان میں اس کے بارے میں بعض تفصیلات میں اختلاف موجود ہو تا ہے۔ کسی حادثے کی صورت میں مرنے والے یازخی ہونے والوں کی تعداد کیا تھی، حادثے میں قصور کس کا تھا، جیسے معاملات میں اخباری رپورٹرز کے بیانات کے فرق کی وجہ سے مختلف اخبارات مختلف معلومات دیتے ہیں جبکہ اس بات پر سب کا اتفاق ہو تا ہے کہ بیہ واقعہ رو نما ہوا ہے۔ بیہ چیز بھی عام مشاہدے میں دیکھنے میں آتی ہے کہ ایک شخص دو سرے کے سامنے واقعے کو بالکل درست بیان کر دیتا ہے لیکن دو سر اتیسرے کے سامنے بیان کرتے وقت اپنے کسی مفاد کے تحت، یا پھر محض غفلت ولا پر واہی کی وجہ سے اس میں پچھ کمی میشی بھی کر دیتا ہے۔ جیسا کہ ہم او پر بیان کر چکے ہیں کہ کانوں کان بات پہنچانے کے کھیل میں جب اصل جملہ آخری فردسے یو چھاجا تا ہے تواس کا جو اب اصل جملے سے خاصا مختلف ہو تا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ تاریخ میں تواتر سے حاصل ہونے والی معلومات سوفیصد قطعی اوریقینی (Confirm) ہوتی ہیں اور ان میں کسی قسم کے اختلاف کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی۔ اس کے برعکس خبر واحد سے حاصل ہونے والی معلومات سوفیصد یقین کے درجے پر نہیں پہنچتیں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 35 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

بلکہ ان میں کسی نہ کسی حد تک شک وشبہ پایاجا تا ہے۔اس شک وشبہ کو شخفیق کے طریقوں سے کم از کم سطح پر لا یاجاسکا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محد ثین نے اصول حدیث کا فن ایجاد کیا تا کہ خبر واحد سے حاصل کر دہ معلومات کو پر کھاجا سکے۔

تواتر سے حاصل کر دہ معلومات میں کسی قسم کی ہیر انچیری کرنا ممکن نہیں ہو تا جبکہ انفرادی روایتوں میں جان بوجھ کر حقائق کو مسخ کیا جا سکتا ہے۔ جیسے ہمارے دور سے متعلق بھی بھی کوئی شخص میہ نہیں کہہ سکے گا کہ مثلاً نائن الیون تو بھی ہواہی نہیں یاامریکہ نے تو بھی افغانستان یاعراق پر حملہ نہیں کیا۔ ہاں جزوی واقعات سے متعلق غلط بیانی کی جاسکتی ہے۔ جیسے اگر امریکیوں کے لٹر پچر کا جائزہ لیا جائے تو وہ نائن الیون کا الزام مسلمانوں پر دھرتے ہیں جبکہ مسلمان اس کا الزام یہودیوں یاخود امریکیوں پر دھرتے ہیں۔ ممکن ہے کہ اب سے یا نچ سویا ہز اربرس بعد تک یہی اختلاف موجو در ہے۔

تواتر کے معاملے میں ایک الی صورت ہے جس میں گڑبڑی جاسکتی ہے اور وہ یہ ہے کہ مصنوعی ساتواتر پیدا کر دیا جائے۔ یہ پروپیگنڈا کے اصول کے مطابق ہو تاہے۔ جیسے آج کوئی شخص A قتل ہو جائے تواس کا کوئی دوست B یہ دعوی کر دے کہ شخص کاس کا قاتل تھا۔ اس کے بعد وہ اس بات کی تشہیر کر دے ، میڈیا پر بیان دے اور اخبارات میں خبریں چھپوائے۔ اس کی بات پر یقین کر کے اور دس میں لوگ یہی بات دوہر انے لگ جائیں اور پانچ دس سال بعد یہ لوگ تعداد میں اسے زیادہ ہو جائیں کہ ان کی بات پر تواتر کا گمان ہونے میں لوگ یہی بات دوہر انے لگ جائیں اور پانچ دس سال بعد یہ لوگ تعداد میں اسے زیادہ ہو جائیں کہ ان کی بات پر تواتر کا گمان ہونے لگے۔ بعد میں کوئی مورخ اسی کی بنیاد پر اگر اپنی کتاب میں یہ لکھ دے کہ کے A کو قتل کیا تھا تو بات پوری طرح پھیل جائے گی اور لوگ بلا تامل اسے مان لیس گے۔

ایسے مصنوعی تواتر کی جانچ پڑتال آسان ہے کیونکہ اگر B کے زمانے میں اس کے دعوے سے ہٹ کر دیگر وسائل سے اس واقعے کا جائزہ لیا جائے گا توبات واضح ہو جائے گی کہ سوائے اس ایک شخص کے اور کوئی بیہ بات نہیں کہتا ہے۔ اس سے معلوم ہو جائے گا کہ تواتر کا بیہ دعوی بے بنیاد ہے اور مصنوعی قشم کا تواتر پیدا کیا گیا ہے۔

#### عہد صحابہ کی تاریخ کے کون سے واقعات تواتر سے منقول ہیں اور کون سے اخبار احاد سے؟

عہد صحابہ کی تاریخ کے بڑے بڑے واقعات تواتر سے منقول ہیں جیسے خلفاء راشدین کون کون تھے ؟ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے دور میں مرتدین سے جنگیں ہوئیں اور روم وایر ان سے جنگوں کا آغاز ہوا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں روم اور ایر ان کوشکست دی گئی اور یہ اعلی درجے کی خوشحالی کا دور تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نہایت نیک دل خلیفہ تھے اور باغیوں کے ہاتھوں شہید ہوئے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور میں خانہ جنگیاں ہوئیں۔ حضرت حسن نے معاویہ رضی اللہ عنہماسے صلح کرلی وغیرہ وغیرہ و

انہی واقعات کی جزوی تفصیلات ہمیں اخبار احاد کے ذریعے ملتی ہیں۔ ان میں سچی جھوٹی ہر قسم کی روایات شامل ہیں۔ مثلاً حضرت علی رضی اللہ عنہ یاد مگر صحابہ کے اپنے ساتھیوں سے کیا مشورے ہوئے؟ آپ کی بیعت کن حالات میں ہوئی؟ جنگ جمل وصفین کے اسباب کیا تھے؟ یہی وہ تفصیلات ہیں جن میں ہمیں بے شار تضادات اور اختلافات ملتے ہیں۔

#### اخبار احاد میں سند اور متن کی اہمیت کیاہے؟

علم روایت میں کسی بھی انفرادی روایت کے دو جھے مانے جاتے ہیں: ایک جھہ اس کی سند اور دوسر امتن۔ "سند" سے مراد وہ جھہ ہوتا ہے جس میں تاریخ کی کتاب کے مصنف (Compiler) سے لے کرواقعے کے عینی شاہد تک کے تمام راویوں (روایت بیان کرنے والوں) کی مکمل یانا مکمل زنجیر (Chain of Narrators) کی تفصیلات بیان کی جاتی ہیں۔ اس کی مثال ہم اوپر بیان کر چکے ہیں اور یہاں دوبارہ بیان کررہے ہیں: "زیدنے ہم سے لکھ کربیان کیا، انہوں نے کہا کہ انہوں نے خالد سے یہ بات سنی۔ خالد نے کہا کہ انہوں نے اسلم سے یہ بات سنی اور اسلم نے کہا کہ میں نے یہ واقعہ ہوتے دیکھا: ۔۔۔۔۔" سند کے بعد روایت کا متن شروع ہوتا ہے جو کہ روایت کا اصل حصہ ہوتا ہے جس میں اصل واقعہ بیان کیا گیا ہوتا ہے۔

حیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں تاریخی شخفیق (Historical Method) کے ماہرین سند اور متن دونوں کا تجزیہ کرتے ہیں اوریہ جانچنے کی کوشش کرتے ہیں کہ بیر دوایت کس حد تک قابل اعتماد ہے۔ یہاں ہم اسی طریقہ کارکی تفصیل بیان کر رہے ہیں تا کہ اس طریقہ کار کوسکھ کر اس کا اطلاق عہد صحابہ سے متعلق معلومات سے کیا جاسکے۔

## تاریخی روایات کی جانج پڑتال کا طریقہ کیاہے؟

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ بہت سے لوگوں نے اپنے اپنے سیاسی مفادات کے لیے روایات ایجاد کیں اور انہیں پروپیگنڈا کے ذریعے پھیلا دیا۔ ان میں سے بہت سی روایات کتب تاریخ کا حصہ بن گئیں اور پچ کے ساتھ جھوٹ کی آمیز ش ہو گئی۔ اب سوال میہ پیدا ہو تاہے کہ اس جھوٹ کو چے سے الگ کیسے کیا جا سکتا ہے تاکہ ہم واقعات کی صیح تصویر تک پہنچ سکیں ؟

مثل مشہور ہے کہ جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے۔ جھوٹ گھڑنے والاکوئی نہ کوئی الی غلطی کر بیٹھتا ہے جس کی وجہ سے اس کا ایک مثال وہ جاتا ہے۔ اس کے بیان میں تضاد پیدا ہو جاتا ہے کیونکہ سے ہمیشہ ایک ہی ہوتا ہے جبکہ جھوٹ متعدد ہوسکتے ہیں۔ اس کی ایک مثال وہ مشہور واقعہ ہے جس میں ایک راوی (Narrator) نے بیان کیا کہ میں نے فلاں شخص سے بیہ حدیث سنی ہے۔ سامعین میں ایک بڑے عدث بیٹھے تھے۔ انہوں نے پوچھا: "آپ کی عمر کتنی ہے ؟" بولے: "اسی سال۔" محدث نے کہا: "پھر آپ بیہ حدیث ان صاحب سے نہیں سن سکتے کیونکہ وہ آپ کی پیدائش سے دس برس پہلے ہی وفات پاچکے تھے۔" اسی طرح کسی عباسی خلیفہ کے زمانے میں نجیبر کے یہود یوں نے ایک وساویز بیش کی جس کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں پچھ حقوق عطا فرمائے تھے۔ وقت کے یہود یوں نے ایک وساویز بیش کی جس کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں پچھ حقوق عطا فرمائے تھے۔ وقت کے ایک محدث نے اس دستاویز کود کیھے ہی جعلی قرار دیا کیونکہ اس میں بطور گواہ حضرت سعد بن معاذ اور معاویہ رضی اللہ عنہما کے دستخط تھے۔ ان میں سے ایک صحابی اس واقعے سے پہلے ہی شہید ہو چکے تھے اور دوسرے ابھی ہجرت کر کے مدینہ نہیں آئے تھے۔ اسے علم تاریخ کے محققین نے اس مقصد کے لیے ایک طریقہ کار وضع کیا ہے جسے" تاریخی شخصیق کا طریقہ اور دوسرے ابھی ہجرت کر کے مدینہ نہیں آئے تھے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 37 of 507

جاتا ہے۔ اس طریقہ تحقیق کے اصول ہم یہاں اس کے ماہرین کے حوالے سے بیان کر رہے ہیں۔ تفصیل کے لیے آپ کسی بھی انسائیکلو پیڈیا میں Historical Method کا عنوان دیکھ سکتے ہیں۔ 25 بنیادی طور پر تاریخی معلومات کی جانج پڑتال کے لیے چار اعتبار سے تحقیق کی جاتی ہے:

- ماخذ کی تحقیق (Source Criticism)
- داخلی تحقیق (Internal Criticism)
- خارجی تحقیق (External Criticism)
- تاریخی وجو بات کا تجوبیه (Historical Reasoning)

اب ہم انہیں ایک ایک کر کے بیان کرتے ہیں۔

#### ماخذ کی شخفیق (Source Criticism)

اس تحقیق میں بید دیکھاجاتا ہے کہ تاریخی معلومات کا ماخذ (Source) کیا ہے اور وہ کس در ہے میں قابل اعتماد ہے؟ یہ معلومات محض سنی میں بیان کے لیے مطوس ثبوت موجود ہیں؟ کیا ان معلومات کا ماخذ ایک ہی شخص ہے یا متعد د افراد ہیں؟ اگر متعد د ہیں تو ان کے در میان کوئی باہمی تعلق تو نہیں؟ کیا معلومات کے یہ مآخذ متعصب تو نہیں۔ اگر بہت سے مآخذ سے متفقہ طور پر ایک ہی بات سامنے آ رہی ہو، تو یہ مان لیا جاتا ہے۔ جیسے شہادت عثمان رہی ہو، تو یہ مان لیا جاتا ہے۔ جیسے شہادت عثمان رضی اللہ عنہ یا سانحہ کر بلاکا و قوع پذیر ہونا ہے شار مآخذ سے ثابت ہے۔ اگر مختلف افراد اس واقعے کے بارے میں متضاد باتیں پیش کر رہے ہوں تو تاریخی شخص کی بات درست ہے؟ اس ترجے کے اصول بیہ ہوتے ہیں:

- اگر ایک شخص واقعے کاعینی شاہد ہے اور دو سرے نے کسی اور سے سن کر بات بیان کی ہے، توعینی شاہد کی بات کو ترجیح ہو گ۔ مثلاً ایک شخص جنگ جمل میں شریک تھا،اس کا بیان اس شخص کی نسبت کہیں اہمیت رکھے گاجو سوسال بعد پیدا ہوا۔
- اگرایک شخص واقعے سے متعلق کسی قسم کا تعصب رکھتاہے اور دوسر اتعصب نہیں رکھتا، توغیر متعصب کو ترجیج حاصل ہوگ۔ جیسے کسی جنگ میں فریقین کے فوجیوں کی نسبت آزاد مبصرین اور صحافیوں کی بات کو ترجیح دی جاتی ہے۔
- اگرایک شخص کی بات کی تصدیق دوسرے آزاد ذرائع سے بھی ہو جاتی ہے، تواس کی بات کو زیادہ اہمیت حاصل ہو گی۔ اس کے برعکس اگر کوئی شخص اپنے بیان میں محض منفر دہے اور اس کے بیان کی تصدیق دوسرے آزاد ذرائع سے نہیں ہوتی، تو اس کی بات کی اہمیت کم ہو گی۔ اس بات کا خیال رکھنا ضروری ہے۔ مثلاً اس کی بات کی اہمیت کم ہو گی۔ اس بات کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ تصدیق کرنے والے ذرائع کا آزاد ہونا ضروری ہے۔ مثلاً

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Wikipedia. Article: Historical Method. en.wikipedia.org/wiki/Historical\_method. ac. 16 Feb 2012

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تادیخ

اگر ایک واقعے کو پانچ افراد A, B, C, D, E بیان کرتے ہیں۔ ان میں تین افراد A, B, C کا بیان ملتا جاتا ہے جبکہ دوافراد را میں متنق ہیں۔ اب محض اس وجہ سے پہلے تین افراد کے بیان کو ترجیح حاصل نہ ہوگی کہ وہ اکثریت میں ہیں۔ یہ دہ آپس میں ایک دوسرے سے کوئی تعلق تو نہیں رکھتے ؟ کہیں ایسا تو نہیں کہ وہ تینوں ایک ہوں ایک ہوں؟ یا B, C دونوں کہیں A کے شاگر د تو نہیں؟ اگر ایسا ہے تو پھر ان کی گواہی کو تین نہیں بلکہ ایک فرد کے طور پر تسلیم کیا جائے گا۔

- اگرایک فریق کی بات کی تصدیق دیگر ثبوتوں جیسے فنگر پر نٹس،DNA یااسی نوعیت کی کسی اور چیز سے ہوتی ہے، تواس کی بات قابل ترجیح ہوگی۔
- اگر کسی ایک فریق کی بات کو ترجیح دینا ممکن نه ہو، تو پھر مورخ اپنی عقل استعال کرتے ہوئے تحقیق کے دیگر طریقے اختیار کرے گاجن کی تفصیل آگے آر ہی ہے۔<sup>26</sup>

## داخلی شخیق (Internal Criticism)

جو تاریخی روایت مل رہی ہے، اس کے متن کا تجزیہ کر کے دیکھا جاتا ہے کہ وہ کس حد تک قابل اعتماد ہے۔ چونکہ یہ تحقیق متن کے اندرونی تجزیے سے متعلق ہوتی ہے،اس وجہ سے اسے داخلی تحقیق کہا جاتا ہے۔اس میں درج ذیل ٹیسٹ کیے جاتے ہیں:

- معلومات پر مبنی جور پورٹ ہے، کیااس کے اندر کوئی اندرونی تضاد موجو دہے؟
- جو شخص رپورٹ دے رہاہے، کیاوہ عینی شاہدہے یااس نے کسی اور سے سن کریہ معلومات لکھی ہیں؟ اگریہ زبانی روایت ہے تو پھر کیااس کی سند (Chain of Narrators) مکمل ہے یانا مکمل؟ کیا یہ تمام کے تمام راوی قابل اعتاد ہیں یانہیں؟
- اس شخص نے واقعے کی رپورٹ کب اور کہاں بیان کی ہے؟ کہیں ایساتو نہیں کہ وہ واقعے کی رپورٹ پچاس سال بعد بیان کر رہا ہے جب اس کے دیگر عینی شاہدین دنیا سے رخصت ہو چکے ہیں؟
- اس شخص نے وہ رپورٹ کن اشخاص کے سامنے بیان کی ہے؟ کیاوہ ان پر اثر انداز ہوناچا ہتا تھایا پھر محض معلومات کی منتقلی ہی اس کامقصد تھا؟
- جو بیان وہ دے رہاہے ، کیاوہ عقلاً ممکن ہے ؟ جیسے آج کل کا کوئی شخص اگریہ دعوی کرے کہ اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ
   وسلم کازمانہ پایا ہے اور کوئی حدیث بیان کرے تو یہ عقلاً محال ہے۔

2

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Bernheim (1889) and Langlois & Seignobos (1898). *Wikipedia. Article: Historical Method.* http://en.wikipedia.org/wiki/Historical method. ac. 16 Feb 2012

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

• جس واقعے کے بارے میں وہ شخص بیان دے رہاہے، کیااسے سمجھنے کے لیے کسی خصوصی مہارت کی ضرورت ہے؟ جیسے کسی تاریخی شخصیت کی بیاری کو کوئی طبیب ہی صحیح طور پربیان کر سکتاہے۔ 27

## خارجی شخقیق (External Criticism)

اس قسم کی تحقیق میں تاریخی معلومات کے متن سے ہٹ کر دیگر بیر ونی ذرائع سے ان معلومات کی تحقیق کی جاتی ہے۔اس وجہ سے اسے خارجی تحقیق کہاجا تا ہے۔اس میں بیر ٹیسٹ شامل ہوتے ہیں:

- معلومات کو کب بیان کیا گیا؟ کیا انہیں اصل واقعے کے فوراً بعد بیان کیا گیایا کافی عرصہ بعد؟
- معلومات کہاں مرتب کی گئیں؟ کہیں معلومات کسی ایسے علاقے میں مرتب تو نہیں کی گئیں جو اس واقعے سے متعلق کسی متعصب فریق کا گڑھ تھا؟
  - معلومات کس شخص نے مرتب کیں؟ کہیں وہ کسی متعصب گروہ سے تعلق تو نہیں رکھتا تھا؟
- معلومات کیا براہ راست ماخذ (Primary Source) سے حاصل کی گئی ہیں یا پھر کسی ثانوی ماخذ (Secondary) معلومات کیا براہ راست ماخذ (Source) عیادے؟ (Source) معلومات کیا براہ راست ماخذ سے حاصل کی گئی ہیں تواس کا درجہ کیاہے؟
  - کیامعلومات اپنی اصل حالت میں ہیں یااس میں کوئی تبدیلی کی گئے ہے؟
  - کیالوگ طویل عرصے تک ان معلومات کو اسی طرح سے مانتے آئے ہیں یا کسی دور میں ان کا انکار بھی کیا گیاہے؟
- کیاان معلومات کا تاریخی تجزیه کرنے کی پہلے بھی کوشش کی گئی ہے یاا نہیں بغیر تحقیق کے محض عقیدت مندی یا تعصب میں بس مان لینے کار جحان رہاہے ؟
  - دیگر قرائن و آثار سے ان معلومات کی تصدیق (Corroboration) ہوتی ہے یانہیں؟<sup>28</sup>

ان میں سے پہلے چار اصولوں کو بالائی تحقیق (Higher Criticism) اور بقیہ دو کوزیریں تحقیق (Lower Criticism) کا نام دیا جاتا ہے۔

## تاریخی اساب و علل کی شخفیق (Historical Reasoning)

اس طریقه کارمیں بیر دیکھاجاتاہے کہ زیر تحقیق تاریخی معلومات دیگر تاریخی معلومات اور حالات سے مطابقت رکھتی ہیں یانہیں۔ تاریخ

Page 40 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> R. J. Shafer. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Garrakhan, Ibid.

میں واقعات کا ایک تسلسل ہو تاہے جس میں اسباب اور علل کی ایک زنجیر (Cause-and-effect chain) رونما ہور ہی ہوتی ہے۔ اگر ایک واقعہ اس زنجیر میں سرے سے فٹ ہی نہ بیٹھتا ہو تو اس کی حیثیت مشکوک ہو جاتی ہے۔ زیر تحقیق واقعے کے اسباب اور وجوہات تلاش کی جاتی ہیں، پھر ان کے نتائج پر غور کیا جاتا ہے۔ اگر کوئی واقعہ غیر متوقع ہو، تو اس سے متعلق زیادہ سے زیادہ معلومات حاصل کی جاتی ہیں ، پھر ان کے نتائج پر پہنچا جا سکے۔ ابن خلدون (405-808/1332-808) چونکہ علم الثاری کے بانی ہیں ، اس وجہ سے انہوں نے جبی اس معیار کو بیان کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

خبروں کی تحقیق معاشرے کی طبیعت (Ethos) کو سیجھنے پر مو قوف ہے اور تحقیق کا پیہ طریقہ انتہائی قابل اعتاد اور اچھا ہے۔ اس سے سیجی اور جھوٹی خبروں میں امتیاز ہو جاتا ہے۔ اگر چہ خبروں کی سیچائی، راویوں کی دیانت داری سے بھی معلوم ہو جاتی ہے لیکن اس دیانت داری کی حیثیت ثانوی ہے جبکہ معاشرے کے طبعی حالات سے تحقیق کا در جہ مقدم ہے۔ راویوں کی دیانت داری کی تحقیق تو تب کی جائے گی جب خبر میں سیچائی کا امکان ہو۔ جب خبر ہی ناممکن اور بعید از عقل ہو تو پھر جرح و تعدیل سے کیا فائدہ ہے۔ بعض عقل مند لوگوں نے خبر کے سلسلے میں ایک طریقہ یہ نکالا ہے کہ الفاظ سے ناممکن معانی لے لیے جائیں یا پھر عقل سے خارج ہو کر اس واقع کی کوئی تاویل گھڑ لی جائے۔ شرعی اخبار و آثار میں راویوں کی جائے گی جائے کہ الفاظ سے ناممکن معانی لے لیے جائیں یا پھر عقل سے خارج ہو کر اس واقع کی کوئی تاویل گھڑ لی جائے۔ شرعی اخبار و آثار میں راویوں کی جائے پڑتال ضروری ہے تاکہ کم از کم ان کی سیجائی کا غالب مگمان تو ہو۔ 29

## کیایہ تحقیق ہر تاریخی واقعے سے متعلق کی جاتی ہے؟

اس سوال کاجواب نفی میں ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ ہر تاریخی واقعے سے متعلق اتنی معلومات دستیاب نہیں ہوتی ہیں کہ اوپر بیان کر دہ تمام پر وسیجر زکا اطلاق اس پر کیا جا سکے۔عام تاریخی واقعات کے بارے میں اگر کوئی اختلاف سامنے نہ آئے تو انہیں زیادہ تحقیق کے بغیر قبول کر لیا جاتا ہے۔ تفصیلی تحقیق عام طور پر ان واقعات کی ہوتی ہے جن سے کوئی بڑا علمی، سیاسی یا فہ ہمی اختلاف پیدا ہو رہا ہو۔ چھوٹے موٹ واقعات کی صورت میں ایسانہیں ہو تا۔ جیسے کسی سفر کے دوران کسی بادشاہ نے کہاں پڑاؤڈالا؟ اس نے کسی شخص کو کیا انعام دیا؟ بادشاہ کی شادی کس خاتون سے ہوئی؟ اس قسم کے عام معاملات میں زیادہ تحقیق نہیں کی جاتی ہے لیکن اہم تاریخی واقعات، جن کی بادشاہ کی شادی کس خاتون سے ہوئی؟ اس فسم کے عام معاملات میں زیادہ تحقیق نہیں کی جاتی ہوں ہوئی؟ اس کے اسباب کیا تھے؟ بارے میں یہ تحقیقات کی جاتی ہیں۔ جیسے کوئی بڑی جنگ کیوں ہوئی؟ اس کے اسباب کیا تھے؟

## حدیث اور تاریخ سے متعلق شحقیق میں کیا فرق ہے؟

حدیث چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے متعلق معلومات کاریکارڈ ہے، اس وجہ سے اس کے معاملے میں تحقیق کا اعلی ترین معیار اختیار کیا جاتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ نے خود اپنے متعلق فرمایا کہ مجھ سے جھوٹ منسوب کرنے والا اپناٹھکانہ جہنم میں بنا لے۔ ایسانہیں ہے کہ ہر قسم کی احادیث کے لیے تحقیق کا کڑا معیار ہر قرار رکھا گیا ہو بلکہ احکام کی احادیث کی چھان بین بہت ہی باریک

<sup>29</sup>ابن خلدون۔1/48

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 41 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

بنی سے کی گئی جبکہ سیرت طیبہ سے متعلق عام تاریخی واقعات کی بہت زیادہ چھان بین نہیں کی گئی ہے۔ ہاں اگر کسی معاملے میں کوئی اختلاف پیدا ہواہے تواس کی تحقیق تفصیل سے کی گئی ہے۔

تاریخی واقعات میں عام طور پریہ معیار بر قرار نہیں رکھا جاسکا ہے اور مور خین نے ہر قشم کار طب ویابس اکٹھا کر دیاہے۔ ان میں سے عام واقعات کی چھان بین توبہت مشکل ہے تاہم ایسے واقعات جن سے امت کے اندر کوئی بڑاسیاسی یا مذہبی اختلاف پیدا ہواہے، کی چھان بین تفصیل سے کی جانی چاہیے۔ اس پر مزید بحث ہم اگلے باب میں کریں گے۔

#### خلاصه باب

- تاریخی معلومات مرتب کیے جانے کاعمل چار مراحل سے گزر تا ہے: (۱) واقعہ کارونما ہونا اور عینی شہاد تیں۔ (۲) واقعہ کی تفصیلات کو نوٹ کرنا۔ (۳) اس کا تجزیہ کر کے اس کی ایک مکمل تصویر بنانا۔ (۴) مختلف واقعات کی تصاویر کولے کر تاریخ مرتب کرنا۔
- تاریخی معلومات بہت مرتبہ راویوں کی بے احتیاطی، اضافی معلومات کی عدم دستیابی، راویوں کے تعصب اور سیاسی و مذہبی وجوہات کے سبب مشخہو جاتی ہیں۔
- جو تاریخی معلومات "تواتر" سے منتقل ہوتی ہیں، ان کے بارے میں شک نہیں ہوتا مگر جو انفرادی لوگوں کی خبر وں سے منتقل ہوتی ہیں، ان کی صحت (Authenticity) کے بارے میں شک رہتا ہے۔ عہد صحابہ کی تاریخ کا بہت کم حصہ ہے جو تواتر سے منتقل ہوا ہے۔
- تاریخی روایات کی چھان بین کے لیے متعدد طریق ہائے کار ہیں، جن میں سے یہ نمایاں ہیں: (۱) ماخذ کی تحقیق۔(۲) داخلی تحقیق۔(۳) خارجی تحقیق۔(۳) خارجی تحقیق۔(۳) تاریخی وجوہات کی تحقیق۔
- تمام تاریخی روایات کی چھان بین نہیں کی جاتی ہے بلکہ صرف انہی روایات کی چھان بین ہوتی ہے جن میں کوئی بڑاسیاسی، علمی بامذ ہی اختلاف بید اہو۔

ا گلے باب میں ہم دیکھیں گے کہ عہد صحابہ سے متعلق تاریخی معلومات کیسے مرتب ہوئیں اور ان کی تحقیق کاطریقہ کیا ہے؟ اسائن منٹس

ا۔ تاریخی معلومات کس طرح اکٹھی کی جاتی ہیں؟اس میں کون سے مراحل پیش آتے ہیں اور کس کس مرحلے میں کس کس طریقے سے ان معلومات کو مسخ کیا جاسکتا ہے؟

عہد صحابہ اور جدید ذبن کے شبہات

۲۔ تاریخی معلومات کے مسنح کیے جانے کے کم از کم یانچ اسباب بیان کیجیے۔

س۔ تواتر اور خبر واحد میں کیا فرق ہے؟ دونوں کی تین تین مثالیں بیان کیجیے۔

سم۔ ماخذ کی تحقیق (Source Criticism) کے اصولوں کو نکات کی صورت میں بیان کیجیے۔

۵۔ داخلی اور خارجی تحقیق (Internal and External Criticism) میں بنیادی فرق کیاہے؟

۷۔ تاریخی اسباب و علل کی تحقیق (Historical Reasoning) کسے کہتے ہیں؟ تاریخی واقعات کی دو مثالیں لے کر بیان تیجیے کہ کس طرح اسباب و علل کی تحقیق کے ذریعے ان کے صبح یاغلط ہونے کو جانجا جا سکتا ہے۔





یونٹ 1: اٹل سنت،اٹل تشیع اور اہاضی مجر مبشر نذیر www.mubashirnazir.org





سرال شاهی الدف به دورد فی اعتصافی التول استان اولیتان میداند به شراری از ایران از ایران

www.islamic-studies.info

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تادیخ

# باب2: عهد صحابه کی تاریخ پر شخفیق

## اس باب کامقصدیہ ہے کہ ہم یہ جان سکیں کہ:

- عهد صحابه کی تاریخ کو پہلی تین صدیوں میں کیسے مرتب کیا گیا؟
- پہلی تین صدیوں کے اہم مورخ کون کون سے ہیں اور وہ کس درجے میں قابل اعتماد سمجھے جاتے ہیں؟
  - قرون وسطی اور دور جدید کے اہم مورخ کون کون سے ہیں؟
  - مخصوص صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی کر دار کشی کے اسباب کیا تھے؟
    - عهد صحابه کی تاریخی روایات کی جانج پڑتال کاطریقه کیاہے؟
      - ایک عام آدمی تاریخی چھان بین کیے کر سکتاہے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ عہد صحابہ سے متعلق تاریخی معلومات کو جانچنے اور پر کھنے کے طریق کار سے واقف ہوں۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تادیخ

## دور صحابه و تابعين (750-133/632) كا اجمالي جائزه

ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے فوراً بعد صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا دور شر وع ہو تاہے۔ان کے بعد تابعین اور ان کے بعد تبع تابعین کا دور آتا ہے۔ صحابی اس شخص کو کہا جاتا ہے جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کی ہو جبکہ تابعی اسے کہتے ہیں جس نے کسی صحابی سے ملا قات کی ہو۔اسی طرح تبع تابعی اس شخص کو کہتے ہیں جس نے کسی تابعی سے ملا قات کی ہو۔

عام طور پر مصنفین دور صحابہ کو 11/632 سے شروع کر کے 110/728 تک لے جاتے ہیں کیونکہ آخری صحابی اس سال میں فوت ہوئے سے۔ اس کے بعد وہ تابعین کو شار کرتے ہیں کیونکہ آخری تابعی اس خصے۔ اس کے بعد وہ تابعین کو شار کرتے ہیں کیونکہ آخری تابعی اس زمانے میں فوت ہوئے بعد وہ تاہم دفت نظر سے دیکھاجائے توصحابہ کرام کی اکثریت سید نامعاویہ رضی اللہ عنہ کے دور تک وفات پاچکی تھی اور اس زمانے میں جو صحابہ باقی رہ گئے تھے، ان کی غالب اکثریت بھی اگلے پندرہ ہیں برس میں وفات پاچکے تھے۔ اس کے بعد جو اکا دکا صحابہ باقی رہ گئے، وہ اگر چہ رشد و ہدایت کا مینار تھے تاہم اس دور میں دین و دنیا کے زیادہ تر معاملات تابعین کے ہاتھ میں تھے۔ بالکل اس طرح 133/750 تک اکثر جلیل القدر تابعین بھی وفات پاچکے تھے اور ان میں سے بچھ حضرات اگر باقی رہ بھی گئے تب بھی دین و دنیا کے معاملات عملاً تع تابعین کے ہاتھ میں آ بھے تھے۔

عہد صحابہ و تابعین کے مذہبی، سیاسی، ساجی اور معاشی حالات کو سمجھنے کی خاطر ہم اس دور کو بھی مزید چھوٹے ادوار (Sub-Periods) میں تقسیم کر سکتے ہیں۔ یہ تقسیم اس بنیاد پر ہے کہ کس دور میں کون لوگ دینی اور دنیاوی قیادت کے مناصب پر فائز رہے۔ یہ تقسیم ہمارے فہم (Judgment) کے مطابق ہے اور اس میں دوچار سال اوپر نیچے کیے جاسکتے ہیں۔

1۔ کبار صحابہ کا دور (660-40/632): یہ وہ دور ہے جب مسلمانوں کی قیادت ان صحابہ کے ہاتھ میں رہی جنہوں نے طویل عرصے تک رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے بچھ ہی تک رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے بچھ ہی میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے بچھ ہی کم تھے۔ ان میں سب سے نمایاں خلفائے راشدین اور عشرہ مبشرہ کے بقیہ صحابہ رضی الله عنہم تھے۔ ان کے علاوہ دیگر سابقون الاولون مجھی بالعموم اسی دور کے اندر وفات یا چکے تھے۔

2۔ متوسط صحابہ کا دور (680-600/600-40): اس دور میں وہ صحابہ دینی اور دنیاوی قیادت پر فائز رہے جو عہد نبوی میں ابھی نوجوان سے۔ ان میں سب سے نمایاں حضرت معاویہ ،ابوہریرہ،ام المومنین عائشہ ،عبداللہ بن عمر اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہم شے۔ 3۔ صغار صحابہ کا دور (700-80/680-60): اس دور میں دینی اور دنیاوی قیادت ایک حد تک تابعین کے ہاتھ میں آپھی تھی تاہم ابھی وہ صحابہ موجود سے جو عہد رسالت کے آخری دور میں پیداہوئے تھے۔ ان میں حضرت حسن، حسین، عبداللہ بن زبیر اور انس بن مالک رضی اللہ عنہم شامل ہیں۔80/700 کے بعد بھی تیس سال تک بعض صحابہ زندہ رہے تاہم اس کے بعد دین و دنیا کی قیادت عملاً کبار

عبد صحابہ اور حدید ذہمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### تابعین کو منتقل ہو چکی تھی۔

4۔ کبار تابعین کا دور (718-800/680): صحابہ و تابعین کے ادوار کا بہت ساحصہ مشتر ک (Overlapping) ہے۔ کبار تابعین وہ تھے جو خلفائے راشدین کے ابتدائی ایام میں پیدا ہوئے اور ان کی پوری زندگی جلیل القدر کبار صحابہ کے ساتھ گزری۔ ان میں سے طویل عمریانے والے بھی 718/100/2 کے لگ بھگ وفات پانچکے تھے۔

5۔ متوسط تابعین کا دور (750-133/718-100): یہ وہ تابعین ہیں جو متوسط صحابہ کے دور میں پیدا ہوئے اور انہوں نے ان سے تربیت حاصل کی۔ان کا دور کم و بیش اس وقت ختم ہو تاہے جب بنوامیہ کا اقتدار ختم ہوا۔

6۔ صغار تابعین کا دور (815-200/750-60): یہ وہ تابعین ہیں جو صغار صحابہ کے دور میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے صغار صحابہ یا کبار تابعین سے تعلیم وتربیت یائی۔ان کا دور خاصاطویل ہے تبع تابعین کے دور کے ساتھ خلط ملط ہے۔

7۔ تبع تابعین کا دور (912-300/767): اس میں تبع تابعین کی مختلف نسلیں (Generations) شامل ہیں جنہوں نے کبار سے لے کر صغار تابعین کازمانہ یایا۔

اس باب میں ہم ان اس بات کا جائزہ لیں گے کہ عہد صحابہ سے متعلق تاریخ پر شخقیق کیسے کی جائے۔ اس کے لیے ہم پہلے یہ دیکھیں گے کہ عہد صحابہ کی تاریخ میں تاریخ کی تاریخ ک

# پہلی صدی ہجری میں علم تاریخ

چونکہ عہد صحابہ پہلی صدی ہجری پر مشمل ہے، اس وجہ سے ہوناتو یہ چاہیے تھا کہ ان کے دور ہی میں کوئی مورخ پیدا ہوتے ہواس دور کے واقعات پر کتابیں لکھے لیکن مسکلہ یہ ہوا کہ اس دور میں کاغذ کمیاب تھا اور کتابیں لکھ کر پھیلانے کارواج نہ تھا۔ قر آن مجید ہی وہ واحد کتاب تھی جو لکھی ہوئی صورت میں موجو د تھی۔ احادیث نبویہ کو بعض لوگوں نے اپنے رجسٹروں میں لکھر کھا تھا اور اس کی حیثیت ذاتی ڈائری کی تھی۔ اس وجہ سے ہمیں پہلی صدی ہجری میں کوئی نمایاں مورخ نظر نہیں آتے۔ پہلی صدی میں مورخین کی عدم وستیابی کی ایک بڑی وجہ یہ بھی تھی کہ تاریخ کا ذوق رکھنے والے مسلمانوں کا زیادہ تر فوکس احادیث نبویہ پر تھا۔ انہیں پڑھنا، پڑھانا، یاد کرنا، نوٹ کرنا، اگلی نسلوں تک منتقل کرنا ہی ان کے نزدیک اہم کام تھا۔ تاریخی واقعات کی یاد چونکہ ابھی تازہ تھی، اس وجہ سے انہیں اس کی ضرورت محسوس نہ ہوئی کہ ان سے متعلق روایات کو کوئی شخص اکٹھا کرکے کتاب کھے۔ یہی وجہ ہے کہ پہلی صدی ہجری میں یہ روایات کھری رہیں اور لوگ احادیث کے ساتھ ساتھ انہیں بھی روایت کرتے رہے تاہم بعض الیی شخصیات اس دور میں پیدا ہوئیں جنہوں کمھری رہیں اور لوگ احادیث کے ساتھ ساتھ انہیں بھی روایت کرتے رہے تاہم بعض الی شخصیات اس دور میں پیدا ہوئیں جنہوں

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### نے حدیث اور تاریخ پر غیر معمولی کام کیا۔

#### ابن شهاب الزهري (742-74/678-58)

پہلی صدی ہجری کے اواخر اور دوسری صدی کے اوائل میں محمہ بن مسلم بن شہاب الزہری کی شخصیت الی ہے جو فن حدیث میں نمایاں ہوئی۔ یہ کہا جا سکتا ہے کہ زہری اپنے دور میں علم روایت کے سب سے بڑے عالم تھے۔ آپ بنوامیہ کے خلفاء ولید اور سلیمان کے قریب رہے۔ جب حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ خلیفہ بنے تو انہوں نے زہری سے فرمائش کی کہ وہ احادیث نبویہ کو اکٹھا کریں۔ یہی وجہ ہے کہ احادیث کی بہت بڑی تعداد زہری سے مروی ہے اور موطاء امام مالک، بخاری اور مسلم جیسی کتابوں میں ان کی مرویات کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ اگر چہ بعض لو گول نے زہری پر تنقید کی ہے مگر امت کے اہل علم کی غالب اکثریت نے ان پر اعتماد کیا ہے۔

ابن شہاب زہری سے بعض تاریخی روایات بھی منقول ہیں گر ان روایتوں میں ایک مسئلہ ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ جنگ جمل، صفین،
شخیم وغیرہ کے واقعات 659-38/657 میں پیش آئے جبکہ زہری کی پیدائش 58/678 کی ہے۔ زہری جب ان واقعات کی کوئی
تفصیل بیان کرتے ہیں توسند بیان کرنے کی بجائے براہ راست اس واقعے کی تفصیلات بیان کرنے لگتے ہیں۔ وہ اس شخص کانام نہیں بتاتے
جس سے انہوں نے یہ واقعہ سن رکھا ہے۔ ان واقعات میں سے بہت سے ایسے ہیں جن میں کسی نہ کسی خاص صحابی کی کر دار کشی ملتی ہے۔
چونکہ زہری ان واقعات کے عینی شاہد نہیں ہیں، اس وجہ سے یہ نہیں کہا جا سکتا ہے کہ جس شخص سے انہوں نے وہ واقعہ سنا، وہ کس
در جے میں قابل اعتماد تھا۔ عین ممکن ہے کہ زہری نے یہ واقعات اپنے بچین یانوجو انی میں ایسے لوگوں سے سنے ہوں جو بعض صحابہ کے
خلاف بغض رکھتے ہوں اور ان کے خلاف اٹھنے والی باغی تحریک کا حصہ ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ ایسی منقطع سند (Broken chain of کو اقعات قابل اعتماد نہیں ہیں۔

## يونس بن يزيدالا يلي(d. 152/769)

یہ ابن شہاب زہری کے شاگر دخاص تھے اور ان کی کتابوں کے حافظ تھے۔ ویسے توا بلی کا تعلق دوسری صدی ہجری سے ہے لیکن چونکہ

یہ ابن شہاب الزہری کی تاریخی روایات کا اہم حصہ انہی سے مروی ہے، اس وجہ سے ان کاذکر بہیں کیا جارہا ہے۔ اگرچہ بعض ائمہ جرح
و تعدیل نے انہیں قابل اعتماد قرار دیا ہے تاہم جن لوگوں نے ان کے معاملے میں تحقیق کی ہے، انہوں نے بیان کیا ہے کہ ان کا حافظہ
کمزور تھا۔ امام احمد بن حنبل بیان کرتے ہیں کہ یونس نے زہری کی روایات لکھنے میں بکثر سے غلطیاں کی ہیں اور بڑی منکر (یعنی عجیب و
غریب) قشم کی روایات بیان کی ہیں۔ 30

<sup>&</sup>lt;sup>00 تثم</sup>س الدين الذهبي (1347-673/748/1275)- سير الإعلام النبلا- شخصيت نمبر 6894- ص 4300- عمان: بيت الإفكار الدوليه-

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

زہری سے جتنی بھی ایسی منقطع تاریخی روایات منقول ہیں، جن میں صحابہ کرام کی کر دار کشی ہے، تقریباً ان سب کویونس بن یزید الایلی نے روایت کیا ہے۔

# دوسری صدی ہجری میں علم تاریخ

دوسری صدی ہجری میں مسلم دنیا میں ایک بہت بڑا انقلاب آیا جس نے لوگوں کے رہن سہن پر غیر معمولی اثرات مرتب کیے۔ ہوا

یوں کہ ماوراء النہر (موجودہ از بکستان، تاجکستان وغیرہ) کے علاقے میں مسلم فوج کی ایک جھڑپ چین کی فوج کے ساتھ ہوئی۔ اس
جنگ میں بعض ایسے چینی فوجی مسلمانوں کے جنگی قیدی بنے جو کاغذ بنانے کے ماہر تھے۔ ان قید یوں سے مسلمانوں نے کاغذ بنانے کافن سیصا۔ چونکہ مسلم دنیا میں کاغذ کی ڈیمانڈ بہت زیادہ تھی، اس وجہ سے بہت تیزی سے کاغذ بنانے کے کار خانے یہاں پھیل گئے اور بڑی مقدار میں سستاکاغذ بنایا جانے لگا۔ اس عظیم ٹیمنالوجیکل انقلاب کاموازنہ بعد کی صدیوں میں پر بٹنگ پریس اور پھر کمپیوٹر کی ایجاد سے مقدار میں سستاکاغذ بنایا جانے لگا۔ اس عظیم ٹیمنالوب کاروازنہ بعد کی صدیوں میں پر بٹنگ پریس اور پھر کمپیوٹر کی ایجاد سے کیا جا سکتا ہے۔ جیسے کمپیوٹر نے ہمارے زمانے میں انسانوں کے رہن سہن، باہمی تعلقات، اداروں، کاروبار، تعلیم اور ہر چیز کو بدل دیا ہے، بالکل ویسے ہی کاغذ بنانے کے طریقے کی دریافت نے مسلم دنیا میں تعلیم، شخیق اور زندگی کے دیگر شعبوں پر غیر معمولی اثرات مرتب کیے۔

اس سے پہلے لوگ محض ذاتی ڈائری کے طور پر اپنے علم کو لکھ لیا کرتے تھے۔ جب طالب علم اپنے استاذ سے پچھ سیھتا تواسے اپنی ڈائری میں لکھ لیتا اور بسااو قات استاذ کو پڑھ کر سنا بھی دیتا تا کہ کسی غلطی کا امکان نہ رہے۔ دوسری صدی ہجری کا نصف آخر اور تیسری صدی کے نصف اول میں تصنیف و تالیف کا کام بڑے بیانے پر کیا جانے لگا جن میں تاریخی کتب بھی شامل تھیں۔ کتابوں کو کمرشل بیانے پر نقل کیا جانے لگا اور "ور" قین "کا ایک طبقہ وجو د میں آیا۔ یہ کتابوں کی ہاتھ سے نقلیں تیار کرنے کے ماہر تھے اور انہوں نے با قاعدہ اپنا بازار بنالیا۔ اگر کسی عالم کو اپنی کتاب کی مثلاً سو کا پیاں تیار کر وانا ہو تیں تو وہ ان وراقین کے پاس آتے اور انہیں اپنے ہاتھ کا لکھا ہوانسخہ دستے۔ یہ وراقین اس کام کو آپس میں بانٹ لیتے اور چند ہی دنوں میں یہ سوکا پیاں تیار کرکے عالم کو دے دیتے۔ اس کا متیجہ یہ نکلا کہ دھڑا دھڑ کتا ہیں لکھی جانے لگیں اور انہیں باسانی منتقل کیا جانے لگا۔

حافظے سے کاغذ پر علم کی منتقلی کا یہ عمل ظاہر ہے کہ ایک سال میں نہیں ہوا ہو گا بلکہ ان کارخانوں کے ارتقاء میں کم از کم تیس چالیس برس ضرور لگے ہوں گی اور اس کے ساتھ ساتھ ورّا قین برس ضرور لگے ہوں گی اور اس کے ساتھ ساتھ ورّا قین (Scribes) کاوہ طبقہ وجو د میں آیا ہو گا جس نے کتابوں کو نقل کرنے کے فن کو بہت تیز کر دیا۔ اس سارے عمل میں پچاس سے سوبرس تو یقیناً لگے ہوں گے۔ ہم اپنے زمانے میں دیکھ سکتے ہیں کہ کمپیوٹر کو مختلف معاشر وں میں رواج پانے کے لیے کم و بیش تیس سال -1980) اور 2012 عرصہ لگاہے اور 2012 میں بھی یہ صور تحال نہیں ہے کہ ہر شخص کے پاس اپنا ذاتی کمپیوٹر ہو۔ شاید مزید تیس چالیس برس میں مصور تحال ہو جائے کہ ہر شخص کے پاس اپنا ذاتی کمپیوٹر ہو۔ شاید مزید تیس چالیس برس میں مصور تحال ہو جائے کہ ہر شخص کے ناس اپنا ذاتی کمپیوٹر ہو۔ شاید مزید تیس چالیس برس میں معاملہ اس دور میں کاغذ کے ساتھ ہوا ہو گا۔

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 48 of 507

دوسری صدی ہجری کے نصف آخر میں ہمیں نظر آتا ہے کہ کتابیں لکھنے کے عمل کا آغاز ہوااور تیسری صدی ہجری کے اوائل اور
نصف میں جب کتابیں بڑے پیانے پر لکھی جانے لگیں توان کااسلوب وہی تھاجواس سے پہلے زبانی روایت کا چلا آ رہا تھا۔ سب سے پہلے تو
ضرورت اس امرکی محسوس ہوئی کہ جو پچھ علم اب تک زبانی یا ذاتی ڈائریوں کی صورت میں چلا آ رہاہے، اسے مرتب کر لیاجائے۔ چنانچہ
تفسیر، حدیث، فقہ، تاریخ، ادب، شاعری، فلسفہ غرض ہر علم میں جو پچھ دستیاب تھا، اسے لکھا جانے لگا۔ حدیث اور تاریخ کے میدان
میں پہلے مرحلے پر ان روایات کو اکٹھا کیا گیا۔ اہل علم کا فوکس یہ تھا کہ علم کو مرتب کیاجائے، مستند و غیر مستند کو بحد میں اگلے مرحلے پر
د کیھ لیاجائے گا۔ یہ مرحلہ دوسری صدی کے آخر سے شروع ہو کر پانچویں صدی کے آخر تک جاری رہا اور اس عمل میں تین سوسال

دوسری صدی ہجری میں ایسے مور خین سامنے آئے جنہوں نے تاریخ پر کتابیں لکھنا شروع کیں اور روایتیں اکھی کیں۔ مناسب ہوگا کہ اس موقع پر ہم ان مور خین کا تعارف کروادیں اور ان کے متعلق ائمہ جرح و تعدیل کی آراء بھی نقل کر دیں۔ ائمہ جرح و تعدیل سے ہماری مراد وہ محققین ہیں جنہوں نے احادیث اور تاریخی روایات کے راویوں پر شخفیق پر اپنی زندگیاں صرف کیں اور ان کے بارے میں یہ تفصیلات بیان کیں کہ یہ لوگ کس درج میں قابل اعتماد شے۔ ان ائمہ میں احمد بن حنبل (855-164-164-164)، ابن معین رہوں ہے میں تابل اعتماد کی اور چو تھی صدی معین (847-234/777-845)، ابن المدینی (848-234/777-846)، ابو حاتم الرازی -195 معین (277/810-896)، نسائی (95-234/829-915) اور دار قطنی (995-85/918-385) شامل ہیں۔ یہ سب تیسری اور چو تھی صدی ہجری کے مشہور ائمہ جرح و تعدیل ہیں اور ان کی رائے فن جرح و تعدیل ہیں اتھار ٹی کا در جدر کھتی ہے۔

مور خین اور راویوں کے بارے میں یہ تفصیلات ہم فن رجال (Biographical Studies) کے مشہور انسائیکلوپیڈیا" میز ان الاعتدال" سے فراہم کر رہے ہیں اور مشہور ائمہ جرح و تعدیل، جنہوں نے مختلف راویوں کے حالات اور ان کے قابل اعتماد ہونے یانہ ہونے پر گہری تحقیق کی ہے، کی آراء یہاں پیش کر رہے ہیں۔

#### محربن اسحاق (768-751/703)

مشہور عالم ہیں اور انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ پر ایک مفصل کتاب لکھی تھی جس کا جزوی حصہ اب بھی موجو دہے۔ دور صحابہ کی تاریخ کے بارے میں ان سے زیادہ روایات مر وی نہیں ہیں۔

ان کے بارے میں محدثین اور ماہرین جرح و تعدیل کے مابین اختلاف ہے کہ یہ ثقہ تھے یا نہیں تھے۔ علی بن مدینی اور ابن شہاب زہری نے انہیں سب سے بڑا عالم قرار دیا ہے۔ سفیان بن عینیہ انہیں امیر المومنین فی الحدیث سجھتے ہیں۔ اس کے برعکس امام مالک-93) (795-179/711 جو ان کے ہم عصر تھے، انہیں " د جال " کالقب دیتے ہیں۔ ان پر شیعہ اور فرقہ قدریہ سے کا الزام ہے اور اس کے علاوہ ان پر تدلیس (غیر ثقہ راوی کانام چھیالینا تا کہ یہ لگے کہ حدیث مستند ہے) کے ارتکاب کا الزام بھی ہے۔ یجی بن معین کہتے ہیں

عبد صحابہ اور حدید ذبئن کے شبہات Page 49 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### که ثقه توتھے مگر جحت نہیں تھے۔ 31

#### محمر بن عمر الواقد ي (823-207/747)

دوسری صدی کے سب سے مشہور مورخ محمہ بن عمر الواقدی ہیں۔ یہ صاحب بغداد کے قاضی تھے اور بڑے عالم تھے۔ انہوں نے بڑی محنت سے ایک ایک شہر اور ایک ایک گاؤں میں جاکر تاریخی روایتیں اکٹھی کیں اور اس پر کتابیں لکھیں۔ اندازہ کیا جاسکتا ہے یہ کتب دوسری صدی کے نصف آخر میں لکھی گئی ہوں گی۔ انہوں نے روایات کی تفتیش و تنقید بالکل نہ کی بلکہ جو کچھ ملا، اسے لکھ لیا۔ یہی وجہ ہے کہ واقدی کو ماہرین جرح و تعدیل نے نہایت ہی نا قابل اعتماد اور غیر ثقہ قرار دیا ہے۔ واقدی کی تصانیف مرور ایام کی نذر ہو گئیں اور ہم تک نہیں پنچیں تاہم ان کی روایات بعد کے دور کی تصانیف کا حصہ بن گئیں۔

واقدی کے بارے میں احمد بن حنبل کہتے ہیں کہ یہ کذاب ہے۔ ابن معین انہیں ثقہ نہیں سیجھتے اور کہتے ہیں کہ ان کی روایت کبھی نہ کھو۔ بخاری اور ابو حاتم انہیں متر وک قرار دیتے ہیں۔ ابن المدینی، ابو حاتم اور نسائی کہتے ہیں کہ یہ روایتیں گھڑا کرتے تھے۔ دار قطنی کہتے ہیں کہ ان میں ضعف پایا جاتا ہے۔ ابن المدینی کہتے ہیں کہ یہ صاحب تیس ہز ار ایسی احادیث سنایا کرتے تھے جو کہ بالکل ہی اجنبی تھیں۔ 23 خطیب بغدادی نے واقدی سے متعلق نقل کیا ہے کہ انہوں نے جنگ احد کے واقعے کو ہیں (بروایت دیگر سو) جلدوں میں تھیں۔ 23 خطیب بغدادی میں ہونے والی جنگ احد کو اگر ہیں جلدوں میں بھی بیان کیا جائے تو اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ فاضل مصنف نے اس میں کیا کچھ اکٹھا کر دیا ہو گا۔ 33

تاریخ کی کتب میں واقدی کی روایات کا جائزہ لیا جائے تو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ الیں روایات، جن میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں کوئی منفی بات ہو، ان میں سے اکثر کی سند میں واقدی موجو د ہوتے ہیں۔ اس وجہ سے بعض لوگوں کا خیال ہے کہ واقدی حضرت علی رضی اللہ عنہ اور ان کی اولاد کے بارے میں متعصب تھے۔ اس کے برعکس بعض شیعہ اہل علم جیسے ابن الندیم (کھڑے کا کہناہے کہ واقدی میں تشیع یا یا جاتا تھا مگر وہ تقیہ کرکے خود کو اہل سنت میں ظاہر کرتے تھے۔ <sup>34</sup>

#### على بن محمد المدائن (840-225/752)

یہ بھی دوسری صدی کے مورخ ہیں۔ مذکورہ بالا ابن الندیم ، جو کہ اپنے زمانے کی لائبریری سائنس کے ماہر تھے اور انہوں نے اپنے

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> جمال الدين المزى (1342-742/1256-454)، تهذيب الكمال في اساءالرجال، راوى نمبر 7057 بغداد: موسسه دار الرساله-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>ایضا، راوی نمبر 7999

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> خطیب بغدادی (1071-463/1002-463) - تاریخ مدینة السلام (بغداد) - باب محمد بن عمر الواقدی، نمبر 1203-4/11 بیروت: دار الغرب الاسلامی

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> خالد كبير علال ـ مدرسة الكذابين في رواية التاريُّ الاسلامي و تدوينه ـ ص66-65 ـ الجزائرُ: دار البلاغ

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

زمانے تک کی کتب کی ایک مفصل فہرست تیار کی ہے، نے مدائنی کی 239 تصانیف کے نام گنوائے ہیں۔ان کی یہ تصانیف بھی باقی نہیں رہیں تاہم ان کی بیان کر دہروایات کابڑا حصہ تیسر می صدی کی کتب کا حصہ بن گیا۔

جرح و تعدیل کے مشہور ماہر ابن عدی ان کے بارے کہتے ہیں: "یہ حدیث کے معاملے میں قوی نہیں ہیں، اخباری ہیں اور ان کی روایات میں سے کم ہی ہیں جن کی سند مکمل ہے۔" کیجی بن معین نے البتہ انہیں ثقہ قرار دیا ہے۔ <sup>35</sup>اس سے معلوم ہو تا ہے کہ مدائنی تاریخ میں ایک قابل اعتماد راوی سمجھے گئے ہیں مگر حدیث میں نہیں۔ بذات خود قابل اعتماد سے لیکن یہ دیکھنا ضروری ہے کہ یہ جن لوگوں سے روایت کررہے ہیں، وہ قابل اعتماد اور ثقہ ہیں یا نہیں۔

#### ابومخنف لوط بن ليجي (d. 170/787)

یہ دوسری صدی کے مشہور ترین مورخ ہیں۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور بنوامیہ سے متعلق جتنی بھی منفی نوعیت کی روایتیں ملتی ہیں،
ان کاغالب حصہ انہی سے مروی ہے۔ جنگ صفین، واقعہ ٹکیم، سانحہ کر بلا، سانحہ حرہ اور اس کے بعد کے واقعات کازیادہ تر حصہ تاریخ
طبری میں انہی سے مروی ہے۔ دار قطنی نے انہیں ضعیف قرار دیاہے، ابن معین کہتے ہیں کہ یہ پچھ نہیں ہیں، ابن عدی نے انہیں غالی شیعہ قرار دیاہے۔ 36 ابن عدی کا کہنا ہے بھی ہے کہ ابومخنف بہت ہی دل جلے شیعہ تھے۔ 37

مناسب رہے گاکہ ابو مخنف کے متعلق ہم اہل تشویع کی رائے پیش کر دیں۔ ابو مخنف کے متعلق اہل تشویع کے ایک مصنف قمر بخاری صاحب لکھتے ہیں:

ابو محنف کانام، لوط بن یخی بن سعید بن مخنف بن سلیم از دی ہے۔ ان کااصلی وطن کو فہ ہے اور ان کا شار دوسری صدی ہجری کے عظیم محد ثین اور مور غین میں ہو تا ہے۔ انہوں نے پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت کے بعد سے اموی حکومت کے آخری دور تک کے اہم حالات و واقعات پر کتابیں لکھیں، جیسے کتاب المغازی، کتاب السقیفی، کتاب الر دہ، کتاب فتوح الاسلام، کتاب فتوح العراق، کتاب فتوح خراسان، کتاب الشوری، کتاب قتل عثان، کتاب الحجمل، کتاب صفین، کتاب مقتل اکمیر المؤمنین، کتاب مقتل الحسن (علیہ السلام) کتاب مقتل الحسین (علیہ السلام) ۔۔۔

جو مجموعی طور پر اٹھائیس کتابیں ہیں اور ان کی تفصیل علم رجال کی کتابوں میں موجو دہے۔ لیکن ان میں سے اکثر کتابیں ہماری دستر س میں نہیں ہیں البتہ ان کتابوں کے بعد کھی جانے والی کتابوں میں روایت الی مخنف کے عنوان سے موجود ہیں مثلاً تاریخ طبری

<sup>&</sup>lt;sup>56 شم</sup>س الدين الذهبي ـ ميز ان الاعتدال في نفذ الرجال، راوى نمبر 5927 ـ بيروت: دار الكتب العلميه ـ www.waqfeya.com ac. 11 Dec 2009

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>ايضا **ـ** نمبر 6998

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>ابن حجر عسقلانی (1448-773-852/1372)- لسان الميز ان - راوی نمبر 6248- بيروت: مكتبه مطبوعات الاسلاميه-

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

میں ابو مخنف سے مجموعی طور پر پانچ سوسے زیادہ رواہتیں موضوعات پر نقل ہوئی ہیں اور ان نقل شدہ روایات میں سے اکثر کا تعلق، جو کہ تقریباً ایک سوچیبیں رواہتیں ہیں، حضرت علی علیہ السلام کے دوران حکومت کے حالات و واقعات سے ہے۔ ایک سواٹھارہ رواہتیں واقعہ گر بلااور ایک سوچو بیں رواہتیں حضرت مختار کے قیام کے بارے میں ہیں۔۔۔۔

اگر چہ ان کی تاریخ ولادت معلوم نہیں ہے لیکن ان کی تاریخ وفات عام طور سے سن 157 ہجری قمری نقل کی گئی ہے۔ ان کی تاریخ ولادت معلوم نہ ہونے کی وجہ سے بعض علاءر جال غلط فہنمی کا شکار ہوئے ہیں۔ بعض نے انہیں امام علی علیہ السلام کا صحابی کہ انہیں امام جعفر صادق علیہ السلام کا صحابی جانا ہے۔ جیسا کہ شخ طوسی علیہ الرحمہ نے "کشّی" سے نقل السلام کا صحابی کہ ابو مخنف، امام علی علیہ السلام اور امام حسین علیہ السلام کا صحابی میں سے ہیں۔ لیکن ان کا نوویہ نظریہ نہیں ہے بلکہ ان کا کہنا ہے کہ ابو مخنف، امام علی علیہ السلام امام حسن علیہ السلام کے صحابی تھے جب کہ خود ابو مخنف (لوط) نے آپ کا زمانہ نہیں دیکھا ہے۔۔۔۔ بلکہ ان کا کہنا ہے کہ ابو مخنف کے والد " یجی" امام علی علیہ السلام کے صحابی تھے جب کہ خود ابو مخنف (لوط) نے آپ کا زمانہ نہیں دیکھا ہے۔۔۔۔ جو بات یقینی ہے وہ یہ کہ ابو مخنف کے پر دادا "مختف بن سلیم" رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت علی علیہ السلام کی فوج میں قبیلہ ازد کے دستہ کی سلاری کے فرائض انجام دیتے ہوئے اس جنگ میں شہادت کے درجہ پر فائز ہوئے۔

اہل تشیع کی علم رجال سے متعلق کتابوں سے یہ بات روش ہے کہ ابو مختف ایک قابل اعتماد شخص سے، شخ نجاشی ان کے بارے میں کہتے ہیں کہ ابو مختف کو فہ کے بزرگ راویوں کے شیوخ (اساتذہ) میں سے ہیں ان کی روایت پر اعتماد کیا جاسکتا ہے۔ شخ طوسی نے اپنی علم رجال کی کتاب میں انہیں امام جعفر صادق علیہ السلام کا صحابی کہا ہے۔ شخ عباس فمتی خیسی عبارت نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں: ابو مختف عظیم شیعہ مور خین میں سے ایک ہیں۔ نیز آپ فرماتے ہیں کہ ابو مختف کے شیعہ مشہور ہونے کے باوجو د طبری، اور ابن اثیر، جیسے علاء اہل سنت نے ان پر اعتماد کیا ہے، آتا بزرگ تہر انی نجاشی کی چند عبارتیں نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں: "ان کے شیعہ مشہور ہونے کے باوجو د علمائے اہل سنت جیسے طبری اور ابن اثیر نے ان پر اعتماد کیا ہے بلکہ ابن جریر کی کتاب تاریخ الکبیر تو ابو مختف کی روایات سے پر ہے۔ آیت اللہ خوئی نے بھی انہیں ثقہ کہا ہے اور شخ طوسی (رح) سے ابو مختف تک جو سند ہے اسے آپ نے صبحے جانا ہے۔

لیکن بعض علاء اہل سنت نے ان کے شیعہ ہونے کا ذکر کرتے ہوئے ان کی روایت کو متر وک قرار دیاہے اور بعض افراد نے ان کے شیعہ ہونے کا ذکر کئے بغیر ان کی روایت کو ضعیف کہاہے جیسا کہ بچی بن معین کا کہناہے: ابو مخنف لیس بیثی یعنی ابو مخنف قابل اعتاد نہیں ہیں۔ اور ابن ابی حاتم نے یجی بن معین کا قول نقل کیاہے کہ وہ ثقہ نہیں ہیں۔ اور دوسروں سے بھی اس بات کو نقل کیاہے کہ وہ "متر وک الحدیث" ہیں۔

ابن عدی، یجی بن معین کا قول نقل کرنے کے بعد کہتا ہے کہ گذشتہ علاء بھی اسی بات کے قائل ہیں، (یوافقہ علیہ الائمہ) اس کے بعدوہ کہتا ہے کہ ابو مخنف ایک افراطی قسم کے شیعہ ہیں، ان کی احادیث کی سند نہیں ہے ان کی احادیث کی سند نہیں ہو نقل کرنے کے لائق نہیں۔

ذہبی کا کہناہے کہ وہ متر وک ہیں اور دوسری جگہ پر کہاہے کہ ابومخنف نے مجہول افراد سے روایت نقل کی ہے۔ دار قطنی کا قول ہے کہ ابومخنف

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 52 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

ایک ضعیف اخباری ہیں۔ ابن حجر عسقلانی کا کہناہے کہ ان پر اطمینان نہیں کیا جاسکتا ہے۔ پھر بعض علماء کا قول نقل کر تاہے کہ ابو مخنف قابل اعتاد اور مورد اطمینان نہیں ہیں۔

لیکن ابن ندیم کاان کے بارے میں کہناہے کہ میں نے احمد بن حارث خزار کے ہاتھ سے لکھی ہوئی تحریر میں دیکھاہے کہ علاء کا کہناہے، کہ ابو مخنف کی عراق اور اس کی فتوحات سے متعلق روایات سب سے زیادہ اور سب سے بہتر ہیں، جس طرح سے خراسان، ہندوستان اور فارس کے بارے میں مدائنی، جاز وسیرت کے بارے میں واقدی، اور شام کی فتوحات کے بارے میں ان تینوں کی معلومات یکسال ہیں۔ یہ عبارت یا قوت محوی نے بھی اپنی کتاب "مجم الادباء" میں ذکر کی ہے۔ مجموعی طور پر اکثر علاء اہل سنت نے یحییٰ بن معین کے قول کاسہارالے کر ابو مخنف کو غیر ثقہ قرار دیاہے۔

شیخ طوسی کا اپنی کتاب "فہرست" میں اور نجاشی کا اپنی کتاب "رجال" میں ان کے مذہب کے بارے میں کوئی رائے پیش نہ کرنا، ان کے شیعہ ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ جیسا کہ بیان کیا جاچاہے کہ شیخ عباس فمی اور آقابزرگ تہر انی نے واضح طور پر ان کے شیعہ ہونے کو بیان کیا ہے بلکہ یہاں تک کہا ہے کہ ان کاشیعہ ہونا مشہور ہے لیکن آقاخوئی نے اپنی کتاب "مجم رجال الحدیث" میں ان کے شیعہ یاغیر شیعہ ہونے کو بیان کئے بغیر انہیں ثقہ کہا ہے۔

اکثر علاء اہل سنت نے ان کے شیعہ ہونے کے بارے میں کوئی اشارہ نہیں کیا۔ یہاں تک کہ ابن قتیبہ اور ابن ندیم نے شیعہ افراد کے لئے ایک الگ باب تحریر کیا ہے لیکن ابو مخنف کے نام کا وہاں ذکر نہ ہوناان کے غیر شیعہ ہونے کو ظاہر کرتا ہے۔ علاء اہل سنت میں سے ابن ابی الحدید وہ ہے جو اس بات کا قائل ہے کہ ابو مخنف کا شار محدثین میں ہوتا ہے اور وہ امامت پر اعتقاد رکھتے تھے، لیکن ان کا شار شیعہ راویوں میں نہیں ہوتا۔ صاحب قاموس الرجال اقوال پر تقید کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ابو مخنف کی روایت ان کے متعصب نہ ہونے کی وجہ سے قابل اعتماد ہے لیکن ان کے شیعہ ہونے کے بارے میں کوئی رائے پیش نہیں کی جاسکتی۔

لہذا ان کے مذہب کے بارے میں بحث کرنے کا کوئی خاص عملی فائدہ نہیں ہے لیکن اگر ابو مخنف کی روایات پر غور و فکر کیا جائے جو اکثر سقیفہ، شور کیا، جنگ جمل، جنگ صفین، مقتل امام حسین علیہ السلام ہے متعلق ہیں تو آپ اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ وہ شیعی افکار کے مالک تھے، البتہ ممکن ہے کہ ان کی روایات میں بعض مطالب ایسے پائے جاتے ہوں جو کامل طور پر شیعہ عقیدہ کے ساتھ مطابقت نہ رکھتے ہوں۔ لیکن ہمیں چاہیے کہ ہم ابو مخنف کے دور زندگی کو بھی پیش نظر رکہیں کیونکہ بعض او قات ائمہ معصومین علیم السلام بھی تقیہ کی وجہ سے ایسے مطالب بیان کرتے سے جو اہل سنت کی اکثر سفتے جو اہل سنت کی وجہ سے اہل سنت کی اکثر سفتے جو اہل سنت کی مقدل شخص سفتے جس کی وجہ سے اہل سنت کی اکثر سفتے ہوں میں ان کی روایات کامشاہدہ کیا جا سکتا ہوں میں ان کی روایات کامشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔۔۔۔۔

ابو مخنف کی روایات کے متن کے صحیح یا غلط ہونے کے بارے میں فیصلہ کرنا آسان کام نہیں ہے کیونکہ ابو مخنف کو تاریخی روایات نقل کرنے والوں میں ایک بنیادی چیشت حاصل ہے، لہذادوسری روایات کے پیش نظر ان کی روایت کے صحیح یا غلط ہونے کا فیصلہ نہیں کیا جاسکتا۔ اس لئے کہ تاریخ کے تمام راوی جیسے ہشام کلبی، واقدی، مدائنی، ابن سعد وغیرہ یہ سب ان کے دور کے بعدسے تعلق رکہتے ہیں اور اسی کے مرہون منت

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 53 of 507

ئىل-<sup>38</sup>

بخاری صاحب کی ان تصریحات سے معلوم ہو تا ہے کہ اہل سنت اور اہل تشیع کے علاء رجال کے نزدیک ابو مخنف ایک بڑے شیعہ عالم اور مورخ شے اور ان کے پڑ دادا مخنف بن سلیم نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور میں جنگوں میں حصہ لیا تھا۔ ایسے تمام تاریخی واقعات ، جن کے بارے میں اہل سنت اور اہل تشیع کے مابین اختلاف ہے ، تقریباً سب کے سب کی تفصیلات ابو مخنف ہی سے مروی ہیں۔ اس وجہ سے ان معاملات میں ابو مخنف کی روایات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا ہے کیونکہ مدعی اپنے نقطہ نظر کے حق میں خود گواہ نہیں بن سکتا ہے۔ راوی کی حیثیت گواہ کی ہوتی ہے۔ اگر مدعی خود ہی گواہ بن جائے توکون سی عدالت اس کی گواہی کو قبول کرے گی ؟

یہ بات درست نہیں ہے کہ صرف یجی بین معین نے بی ابو مختف کو نا قابل اعتاد قرار دیا ہے اور اہل سنت کے بقیہ اہل علم ان پر اعتاد کرتے ہیں۔ خود بخاری صاحب کے اقتباس میں متعدد علائے اہل سنت کے اقوال درج ہیں جو ابو مختف کو قابل اعتاد نہیں سبجھتے ہیں۔ ہم بھی میز ان الاعتدال اور لسان المیز ان سے متعد دما ہرین جرح و تعدیل کے اقوال نقل کر چکے ہیں جن کے مطابق علائے اہل سنت کا اس بات پر انفاق ہے کہ ابو مختف قابل اعتاد نہیں ہیں۔ طبری، ابن اثیر اور دیگر مور خین کا ان کی روایات کو اپنی کتب میں جگہ دینا، اس بات پر انفاق ہے کہ ابو مختف کو قابل اعتاد نہیں ہیں۔ ہم آگے چل کربیان کریں گے کہ خود ان مور خین نے اپنی کتب کے بات کی دلیل نہیں ہے کہ وہ ابو مختف کو قابل اعتاد شبحتے ہیں۔ ہم آگے چل کربیان کریں گے کہ خود ان مور خین نے اپنی کتب کے بارے میں یہ کہا ہے کہ ہم نے واقعات کی خفیق نہیں گی ہے بلکہ انہیں صرف نقل کیا ہے۔ صبح غلط کی ذمہ داری ان راویوں پر ہے جن بارے میں ہی دے دیے ہیں۔ طبری اور دیگر مور خین کی حیثیت بات کو آگے نقل کرنے والے کی ہے۔ انہوں نے ہر گزید وعوی نہیں کیا ہے کہ جن راویوں کی روایات کو انہوں نے اپنی کتابوں میں جگہ دی ہے، وہ سب کے سب قابل اعتاد شے اور ان کی بیان کر دو ہر ہر روایت کو قبول کر لباحائے۔

## (d. c. 180/795) محمد بن سائب الكلبي

یہ بھی دوسری صدی ہجری کے مورخ ہیں اور ان کا تعلق بھی ابو مخنف ہی کی پارٹی سے ہے۔ محمد بن سائب الکلبی کے بارے میں مشہور امام سفیان ثوری کہتے ہیں: "کلبی سے بچو۔" کہا گیا: "آپ بھی توان سے روایت کرتے ہیں؟" کہا: "میں اس کے سچ اور جھوٹ کو پہچانتا ہوں۔" سفیان ثوری کہتے ہیں کہ کلبی نے مجھ سے کہا: "میں ابوصالے سے جتنی روایتیں بیان کر تاہوں، وہ سب جھوٹ ہیں۔" اعمش کہا کرتے تھے: "اس سبائی سے بچو، میں نے دیکھا ہے کہ لوگ اس کانام جھوٹوں میں لیتے ہیں۔" احمد بن زہیر کہتے ہیں کہ میں نے احمد بن

(ac. 19 April 2012) مورخ - الي - مختف - ير - ايک - نظر - http://www.alqlm.org/forum/showthread.php?4183

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> قمر بخاری ـ مورخ ابی مخنف پراک نظر ـ

حنبل سے پوچھا: "کیاکلبی کی تفییر کو دیکھناجائز ہے؟" انہوں نے کہا: "نہیں۔" ابن معین کہتے ہیں: "کلبی ثقه نہیں ہے۔" جوز جانی نے کلبی کو "کذاب" اور دار قطنی نے متر وک قرار دیا ہے۔ مشہور محدث ذہبی کہتے ہیں کہ اس کا کتاب میں ذکر کرنا درست نہیں ہے تو پھر اس سے روایت قبول کیسے کی جائے۔<sup>39</sup>

## مشام بن محمد بن سائب الكلبي (d. 204/819)

یہ انہی کلبی صاحب کے بیٹے تھے اور اپنے والد سے روایات لیا کرتے تھے۔ بڑے عالم اور اخباری گزرے ہیں تاہم محدثین نے ان پر
اعتماد نہیں کیا ہے۔ دار قطنی نے انہیں متر وک قرار دیا ہے۔ ابن عسا کر انہیں ثقہ نہیں سمجھتے۔ 150 کتب کے مصنف تھے۔ <sup>40</sup> تاریخ
طبری کا اگر مطالعہ کیا جائے تو ہشام کلبی کی بہت سی روایات، ابو مخنف ہی سے منقول ہیں۔ بعض ایسی روایات ہیں جنہیں ہشام نے ابو
مخنف کے علاوہ کسی اور راوی سے بھی روایت کیا ہے۔ ہشام کے پڑدادااور محمد بن سائب کے دادا جنگ جمل اور صفین میں باغی پارٹی کا حصہ ہیں۔

## سيف بن عمر التيمي (d. c. 185/800)

یہ صاحب کثیر تاریخی روایات کے راوی ہیں اور اس فن پر انہوں نے کتابیں بھی لکھی ہیں۔ یجی بن معین انہیں ضعیف قرار دیتے ہیں۔
ابو داؤد کہتے ہیں کہ ان کی روایات کی کوئی حقیقت نہیں۔ ابو حاتم نے انہیں متر وک قرار دیا ہے۔ ابن عدی کہتے ہیں کہ ان کی عام روایات "منکر" ہیں۔ ابن حبان بیان کرتے ہیں کہ ان پر زندلق ہونے کا الزام لگایا گیا تھا۔ <sup>41</sup> ایسی بہت سی روایات، جو حضرت ابو بکر اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کے زمانے میں خلفائے راشدین کی منفی تصویر پیش کرتی ہیں، سیف بن عمر ہی سے منقول ہیں۔ بعض اہل علم کا خیال ہے کہ سیف بن عمر کی ان روایتوں کو قبول کیا جا سکتا ہے، جن میں صحابہ کرام کی کر دار کشی نہ کی گئی ہو اور وہ عہد صحابہ کے سیاسی مسائل سے ہٹ کر ہوں۔ <sup>42</sup>

## دوسری صدی کے علم تاریخ پر مجموعی تبرہ

یہ سب دوسری صدی ہجری کے مشہور مور خین ہیں لیکن ان کی کوئی کتابیں براہ راست ہم تک نہیں پہنچ سکی ہیں۔اس کی وجہ یہ تھی کہ

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 55 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> نه هبی میز ان الاعتدال ـ راوی نمبر 7580

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>ايضا، نمبر 9245

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>ايضا ـ نمبر 3642

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> برزنجی و حلاق به صحیح التاریخ الطبری <u>- 3</u>/6 به دمشق: داراین کثیر به

ان کتابوں کے اکثر مندر جات بعد کی بڑی کتب کا حصہ بن گئے، جس کی وجہ سے لوگوں کو اس کی ضرورت محسوس نہ ہوئی کہ پہلے کی کتابوں کتابوں کو الگ سے محفوظ رکھا جا سکے۔ موجو دہ دور میں بعض حضرات نے خاص کر ابو مخنف کی روایات کو تاریخ طبری اور دیگر کتابوں سے اخذ کرکے الگ کتاب کی صورت میں شائع کیا ہے۔

اوپر بیان کر دہ تفصیلات میں آپ دیکھ سکتے ہیں کہ سوائے ایک آدھ کے ، دوسری صدی ہجری کے اکثر بڑے مور خین قابل اعتاد نہیں ہیں۔ یہ وہ زمانہ تھا، جب دوقتم کے ایسے محرکات (Motives) ظہور پذیر ہوئے جن کی بنیاد پر تاریج کو جان بوجھ کر مسخ کیا گیا:

پہلا محرک سیاسی تھا۔ بنو امیہ نے تقریباً نوبے برس (750-132/660) حکومت کی۔ دوسری صدی ہجری کے اوائل میں ان کے خلاف بنو ہاشم کی تحریک بیدا ہوئی جس کا مقصد سے تھا کہ امویوں کو ہٹا کر ان کی جگہ ہاشیوں کا اقتدار قائم کیا جائے۔ یہ تحریک تین عشروں تک پھاتی پھولتی رہی اور بالآخر 132/750 میں یہ کامیاب ہوئی۔ اس کے نتیج میں امویوں کی حکومت ختم ہوئی اور ان کی جگہ بنو عباس کا اقتدار قائم ہوا۔ ہم اپنے دور کے بارے میں جانتے ہیں کہ سیاستدان کس طرح ایک دوسرے بالخصوص حکمر انوں کی کر دارکشی کرتے ہیں۔ اس کا مقصد یہ ہو تا ہے کہ ان حکمر انوں کے خلاف عوامی جذبات کو بھڑکا کر خود اقتدار پر قبضہ کیا جائے۔ پچھ ایساہی معاملہ بنوہاشم کے طرف داروں نے کیا اور بنو امیہ کو مصاصلہ کرکے ان کی نہایت ہی مشخ شدہ تصویر پیش کی۔ یہی تصویر تاریخی روایتوں کا حصہ بن کرکتب تاریخ میں داخل ہوئی۔ حضرت عثمان، معاویہ، مروان، عبد الملک بن مروان اور دیگر اموی حکمر انوں کی خاص طور پر دارکشی کی گئی۔

اقتدار سنجالنے کے بعد بنوہاشم میں پھوٹ پڑگئ اور یہ عباسی اور علوی کیپیوں میں تقسیم ہو گئے۔ یہ لوگ حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کی اولا دوں سے تھے۔ اقتدار چو نکہ بنوعباس کے ہاتھ میں آیا، اس وجہ سے انہیں علویوں کی مخالفت کا سامنا کرنا پڑا۔ عباسی دور میں جب تاریخ کی کتب لکھی گئیں تو ایسی بہت سی روایات ان کا حصہ بن گئیں جن میں حضرت علی اور ان کے صاحبز ادول حسن و حسین کی کر دار کشی تھی۔ اگرچہ امت کے اہل علم میں ایسے لوگ بھی پیدا ہوئے جنہوں نے ایسی روایتوں کے جھوٹ کا پر دہ چاک کیا جن میں حضرت عثمان، علی، معاویہ رضی اللہ عنہم اور دیگر اکابرین امت کی کر دار کشی تھی تاہم یہ روایتیں کتب تاریخ میں داخل کر دی گئیں۔ بہر حال ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ تاریخ کی یہ کتب صرف جھوٹ ہی پر مشتمل ہیں کیونکہ انہی تواریخ میں بنو امیہ بالخصوص حضرت عثمان، معاویہ رضی اللہ عنہما اور ولید بن عبد الملک کے مثبت کارنا مے بھی ملتے ہیں۔ صرف یہ ہما جا سکتا ہے کہ ان کتب تاریخ میں ان حضرات کی کر دار کشی سے متعلق مخصوص روایات داخل کی گئی ہیں۔

دوسر المحرک مذہبی تھا۔ یہ وہ زمانہ تھاجب مسلمانوں میں فرقہ بندی ارتقاء پذیر تھی۔ اہل تشیع ایک منظم گروہ کی شکل میں موجود تھے۔ خوارج اگر چپہ آخری سانسیں لے رہے تھے گر پھر بھی مسلم معاشرے کے اندر موجو دیتھے۔ ایک گروہ ناصبیوں کا بھی تھا، جوخود کو "شیعان عثان" کہتے تھے۔ یہ لوگ حضرت علی رضی اللہ عنہ اور ان کی اولاد کے ساتھ تعصب رکھتے تھے۔ ان سب کے علاوہ مین

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ awww.islamic-studies.info

اسٹریم مسلمان تھے جو بعد میں "اہل السنة والجماعة" کہلائے۔ یہ وہ مسالک تھے جن کے اختلافات کی بنیاد" تاریخ" تھی۔ تاہم مسلمان ابھی مل جل کر رہتے تھے اور ان فرقہ بندیوں کی حدود اتنی واضح نہیں تھیں۔ اہل تشیع کے ہاں "تقیہ" کا اصول مسلمہ ہے جس کے تحت بہت سے شیعہ راوی، اپنامسلک ظاہر نہیں کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ مور خین ایک دوسرے سے روایتیں حاصل کرتے تھے اور پھر انہیں آگے بیان کر دیتے تھے۔

فرقہ وارانہ اختلافات کی عینک سے جب تاریخ کو دیکھا گیا تولو گوں نے بہت ہی الیی روایتیں وضع کر دیں جو ان کے نقطہ نظر کی تائید اور فریق خالف کی تر دید پر مبنی تھیں۔ اگر انسان اپنی آ تکھوں پر سرخ شیشوں کی عینک لگالے تواسے ہر چیز سرخ ہی نظر آتی ہے۔ چنا نچہ لوگوں نے جب تاریخ کو اپنے اپنے اسلا کے شیشوں کی عینک سے دیکھا تو انہوں نے تاریخی واقعات کی توجیہ اپنے انتظہ نظر کے مطابق کی۔ اس کا متیجہ یہ نکلا کہ صحیح تاریخی روایات میں بھی اس کے اثرات پیدا ہوئے اور واقعات کو توڑ مروڑ کر بیان کیا جانے لگا۔ چو نکہ روایات کی تبادلے کا عمل مختلف مسالک کے لوگوں میں جاری تھا، اس وجہ سے اہل تشیع، خوارج اور ناصبیوں کی روایات مین اسلام کی مسلمانوں کی کتابوں میں داخل ہو گئیں۔

# تیسری صدی ہجری میں علم تاریخ

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ عہد صحابہ کے بڑے بڑے واقعات ہمیں تواتر سے ملتے ہیں لیکن ان کی جزوی تفصیلات کاذکر انفرادی روایات کے رپورٹس یاروایات میں ماتا ہے۔ متواتر معلومات کے بارے میں مور خین کے مابین کوئی اختلاف نہیں ہے البتہ انفرادی روایات کے بارے میں ان کے ہاں اختلاف پایا جاتا ہے۔ ان روایات کو زیادہ تر دوسری صدی ہجری کے چند مور خین نے مرتب کیا اور کتابیں بارے میں ان کے ہاں اختلاف پایا جاتا ہے۔ ان روایات کے بڑے مجموعے مرتب ہوئے تو دوسری صدی ہجری کی یہ کتابیں ان کا حصہ بن کھیں۔ تیسری صدی ہجری میں جب تاریخی روایات کے بڑے مجموعے مرتب ہوئے تو دوسری صدی ہجری کی یہ کتابیں ان کا حصہ بن گئیں۔ چو نکہ اس دور میں کتابیں ہاتھ سے نقل کی جاتی تھیں ، اس وجہ سے لوگوں نے بعد کی کتب کو ہاتھ در ہاتھ نقل کیا اور پر انی کتب غیر ضروری (Obsolete) ہوتی چلی گئیں۔

تیسری صدی ہجری کی کتب تاریخ اس وجہ سے انہائی اہمیت کی حامل ہیں کہ ہمارے پاس پہلی صدی میں رونماہونے والے واقعات کی تاریخ سے متعلق جو قدیم ترین مواد موجو دہے، وہ زیادہ تر تیسری صدی ہی میں لکھی گئی کتابوں پر مشمل ہے۔اس وجہ سے ہمارے پاس ان کتابوں سے متعلق تفصیلی معلومات ہونی چا ہمیں۔ جو شخص بھی عہد رسالت یا عہد صحابہ پر شخقیق کرے گا، اسے تیسری صدی کی کتب تھیں۔ یہ کتابوں ہی کو اپنا ماخذ بنانا پڑے گا۔ بعد کی صدیوں میں جو کتب تاریخ لکھی گئیں، ان کی بنیاد بھی یہی تیسری صدی کی کتب تھیں۔ یہ بالعموم چار طرح کی کتابیں ہیں:

#### کتب انساب

ان کتابوں کا مقصد رہے ہے کہ مختلف شخصیات کے نسب نامے اور کارنامے بیان کیے جائیں۔ چونکہ عربوں کے ہاں نسب کو غیر معمولی انہیت حاصل انہیں اور اس کی بدولت قبائل کا تشخص قائم تھا، اس وجہ سے علم الانساب کو دور جاہلیت ہی سے غیر معمولی حیثیت حاصل تھی۔ ہمارے ہاں تو دیہات میں بھانڈ اور میر اتی وغیرہ چوہدریوں کے شجرہ ہائے نسب محفوظ رکھتے ہیں اور محفلوں میں انہیں گاتے ہیں لیکن عربوں کے ہاں جو شخص علم الانساب کا ماہر ہوتا، اسے معاشرے میں غیر معمولی احترام کی نظرسے دیکھا جاتا۔ علم الانساب میں ہر ہر خاندان کانہ صرف شجرہ نسب بلکہ اس کی مشہور شخصیات کے پورے حالات زندگی بیان کیے جاتے۔

یمی وجہ ہے کہ عربوں کاعلم الانساب مرتب ہوتارہااور اگلی نسلوں کو یہ ذخیرہ صحیح طور پر منتقل ہوا۔ شجرہ نسب اور حالات زندگی کے علاوہ انساب کی کتب کی ایک اہم خصوصیت ہے ہے کہ اس میں شادیوں کی تفصیلات ملتی ہیں کہ کس کی شادی کس سے ہوئی۔ اس کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ مختلف قبائل اور خاند انوں کے در میان رشتوں سے ان کے باہمی تعلقات کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ ہمارے ہاں مور خین نے بنوہاشم اور بنوامیہ کے اختلافات کی جو تفصیل بیان کی ہے، اسے علم الانساب کی روشنی میں بآسانی پر کھا جا سکتا ہے۔

علم الانساب پرسب سے مشہور اور جامع کتاب احمد بن یجی البلاذری (d. 279/893) کی "انساب الانثر اف" ہے۔ کہنے کو تو یہ انساب کی کتاب ہے لیکن اس میں تاریخی معلومات بکثرت موجود ہیں کیونکہ مصنف نے ہر ہر شخصیت کے نسب کے ساتھ اس کے پورے حالات زندگی بیان کر دیے ہیں۔ موجودہ دور میں یہ کتاب بڑے سائز کے پانچ پانچ سو صفحات پر مشتمل 13 جلدوں میں چھی ہے۔ مصنف نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان سے آغاز کرتے ہوئے نسل در نسل آپ کے ایک ایک رشتے دار کے حالات بیان کے ہیں۔ پھر آپ کے چچا ابوطالب اور عباس رضی اللہ عنہ کے خاندان کے حالات بیان کیے ہیں۔ اس کے بعد بنوامیہ ، بنوز ہرہ ، بنوتیم ، بنو مخروم ، بنوعدی اور قریش کے دیگر خاندانوں کے لوگوں کے حالات بیان کیے ہیں۔ کتاب کی ترتیب انہوں نے اس طرح رکھی ہے بنو مخروم ، بنوعدی اور قریش کے دیگر خاندانوں کے لوگوں کے حالات بیان کیے ہیں۔ کتاب کی ترتیب انہوں نے پہلے بیان کیے ہیں۔ کہ جو خاندان نسب کے اعتبار سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جتنا قریب ہے ، اس کے حالات انہوں نے پہلے بیان کیے ہیں۔

بلاذری سے پہلے دوسری و تیسری صدی کے نساب مصعب الزبیری (851-236/773-150) کی کتاب "نسب قریش" نہایت اہمیت کی حامل ہے۔ انہوں نے بھی قریش کے مختلف قبائل اور خاندانوں کے باہمی رشتوں کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ یہ حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کی نسل سے مختلف اور امام مسلم نے ان سے روایات قبول کی ہیں۔ ان کی کتاب کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس میں صرف نسب اور شتوں کو بیان کیا گیاہے اور تاریخی واقعات بیان نہیں کیے گئے۔ اس وجہ سے اس کتاب کی غیر جانبداری مسلم ہے۔ بعد میں چو تھی صدی میں ابن حزم (1064-456/994-384) کی کتاب "جمہر ة الانساب العرب" بھی ایک اہم کتاب ہے۔

#### كتب طبقات

طبقات کی کتابوں میں بھی مشہور شخصیات کے حالات زندگی ہوتے ہیں جس کے ذیل میں ان شخصیات کے دور کی تاریخ بیان ہو جاتی

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 58 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

ہے لیکن ان کتابوں کی ترتیب طبقہ در طبقہ ہوتی ہے۔ طبقے سے مراد کسی شخص Peer Group یا Peer Group ہے۔ جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کے ابتدائی سالوں میں ایمان لانے والے صحابہ ایک طبقہ میں شار ہوتے ہیں۔ ہجرت کے بعد اور غزوہ بدر سے پہلے ایمان لانے والے ایک طبقہ میں اور اسی طرح مشہور واقعات کے در میان ایمان لانے والے ایک طبقہ میں اور اسی طرح مشہور واقعات کے در میان ایمان لانے والوں کو ایک طبقہ میں رکھا جاتا ہے۔ صحابہ کرام کا آخری طبقہ وہ ہے جو فتح مکہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے در میانی عرصے میں ایمان لایا۔ اس کے بعد تابعین کے طبقات شر وع ہو جاتے ہیں۔

اس اسلوب پر لکھی جانے والی مشہور ترین کتاب محمد بن سعد (230/845) کی "الطبقات الکبری" ہے۔ ابن سعد اگر چہ خود توبڑے قابل اعتماد مورخ ہیں مگر وہ محمد بن عمر الواقدی (207/822) کے شاگر دہیں جنہیں محد ثین نے نہایت ہی ضعیف قرار دیا ہے۔ اس وجہ سے ابن سعد کی وہ روایات جو واقدی کے توسط سے منقول ہیں، قابل اعتماد نہیں مانی جاتی ہیں۔ ابن سعد نے طبقہ در طبقہ صحابہ، تابعین اور تبع تابعین کے حالات بیان کیے۔ اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے اپنی کتاب کو شہر وار مرتب کیا، یعنی ہر ہر شہر کے اندر جو جو طبقات موجو دیتے، ان کی ترتیب سے شخصیات کے حالات بیان کیے۔

#### کتب مغازی

یہ وہ کتب ہیں جن میں جنگوں کے حالات بیان کیے جاتے ہیں۔ اس قشم کی تاریخ کے سب سے مشہور عالم یہی محمد بن عمر الواقدی ہیں جنہوں نے جنگوں سے متعلق روایات اکٹھی کیں۔ تیسر می صدی میں بلاذری نے "فتوح البلدان" کے نام سے ایک کتاب لکھی جو مختلف شہروں کی فتوحات سے متعلق اہم ترین کتاب سمجھی جاتی ہے۔

مشہور محدث امام احمد بن حنبل (855-241/780-164) کا کہناہے کہ مغازی، تفسیر اور ملاحم (جنگیں) کی کتابیں بے اصل ہیں۔ <sup>43</sup>اس کتاب میں جن واقعات پر ہم شخقیق کررہے ہیں،ان میں کتب مغازی کی بہت زیادہ اہمیت نہیں ہے۔

#### کتب تاریخ

اس اسلوب کی کتب میں تاریخی ترتیب (Chronological Order) سے روایات درج کی جاتی ہیں۔ اس سلسلے کی سب سے مشہور کتاب ابن جریر طبر کی کتب میں تاریخ الامم والملوک" ہے۔ یہ مخضراً" تاریخ طبر ک" کے نام سے مشہور ہے اور کتاب ابن جریر طبر کی (224-310/838-922) کی "تاریخ الامم والملوک" ہے۔ یہ مخضراً" تاریخ طبر کی نام سے مشہور ہے اور بعد کی کتب تاریخ کا ماخذ بھی ہے۔ طبر کی فن تاریخ میں ایک رجحان ساز (Trend-setter) شخصیت تھے۔ ان کے بعد اس اسلوب پر بہت سی کتابیں لکھی گئیں لیکن یہ سب کی سب تاریخ طبر کی یا انساب و طبقات کی کتب سے ماخوذ تھیں۔ اس وجہ سے انہیں وہ حیثیت حاصل نہیں ہے جو تاریخ طبر کی کو حاصل ہے۔ طبر کی سے پہلے خلیفہ بن خیاط (854-7777-160) اس اسلوب پر کتاب لکھ چکے حاصل نہیں ہے جو تاریخ طبر کی کو حاصل ہے۔ طبر کی سے پہلے خلیفہ بن خیاط (854-160-240/777) اس اسلوب پر کتاب لکھ چکے

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> عسقلاني - لسان الميزان - خطبة الكتاب - 1/207 -

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

تھے مگر جو مقبولیت طبری کو حاصل ہوئی، وہ انہیں حاصل نہیں ہو سکی۔

#### تیسری صدی کے مشہور مور خین

تیسری صدی ہجری کے مشہور مور خین بیہ ہیں:

1۔ محمد بن سعد کاتب الواقد کی (845-230/784-168): یہ طبقات ابن سعد کے مصنف ہیں اور واقد ی کے شاگر د اور سیکرٹری تھے۔ ان کی کتاب میں ان کے استاذ واقد ی کی روایات بکثر ت موجو دہیں جن کے قبول کرنے میں احتیاط برتنی چاہیے۔

2- احد بن یجی البلاذری (d. 279/893): بید انساب الاشر اف اور فتوح البلد ان کے مصنف ہیں۔

3۔ ابن جریر طبری (922-310/838-922): یہ علم تاریخ اور علم تفسیر کی رجحان ساز شخصیت ہیں اور انہوں نے نہایت مفصل تاریخ کوزمانی ترتیب (Chronological Order) سے بیان کیا ہے۔ ہماری اس کتاب کا بنیا دی ماخذیہی تین مصنفین ہیں لیکن اس کے علاوہ ہم نے دیگر ذرائع سے مدد بھی لی ہے۔

طبری کے بارے میں علمائے تاریخ کے مابین یہ اختلاف موجود ہے کہ وہ شیعہ تھے یا نہیں۔ ایک گروہ انہیں شیعہ قرار دیتا ہے اور دوسرے گروہ کاموقف یہ ہے کہ وہ شیعہ نہیں تھے بلکہ ان کے ہم نام ایک اور صاحب محمد بن جریر بن رستم طبری شیعہ تھے جس کی وجہ سے التباس پیدا ہوا۔ شیعہ عالم قمر بخاری کا کہنا ہے کہ اگر چہ طبری سنی مذہب تھے مگر زندگی کے آخری کھات میں ان کے تشیع کی طرف مائل ہونے کا اختال دیاجا سکتا ہے۔ 44

طبری کی تاریخ کامطالعہ کیا جائے تواس میں جہاں حضرات ابو بکر، عمر، عثمان اور معاویہ رضی اللہ عنہم پر تنقید پر مشتمل روایات ملتی ہیں، وہاں ان چاروں حضرات کے فضائل سے متعلق مثبت روایات بھی ان کی کتاب میں پائی جاتی ہیں۔ اسی طرح حضرت علی رضی اللہ عنہ کی فضیلت میں اگر روایات ہیں تو ان پر تنقید پر مبنی روایتیں بھی ان کی کتاب میں پائی جاتی ہیں۔ اس وجہ سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ طبری مخض ایک مورخ سے اور انہیں جو کچھ ملا، انہوں نے اسے جمع کر دیا اور تحقیق و تفتیش کی ذمہ داری اگلی نسلوں کے سپر دکر دی۔

4۔ الجاحظ (869-255/776-159): جاحظ مورخ سے زیادہ ادیب تھے۔ ہمارے ہاں بھی ایسے مصنفین ہوئے ہیں جنہوں نے تاریخی ناول لکھے ہیں۔ ناول لکھے ہیں۔ ناول نگاریاادیب کا اصل ہدف تاریخی روایات کی تحقیق و تجزیہ نہیں ہو تاہے بلکہ اس کا مقصد یہ ہو تاہے کہ جو بھی تاریخی واقعہ اسے ملے، وہ اسے نہایت خوبصورت اسلوب میں کہانی کی شکل میں بیان کر دے۔ اس وجہ سے ناولوں اور ادیبانہ تحریروں کو کبھی بھی تاریخ کامستند ماخذ نہیں سمجھا گیاہے۔ ہاں ان سے استفادہ ایک عام آدمی کے لیے بہت آسان ہو تاہے کیونکہ یہ اپنے اسلوب کے اعتبار سے ریڈر فرینڈ کی کتابیں ہوتی ہیں۔ تاہم جاحظ کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انہوں نے اپنی کتب میں تحقیق کی ہے اور "شک

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> قمر بخاری\_مورخ ابی مخنف پراک نظر\_حواله بالا\_

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

اور تنقید" کو بنیادی اہمیت دی ہے۔ علم تاریخ میں انہوں نے علی بن محمد المدائنی (840-225/752-135) کی شاگر دی اختیار کی اور اس پر بعض کتابیں بھی ککھیں۔ اس کتاب میں ہم نے ان کی کتاب "الغثانيہ" سے استفادہ کیا ہے۔

5۔ ابن عبد الحکم (871-257/803-187): انہوں نے مصر اور شالی افریقہ کی تاریخ پر کتابیں لکھیں جو کہ ہماری اس کتاب کے موضوع سے براہ راست متعلق نہیں ہیں۔

6۔ ابن ابی الد نیا (894-281/823-208): یہ ایک بہت بڑے محدث ہیں اور انہوں نے تاریخ پر بھی کتابیں لکھیں۔ویسے ان کی زیادہ ترکت کاموضوع تزکیہ نفس ہے۔ ان کی تاریخ سے متعلق کتب ہم تک پہنچ نہیں سکی ہیں۔

7۔ خلیفہ بن خیاط (854-240/777-160): یہ ایک بڑے مورخ ہیں۔ انہوں نے تاریخ پر ایک کتاب لکھی جو "تاریخ خلیفہ بن خیاط"

کے نام سے مشہور ہے۔ غالباً یہ پہلی کتاب ہے جو تاریخی ترتیب (Chronological Order) کے مطابق لکھی گئی البتہ اسے وہ مقبولیت حاصل نہ ہوئی جو تاریخ طبری کو حاصل ہوئی۔ اس کی وجہ غالباً یہ رہی ہے کہ یہ نہایت مختصر کتاب ہے اور موجودہ دور کے محض 450 صفحات میں انہوں نے 232سال کی تاریخ بیان کر دی ہے۔ اس کے علاوہ انہوں نے "طبقات" کے موضوع پر بھی کتابیں لکھیں جن میں طبقہ در طبقہ لوگوں کے احوال کے ساتھ تاریخ بھی بیان ہوئی ہے۔

8- ابن ہشام (4.218/834): ابن ہشام کا شار بڑے مور خین میں ہوتا ہے۔ انہوں نے محمد بن اسحاق کی لکھی ہوئی سیرت نبوی کی کتاب کا خلاصہ تحریر کیا جو "سیرت ابن ہشام" کے نام سے مشہور ہے اور اس موضوع پر دستیاب کتابوں میں قدیم ترین ہے۔ ان کی کتاب کا تعلق چونکہ سیرت طبیبہ سے ہے، اس وجہ سے ہماری اس کتاب کے موضوع سے یہ براہ راست متعلق نہیں ہے۔

9۔ ابوالعباس یعقوبی (d. 284/897): یہ ایک بڑے تاریخ دان اور جغرافیہ دان تھے جن کی کتاب " تاریخ لیعقوبی " کے نام سے مشہور ہے۔ یہ ایک شیعہ مورخ تھے۔

10- عمر بن شبہ (876-262/789): عمر ایک بڑے عالم تھے اور انہوں نے مختلف علوم و فنون پر کتابیں لکھیں۔ تاریخ کے موضوع پر انہوں نے متعدد کتابیں لکھیں جن میں کتاب الکوفہ، کتاب البرہ، کتاب امر اءالمکہ، کتاب البلطان، کتاب البلطان، کتاب الباریخ وغیرہ نمایاں ہیں۔ انہوں نے علم تاریخ میں ایک نیار بحان پیدا کیا اور وہ یہ تھا کہ ہر شہر کی الگ تاریخ کتاب مقتل عثمان، کتاب الباریخ وغیرہ نمایاں ہیں۔ انہوں نے علم تاریخ میں ایک نیار بحان پیدا کیا اور وہ یہ تھا کہ ہر شہر کی الگ تاریخ کتاب کتاب کتاب کو مشہور شخصیات کا ذکر ہو۔ ویسے تو یہ رجمان طبقات ابن سعد میں بھی پایاجا تا ہے لیکن عمر بن شبہ کے بعد ہر ہر شہر کی تاریخ پر الگ الگ کتابیں لکھی جانے لگیں۔ ان کی بہت سی روایات طبر ی میں موجود ہیں۔

11۔ الامامہ والسیاسة کے مصنف: اس کتاب کی نسبت ایک بڑے عالم ابن قتیبہ دینوری (889-276/828-213) کی جانب کی جاتی ہے تاہم یہ نسبت درست نہیں ہے۔ کتاب کے مطالعے سے معلوم ہو تاہے کہ اس کے مصنف غالی شیعہ ہیں جبکہ ابن قتیبہ کے بارے میں

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

یہ بات معلوم و معروف ہے کہ وہ اہل تشیع کے سخت مخالف تھے۔ ان کی "الامامة والسیاسة" نامی کسی کتاب کا سراغ کسی اور ماخذ جیسے فہرست ابن الندیم میں نہیں ملتاہے اور نہ ہی اس کتاب کا اسلوب بیان ان کی دیگر کتب سے ملتاہے۔ اس سے واضح ہو تاہے کہ الامامة و السیاسة کسی شیعہ عالم کی کتاب ہے۔

## کیا تیسری صدی ہجری کی لکھی ہوئی کتب تاریخ مستند ہیں؟

اس سوال کاجواب ہاں میں بھی ہے اور نہیں میں بھی کیونکہ ان کتب تاریخ میں مستند (Authentic)روایات بھی ہیں اور جعلی بھی۔عام طور پر ہم یہ دیکھتے ہیں کہ تیسر می صدی ہجری میں جو کتب لکھی گئیں، ان میں زیادہ زور اس بات پر تھا کہ روایات کو اکٹھا کر لیاجائے اور انہیں سند کے ساتھ بیان کر دیاجائے تا کہ مستقبل کا کوئی مورخ اس سند کی مددسے تحقیق کرسکے کہ روایت مستندہے یا نہیں اور اگر ہے توکس درجے میں ہے۔اگرچہ روایات پر تنقید اور چھان بین کے عمل کا آغاز تیسر می صدی ہجری کے نصف سے شروع ہو چکا تھالیکن تاریخی روایات کی زیادہ چھان بین نہیں کی گئی۔اس دور کے ناقدین نے اپنی ترجیحات یہ متعین کیں کہ جن روایات میں کوئی دینی مسئلہ ہو،ان کی چھان بین پہلے کرلی جائے۔ تاریخی روایات کی جانچ پڑتال کا معاملہ کچھ دیرسے شروع ہوا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ان مور خین نے جعلی روایتوں کو اپنی کتب میں درج ہی کیوں کیا؟ یہ بات ہم جانتے ہیں کہ کوئی مصنف جب کتاب لکھتا ہے۔ آج ہم جو کتب لکھ رہے ہیں، ہم زیادہ سے زیادہ اگلے بچاس سوبرس کے قارئین کی علمی و ذہنی سطح کو ہی مد نظر رکھتے ہوئے لکھتا ہے۔ آج ہم جو کتب لکھ رہے ہیں، ہم زیادہ سے زیادہ اگلے بچاس سوبرس کے قارئین کی علمی و ذہنی سطح کو ہی مد نظر رکھ سکتے ہیں۔ سن 2500 یا 3000 کے قارئین کی علمی و ذہنی سطح کے بارے میں ہم کچھ نہیں جانتے اور نہ ہی اس کے مطابق کتاب لکھ سکتے ہیں۔ تیسری صدی کے مور خین نے بھی جب کتب لکھیں تو ان کے پیش نظر ہم لوگ نہیں جے بلکہ ان کے اپنے دور کے قارئین تھے۔ یہ لوگ پہلی دو صدیوں کے کم از کم مشہور راویوں اور مور خین سے اچھی طرح واقف تھے۔ اگر ان کے سامنے مثلاً واقد کی یا ابو مخنف یا ہشام کلبی کی کوئی روایت پیش کی جاتی تو یہ قار ئین جانتے تھے کہ ان حضرات کا علمی مقام کیا ہے اور ان کی روایتوں پر کس درجے میں اعتبار کیا جا سکتا ہے۔ اس طرح سے وہ بآسانی بیہ معلوم کر لیتے کہ قابل اعتماد روایت کون سی ہے اور نا قابل اعتماد کون سی۔

کتب تاریخ میں مستند اور جعلی روایتوں کے درج ہونے سے متعلق جو بات ہم نے کہی ہے، وہ اپنی جانب سے نہیں کی بلکہ خود ان مور خین نے یہی بات کی ہے۔ ابن جریر طبری اپنی تاریخ کے مقدمہ (Preface) میں لکھتے ہیں:

قار ئین کتاب کو پیربات سمجھ لینی چاہیے کہ میں نے جو اخبار و آثار (روایتیں) اس کتاب میں نقل کیے ہیں، اس میں میر ااعتاد انہی روایات پر ہے جنہیں میں نے ذکر کیا ہے اور جن کے ساتھ ان کی سندیں بھی موجو دہیں۔ اس میں وہ حصہ بہت ہی کم ہے جنہیں میں نے عقلی دلا کل کے ادراک اور وجد انی استنباط کے بعد ذکر کیا ہے کیونکہ گزشتہ واقعات کی خبروں کا نہ ذاتی طور پر ہمارامشاہدہ ہے اور نہ وہ زمانہ ہی ہم نے پایا ہے۔ ان کا علم ہمیں صرف نا قلین اور راویوں کی بیان کر دہ خبروں ہی سے ہو سکتا ہے نہ کہ عقلی دلا کل اور وجد انی استنباط سے ۔ پس ہماری کتاب میں جو بعض الیم

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

روایات ہیں، جنہیں ہم نے پچھلے لو گوں سے نقل کیا ہے، ان کے بارے میں اگر اس کتاب کے پڑھنے یاسننے والے اس بناکر کوئی برائی یا عجیب پن محسوس کریں کہ اس میں انہیں صحت (Authenticity) کی کوئی وجہ اور معنی میں کوئی حقیقت نظر نہ آئے، تو انہیں معلوم ہونا چاہیے کہ ہم نے وہ انہیں خود اپنی طرف سے درج نہیں کیا ہے بلکہ ان کا ماخذ وہ ناقل (نقل کرنے والے) ہیں جنہوں نے وہ روایات ہمیں بیان کیں۔ ہم نے وہ روایات اسی طرح ہم تک پہنچیں۔ 45

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ خو د طبر ی کانقطہ نظریہ نہیں ہے کہ "مستند ہے میر افر مایا ہوا۔" ان تک جوروایتیں پنچیں، انہوں نے انہیں آگے نقل کر دیا۔ اب یہ قار ئین کاکام ہے کہ وہ ان روایتوں کی سند اور متن کا تجزیہ کرکے ان کی چھان بین کریں۔ موجودہ دور میں تین عرب علاء محمد بن طاہر البرزنجی، محمد صبحی حسن حلاق اور شیخ یجی ابر اہیم یجی نے پوری کی پوری تاریخ طبر ی پر شخفیق کر کے اس کی صبح اور ناقابل اعتماد روایتوں کو الگ کر دیا ہے۔ ان کی کتاب کا نام ہے: "صبحے وضعیف تاریخ الطبری۔" اس کتاب کو 2007 میں دار ابن کثیر، بیر وت نے شاکع کیا ہے اور یہ www.wagfeya.com پر دستیاب ہے۔ ہم نے اس کتاب سے بہت استفادہ کیا ہے۔

## کیاامت کے اہل علم نے دوسری صدی کے مور خین پر اندھااعماد کیاہے؟

بعض لوگ ہے کہتے ہیں کہ جب طبری اور دیگر مور خین نے ابو مخنف، ہشام کلبی، واقدی اور سیف بن عمر وغیرہ کی روایتیں نقل کی ہیں تو پھر اس کا مطلب ہے ہے کہ انہوں نے ان پر اعتماد کیا ہے۔ پھر ہم ان پر اعتماد کیوں نہ کریں؟ یہ بات درست نہیں ہے کہ امت کے اہل علم نے دوسری صدی کے مور خین جیسے ابو مخنف، ہشام کلبی، واقدی اور سیف بن عمر پر اندھا اعتماد کیا ہے۔ جیسا کہ آپ طبری کے اقتباس میں دیکھ سکتے ہیں کہ انہوں نے خو دبیان کر دیا ہے کہ ان کی حیثیت محض بات کو نقل کرنے والے اور مواد کو مہیا کر دینے والے کی سی ہے۔ انہوں نے ہر روایت کے ساتھ اس کی سند دے دی ہے۔ اب یہ قار کین کا کام ہے کہ وہ چھان بین خو د کریں۔ یہ بالکل اسی طرح ہے کہ جیسے آج کم پیوٹر کے دور میں کوئی ادارہ تمام تاریخی روایات کا ایک انسائیکلوپیڈیا تیار کرے۔ اب یہ ادارہ ایسا

یہ بالکل اس طرح ہے کہ جیسے آج کمپیوٹر کے دور میں کوئی ادارہ تمام تاریخی روایات کا ایک انسائیکلوپیڈیا تیار کرے۔ اب یہ ادارہ ایسا نہیں کرے گا کہ کتب تاریخ میں کانٹ چھانٹ شروع کر دے بلکہ تمام تاریخی روایات کو، جیسا کہ وہ ہم تک پہنچی ہیں، اس انسائیکلوپیڈیا میں درج کرے گا کہ کہ بیاس درج میں مستند میں درج کرے گا۔ پھر اگر ضرورت محسوس ہوئی تو ہر ہر روایت پر تبصرہ بھی شامل کتاب کر دیا جائے گا کہ یہ کس درج میں مستند ہے۔ اگر اس نے ایسانہ کیا تو اس کا یہ مطلب ہر گرنہیں ہے کہ اس ادارے کے نزدیک یہ تمام روایات قابل اعتاد ہیں۔

<sup>45</sup>طبری **-** مقدمه**-** 1/17

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ awww.islamic-studies.info

# قرون وسطی اور دور جدید میں علم تاریخ

## قرون وسطى كى مشهور عربي كتب تاريخ كون سى بيرى؟

تیسری صدی ہجری کے بعد کے دور کی تاریخ کی کتب میں ایک رجمان یہ پیدا ہوا کہ سند کو حذف کیا جانے لگا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ روایات کی صورت میں بیان کر دہ واقعات میں عبارت کی روانی اور تسلسل ہر قرار نہیں رہ پاتا تھا۔ مثلاً حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے واقعے کو لیجے۔ روایات کی شکل میں اگر اسے بیان کیا جائے توایک راوی اس کا آغاز باغی تحریک کے ارتقاء سے کرتے ہیں اور پھر واقعات بیان کرتے کرتے اپنی روایت کو آپ کی شہادت پر ختم کرتے ہیں۔ اس کے بعد دو سرے راوی کا بیان شروع ہو تاہے جو مثلاً باغیوں کی مدینہ آمد سے آغاز کرتے ہیں۔ پھر تیسرے راوی کا بیان شروع ہو تاہے۔ قار کین کو اس طرز کی کتابوں سے شدید نوعیت کی بوریت محسوس ہوتی ہے کیونکہ ان میں مضامین کی بہت تکر اربید اہو جاتی ہے اور بسااو قات یہ روایات ایک دو سرے کے متضاد تصویر پیش کر رہی ہوتی ہیں۔

چوتھی صدی ہجری سے الیں کتابوں کا آغاز ہوا جن میں تاریخ کوایک مسلسل بہاؤ (Stream) کی صورت میں بیان کیا جائے۔ان کتابوں
کو ادیبانہ اسلوب میں ناول یا کہانی کی طرح لکھا جانے لگا جن سے ان کا مطالعہ آسان ہو گیالیکن دوسری طرف ان کی استنادی حیثیت
کو ادیبانہ اسلوب میں ناول یا کہانی کی طرح لکھا جانے لگا جن سے ان کا مطالعہ آسان ہو گیالیکن دوسری طرف ان کی استنادی حیثیت
کو ادیبانہ اسلوب میں ناول یا کہانی کی طرح لکھا جانے اہتمام کیا کہ واقعات کے ساتھ ،سابقہ کتب کاحوالہ دے دیا جائے ،ان کی کتابیں پھر
بھی مستند مانی جاتی ہیں۔

اس دور میں ایک مسئلہ یہ بھی ہوا کہ مور خین نے ماخذ کی چھان بین (Source Criticism) کے عمل کو یا تو بالکل ہی نظر انداز کر دیا یا پیر اس کا استعال بہت کم کیا۔ اس طرح متن کی چھان بین (Internal and External Criticism and Historical کی جھوٹی جھوٹی (Reasoning) عمل بھی انہوں نے بہت ہی کم کیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ واقدی، ابو مخنف، سیف بن عمر اور ہشام کلبی کی بچی جھوٹی روایتیں اس طرح نقل ہونے لگیں کہ گویا وہ بچ ہیں۔ بعد کی صدیوں میں تاریخ پر جو کتابیں لکھی گئیں، ان میں ایک تبدیلی یہ بھی آئی کہ سند کو غیر ضروری سمجھ کر حذف کیا جانے لگا۔ اس طرح ماخذ کی چھان بین کارواج سرے سے ختم ہو کررہ گیا۔ مناسب ہو گا کہ ہم بعد کی صدیوں کے مشہور مور خین اور ان کی کتب تاریخ کا تعارف بھی کروادیں تا کہ قار کین کو ان کتابوں کی صحت (Authenticity) کے مشہور مور خین اور ان کی کتب تاریخ کا تعارف بھی کروادیں تا کہ قار کین کو ان کتابوں کی صحت (Authenticity) کے مشہور مور خین اور ان کی کتب تاریخ کا تعارف بھی کروادیں تا کہ قار کین کو ان کتابوں کی صحت (Authenticity) کی بیر علم ہو سکے۔

1۔ علی بن حسین مسعودی (d. 346/957): مسعودی ایک بڑے شیعہ عالم اور سیاح تھے۔ انہوں نے ایک نہایت ہی مفصل تاریخ ککھی۔ قمر بخاری صاحب لکھتے ہیں:

یہ کتاب علی بن حسین مسعودی (وفات 346 ہجری) نے لکھی ہے، ممکن ہے کہ وہ شیعہ اثنا عشری ہوں مگر اس بات کا اندازہ" مر وج الذہب"

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 64 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

میں موجود مطالب سے نہیں لگا یاجاسکتا بلکہ اس سے فقط ان کے مذہب شیعہ کی طرف مائل ہونے کا اندازہ لگا یاجاسکتا ہے یہ کتاب مقامات کے سفر کرکے نہایت تحقیق اور جستجو کے بعد لکھے جانے کی وجہ سے کافی اہمیت کی حامل ہے، انہوں نے اپنی کتاب میں ابومخنف کا بہت ذکر کیاہے۔<sup>46</sup>

چونکہ اہل تشکیع کا صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں ایک خاص موقف ہے، اس وجہ سے تاریخ کے باب میں ان کا بیان معتبر نہیں سمجھا جاسکتا ہے۔

2- ابن عبد البر (1071-463/979): یہ پانچویں صدی ہجری کے عالم ہیں۔ انہوں نے "الاستیعاب فی معرفۃ الاصحاب" کے نام سے سیر ت صحابہ پر ایک مفصل کتاب کھی۔ انہوں نے اس کتاب میں بیان کر دہ واقعات کی سند بیان نہیں کی، اس وجہ سے ہم نہیں جانتے کہ عہد صحابہ اور ابن عبد البر کے در میان چار سوسال میں ان روایات میں کیا چیز داخل کر دی گئی ہو گی۔ بہی وجہ ہے کہ ان کی حقیق کر کے کتاب مستند نہیں سمجھی گئی۔ ابن عبد البرکی کتاب میں بیان کر دہ جو واقعات ان سے پہلے کی کتابوں میں پائے جائیں، ان کی شخیق کر کے ان کے مستند ہونے کو پر کھا جاسکتا ہے لیکن وہ واقعات، جو ان سے پہلے کی کتابوں میں درج نہیں ہیں، سرے سے ہی غیر مستند ہیں۔ محد ثین نے اس کتاب کے بارے میں اس رائے کا اظہار کیا ہے:

ابن عبد البركی الاستیعاب بڑی جلیل القدر اور کثیر الفوائد کتاب ہوتی اگر اس میں صحابہ کرام کے اختلافات سے متعلق روایات، محدثین کی بجائے اخباری لوگوں سے نہ لی جاتیں۔اخباری (مورخین) عام طور پر واقعات کو بڑھا چڑھا کر پیش کرتے ہیں اور اپنی بیان کر دہ چیزوں کو خلط ملط کر دیتے ہیں۔<sup>47</sup>

2- ابن الاثیر الجزری (1233-630/1160-555): یہ ساتویں صدی ہجری کے مشہور مورخ ہیں اور ان کا تعلق الجزائر سے ہے تاہم ان کا وقت موصل، عراق میں بھی گزرا ہے۔ انہوں نے دو کتابیں لکھیں جو ہمارے موضوع سے متعلق ہیں۔ ایک "الکامل فی التاریخ" اور دوسری "اسد الغابہ فی معرفة الصحابہ۔" پہلی زمانی ترتیب کے مطابق لکھی اور دوسری سیر سے صحابہ سے متعلق۔ انہوں نے دونوں کتابوں میں سند کا اہتمام نہیں کیا جس کی وجہ سے ان کی کتب کی حیثیت مشکوک ہے۔ ظاہر ہے کہ وہ عہد صحابہ کے چھ سوبرس بعد کے مورخ ہیں اور ہم نہیں جانتے کہ ان روایات کے ساتھ چھ سوبرس میں کیا کچھ ہو چکا ہے۔ ان کی بیان کر دہ جو روایتیں تیسری صدی کی کتب میں سند کے ساتھ مل جائیں، ان پر تحقیق تو کی جاستی ہے لیکن جو روایتیں ان میں بھی نہ ملیں، ان کی کوئی حیثیت باقی نہیں رہ جاتی۔ این کا ساتھ متعلق وہ خو دبیان کرتے ہیں:

میں یہ تو نہیں کہتا ہوں کہ تاریج سے متعلق تمام واقعات میں نے جمع کر دیے ہیں۔ اس لیے کہ موصل شہر میں رہنے والے ایک شخص کو مشرق و مغرب میں ہونے والے تمام واقعات کا علم کیسے ہو سکتا ہے۔ میں بیہ دعوی بھی نہیں کرتا کہ میں نے اپنی کتاب میں وہ سب کچھ اکٹھا کر دیاہے جو

Page 65 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذبین کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> قمر بخاری، ایضا۔

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> ابن صلاح، مقدمه - النوع 39: معرفة الصحابه - 485 - قاهره: دار المعارف -

پہلے کسی ایک کتاب میں نہیں ہے۔ جس شخص کو (کسی واقعے کی) صحت کے بارے میں شک ہو (تو میں اپنے طریقے کی تفصیل بیان کرتا ہوں۔)
میں نے ابو جعفر طبر می کی الثاری کے الکبیر سے آغاز کیا ہے۔ یہ وہ واحد کتاب ہے جس پر میں نے اعتماد کیا ہے اور اس کی اکثر روایات کو بیان کر دیا
ہے۔ طبر می میں (ایک ہی واقعے کی) جو متعد دروایات ہیں، انہیں میں نے کچھ کی بیشی کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ میر اارادہ تھا کہ ان روایات میں
جو کی پائی جاتی ہو، اسے پورا کر دیا جائے اور اس میں ان معلومات کا اضافہ کر دیا جائے جو طبر می نے بیان نہیں کی ہیں۔ میں نے ہر واقعے کے بیان کی
روایات کے تمام طرق (Versions) کو اکٹھاکر کے اسے ایک مسلسل واقعے کی شکل میں بیان کیا ہے۔

مشہور تاریخی کتب میں جو پھے بیان ہواہے، اسے اکٹھا کرنے کے بعد میں نے اس میں ان روایات کا اضافہ کر دیا ہے جو تاریخ طبری میں نہیں پائی جاتی ہیں اور ہر چیز کو اس کے مقام پر رکھ دیا ہے سوائے اس کے کہ جو اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے در میان واقعات پیش آئے۔ ان کے معاطے میں میں نے ابو جعفر (طبری) کی منقول روایات کے علاوہ کسی اور چیز کا اضافہ نہیں کیا سوائے اس کے کہ پچھ تفصیلات کا اضافہ ہو، یا کسی انسان کا نام ہو، یا کوئی ایسی بات ہو جس پر کوئی اعتراض نہ کیا گیا ہو۔ میں نے مور خین میں انہی لوگوں پر اعتماد کیا ہے جو کہ ماہر ہوں، سچاعقیدہ رکھتے ہوں اور علم کو جع کرتے ہوں۔ میں نے مذکورہ تو اریخ اور مشہور کتب کے علاوہ کہیں اور سے پچھ نقل نہیں کیا ہے۔ ان مور خین کے سچائی کے ساتھ نقل کرنے اور صحت کے ساتھ مدون کرنے کا معاملہ معروف ہے۔ میں اس شخص کی طرح نہیں ہوں جو رات کی تاریکی میں ٹامک ٹو کیاں مارے اور نہ ہی اس کی طرح ہوں جو کہ پتھر اور کنگریاں جمع کرے۔ \*\*

ابن اثیر کے اپنے بیان سے واضح ہے کہ ان کی حیثیت محض ناقل کی ہے۔ انہوں نے اپنی طرف سے کوشش کی ہے کہ مشہور کتب تاریخ سے مواد اکٹھا کیا جائے اور اس معاملے میں پوری دیانتداری سے کام لیا ہو گا۔ تاہم جیسے کمپیوٹر سائنسز کی مثل مشہور ہے کہ تاریخ سے مواد اکٹھا کیا جائے اور اس معاملے میں پوری دیانتداری سے کام لیا ہو گا۔ تاہم جیسے کمپیوٹر سائنسز کی مثل مشہور ہے کہ بھی قوانہوں نے اسے بھی ٹھیک ٹھیک منتقل کر دیا ہے۔ اس وجہ سے یہ کہا جاسکتا ہے کہ ابن اثیر کی اپنی کتاب کی استنادی حیثیت بھی توانہوں نے اس وجہ سے یہ کہا جاسکتا ہے کہ ابن اثیر کی اپنی کتاب کی استنادی حیثیت تاریخ طبر کی اور مشہور کتاب سے اخذ کی ہیں، ان کی سند کو طبر کی وغیرہ سے دیکھ کر شخفیق کرنی چاہیے۔ ابن اثیر کی الیی روائیتیں جو طبر کی یا کسی اور قدیم ماخذ میں نہیں ہیں، کی کوئی تاریخی حیثیت نہیں ہے۔ ہمارے ہاں جو لوگ واقعہ جابن کوئی شک پایا کرکے فٹ نوٹ میں ابن اثیر کا حوالہ دے دیتے ہیں، ان کا یہ طرز عمل درست نہیں ہے۔ اگر واقعہ کے بارے میں کوئی شک پایا جائے تو اس کی سند اور متن کی یوری شخصیق ضروری ہے۔

4۔ ابن عساکر (175-571/1106-949): یہ چھٹی صدی کے بڑے عالم ہیں۔ انہوں نے شام کی تاریخ پر ایک مفصل کتاب لکھی جو کہ وہ ابن عساکر (175-571/1106-949): یہ چھٹی صدی کے بڑے عالم ہیں۔ انہوں نے شام میں رہنے 80 جلدوں میں شائع ہوئی ہے۔ یہ کتاب "تاریخ مدینہ دمشق" کے نام سے مشہور ہے۔ اس کتاب میں انہوں نے شام میں رہنے والے اور یہاں سفر کرکے آنے والے ہز اروں لوگوں کے حالات زندگی سندکے ساتھ بیان کیے ہیں۔

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبہات Page 66 of 507

<sup>48</sup> ابن الا ثير (d. 630/1233) الكامل في التاريخ - 7-6/1 - بير وت: دار الكتب العلمييه - (d. 630/1233) الكامل في التاريخ - 7-6/1 - بير وت:

4۔ ابن کثیر (1372-774/1301): ابن کثیر آٹھویں صدی کے مشہور عالم ہیں اور ان کی کتاب "البدایہ والنہایہ" کو بعد کی صدیوں میں غیر معمولی شہرت حاصل ہوئی۔ یہ مشہور عالم ابن تیمیہ (1327-661) کے شاگر دیتے۔ ابن کثیر نے تاریخ طبری ہی کو بنیاد بنایا ہے اور جہاں طبری میں بیان کر دہ روایات بیش کی ہیں، وہاں اس سے مختلف تصویر بیش کرنے والی روایات بھی دیگر کتب حدیث اور تاریخ سے اکٹھی کر دی ہیں۔ اس طرح سے انہوں نے نہایت غیر جانبداری کے ساتھ تصویر کے دونوں رخ پیش کی ہیں۔ ہیں۔ بعض حضرات ابن کثیر سے کو نکہ ابن کثیر نے اسے نہیں ہے کیو نکہ ابن کثیر نے اسے نقل کر دیا ہے۔ یہ وعوی اس وجہ سے درست نہیں ہے کیو نکہ ابن کثیر خود ان روایات کو درست نہیں سیجھتے ہیں اور اپنی کتاب میں کئی حگہ پر اس نوعیت کا تبھر وانہوں نے ان روایات پر کیا ہے:

جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے، اس کا بعض حصہ محل نظر ہے۔ اگر ابن جریر (طبری) وغیرہ حفاظ اور ائمہ نے اس کا ذکر نہ کیا ہو تا تو میں اسے بیان نہ کر تا۔ اس کا اکثر حصہ ابو مخنف لوط بن یجی کی روایت سے ہے جو کہ شیعہ تھا اور ائمہ کے نزدیک واقعات بیان کرنے میں ضعیف (نا قابل اعتماد) ہے۔ لیکن چونکہ وہ اخباری اور (خبروں کا) محفوظ کرنے والا ہے اور اس کے پاس ایس چیزیں ہیں جو اس کے علاوہ کسی اور کے پاس نہیں ہیں، اس وجہ سے اس کے بعد کے کثیر مصنفین نے اس پر کڑی تنقید کی ہے۔ اللہ بہتر جانتا ہے۔ 49

اس سے ظاہر ہے کہ کسی روایت کو مستند ثابت کرنے کے لیے محض اتنا کہہ دیناکافی نہیں ہے کہ ابن کثیر نے اسے نقل کیاہے بلکہ یہ دیکھا جائے گا کہ ابن کثیر نے اس روایت کو کس کتاب سے نقل کیا ہے۔ پھر اس کتاب میں اس روایت کی سند دیکھی جائے گی اور پھر تاریخی تنقید کے اصولوں کے تحت فیصلہ کیا جائے گا۔

5۔ ابن خلدون (Anthropology) اور عمرانیات (Sociology) ابن خلدون علوم انسانیات کے بہت بڑے ماہر تھے۔ انہیں علم بشریات (Anthropology) اور عمرانیات (Sociology) کا بانی کہا جاتا ہے۔ مسلم علاء میں سے جن چند شخصیات کو اہل مغرب کے ہاں غیر معمولی اہمیت دی گئی، ان میں سے ایک ابن خلدون ہیں۔ دنیا بھرکی بہت سی یو نیور سٹیوں میں ان کے نام پر چیئرز قائم ہیں اور گئی اداروں کو ان کے نام سے منسوب کیا گیا ہے۔ انہوں نے اپنی تاریخ کا جو شہرہ آفاق "مقدمہ" لکھا، اس میں تاریخ سے زیادہ بشریات اور عمرانیات سے متعلق مواد موجود ہے۔ ابن خلدون کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ تاریخ کو محض نقل کر دینے پر اکتفانہیں کرتے بلکہ واقعات کا عمرانی تجزید کرتے ہیں اور یہ دیکھتے ہیں کہ جس دور سے وہ واقعہ منسوب ہے، اس کے مجموعی حالات (Ethos) میں اس واقعے کا بوناعقلاً ممکن ہے بھی یا نہیں۔ پچھلے باب میں ہم نے تاریخی تنقید کے جو اصول بیان کیے ہیں، اگر چہ وہ ابن خلدون سے پہلے دریافت ہو پہنا عظر تاریخ پر ان کابڑے پیانے پر اطلاق ابن خلدون ہی نے کیا ہے۔ تاہم اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ انہوں نے جو تجزیہ کر دیا ہے، وہ حرف آخر ہے اور اس پر نظر ثانی نہیں ہو سکتی ہے۔ اس کتاب میں ہم نے بھی ایک حد تک ابن خلدون کے بیان کر دہ انہی

<sup>49</sup>ابن کثیر 11/577

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اصولوں پر عمل پیراہونے کی کوشش کی ہے۔

چو تھی صدی ہجری میں مسلمانوں کے ہاں تاریخ کی بنیاد پر فرقہ بندی اپنے عروج کو پنچی اور یہ تقسیم گہری ہوتی چلی گئ۔ اس سے پہلے تمام مسلمان ، خواہ ان کے سیاسی اور تاریخی نظریات کچھ بھی ہوں ، اکتھے نماز پڑھتے تھے اور مل جل کر رہتے تھے۔ اگلے دو تین سوہر س میں یہ تقسیم گہری ہوتی چلی گئی اور ان فرقوں میں باہم مناظرے بازی نے جنم لیا۔ ان مناظر وں میں یہ طریقہ اختیار کیا گیا کہ اپنے اپنے نظم کے مطابق روایات پیش کی جائیں۔ چھٹی ساتویں صدی ہجری تک علمی و ذہنی سطح تبدیل ہو چکی تھی اور مختلف علوم میں بہت وسعت پیدا ہو چکی تھی۔ اب عام پڑھے لکھے شخص کے لیے ممکن نہیں تھا کہ وہ سابقہ صدیوں کے ہر بڑے راوی کے بارے میں معلومات رکھ سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ اس زمانے میں روایات کی تنقید اور معلومات کو معلومات کو معلومات کی حالات سے متعلق فنون پر کتابیں لکھی جانے لگیں۔ پانچویں ، چھٹی اور ساتویں صدی میں ان کتابوں میں موجو د معلومات کو کیا اور ایش کئی جانے لگی۔ اس زمانے میں بڑے بڑے تا یہ ہوئے۔ اس کے بعد ساتویں اور آٹھویں صدی میں تاریخی روایتوں کی خاروں کی خاروں کی خاروں کی خار ہوئے۔ اس کے بعد ساتویں اور آٹھویں صدی میں تاریخی روایتوں کی خاروں کی خاروں کی خاروں کی خاروں کی جانے لگی۔ اس زمانے میں بڑے بڑے تاریخی نقاد پیدا ہوئے جن میں ابن کشر (273۔ 774/1301-771) ، ابن خلیدون (240۔ 273۔ 774/1301) میں شاریخ عسقلانی (248۔ 773) نمایاں تھے۔

ہم جانتے ہیں کہ جب کوئی ٹرینڈ کسی معاشرے میں جاری ہوتو نیاٹرینڈ آ جانے سے پراناٹرینڈ یک دم ختم نہیں ہو جاتا ہے۔ مثلاً ہمارے دور میں کمپیوٹر کی ایجاد سے پرنٹنگ پریس کا دور ختم نہیں ہوا ہے۔ اسی طرح پرنٹنگ پریس کی ایجاد کے بھی پانچ سوسال بعد تک ہاتھ سے لکھی ہوئی کتابیں چلتی رہی ہیں۔ بالکل اسی طرح تیسری صدی ہجری کے مور خین نے جو ٹرینڈ شر وع کیا تھا کہ ہر طرح کی روایت کو اکٹھا کر لیا جائے ، بہر حال جاری رہا۔ ابن عبد البر (1071-463/979) اور ابن اثیر (1233-630/1160-555) کی کتابیں اسی رجان کے مطابق لکھی گئیں۔ تاہم پانچویں صدی میں آکر ایک تبدیلی یہ پیدا ہوئی کہ سند کو غیر ضر وری سمجھ کر حذف کیا جانے لگا تاکہ عبارت کا تسلسل بر قرار رہے۔ یہ ایک نہایت ہی خطر ناک رجمان ثابت ہوا اور اس کے نتیج میں بہت سی روایات بغیر کسی چھان بین کے مور خین میں عام رواج یا گئیں۔

دسویں صدی سے لے کر چود ہویں صدی ہجری تک پانچ سوبرس کا زمانہ مسلمانوں کے ہاں علمی جمود، شخصیت پرستی اور اندھی تقلید کا دور ہے۔ اگرچہ بڑی علمی شخصیات اس دور میں بھی پیدا ہوتی رہی ہیں جنہوں نے تاریخی روایات کا ناقد انہ جائزہ لیا، لیکن اہل علم کی اکثریت بس اسی کو کافی سمجھتی رہی ہے کہ قرون وسطی میں لکھی ہوئی کتابوں کے مندرجات کو محض اس وجہ سے قبول کر لیاجائے کہ اسے کسی بڑے عالم نے اپنی کتاب میں درج کیا ہے۔ چنانچہ کسی بات کو مقبول بنانے کے لیے یہ کہنا ہی کافی ہو گیا کہ ابن اثیر، ابن کثیریا ابن خلدون نے اسے اپنی کتب تاریخ میں درج کیا ہے۔

اب پندہرویں صدی ہجری یا اکیسویں صدی عیسوی میں اس رجحان میں تبدیلی آرہی ہے۔ کمپیوٹر اور انٹرنیٹ کی ایجاد نے مسلم

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 68 of 507

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

نوجوانوں کے ذہنوں کو وسیع کرنے کے عمل کا آغاز کیا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ سابقہ چودہ صدیوں کاعلمی ریکارڈ انٹر نیٹ پر بلا معاوضہ دستیاب ہو چکا ہے۔ لو گوں میں دینی علم کو سکھنے ، آن لائن کتابیں پڑھنے اور اندھی تقلید اور شخصیت پرستی سے ہٹ کر معاملات کو تنقیدی نگاہ سے دیکھنے کار جمان پرورش پار ہاہے۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ ہم سابقہ مورخین کے کام کو کافی نہ سمجھیں بلکہ فن تاریخ کے مسلمہ اصولوں کے تحت روایات کا تنقیدی جائزہ لے کر ہی کسی بات کو قبول یارد کریں۔

#### ار دو کی کتب تاریخ کون سی بیں؟

اردوزبان میں کتابیں لکھے جانے کی تاریخ بہت قدیم نہیں ہے۔ اٹھار ہویں صدی عیسوی کے اواخر میں اردوزبان ، ایک علمی زبان کے طور پر ابھر ناشر وع ہوئی اور انیسویں صدی کے وسط میں اس میں کتابیں لکھی جانے لگیں۔ اردو میں تاریخ پر زیادہ تر کام بیسویں صدی میں ندوۃ العلماء اور دار المصنفین اعظم گڑھ کے اداروں میں ہوا۔ ان دونوں اداروں کے بانی مولانا شبلی نعمانی (1915-1857) تھے۔ میں ندوی علماء نے اسلام کے اولین دورکی تاریخ لکھی ان میں شاہ معین الدین ندوی نمایاں تھے۔ اسی دور میں مولانا اکبر شاہ خان نجیب بندوی علماء نے اسلام کے اولین دورکی تاریخ اسلام " ککھی۔ شیعہ عالم جسٹس امیر علی (1928-1849) نے اس موضوع پر آبادی (1938-1849) نے اس موضوع پر Spirit of Islam اور Spirit of Islam کھیں جن کے اردوتر جے شائع ہوئے۔

ان تمام اہل علم نے اپنی تواریخ کھتے ہوئے قرون وسطی کی کتب تاریخ ابن اثیر، ابن کثیر، ابن عبد البر، ابن خلدون اور اسی نوعیت کے دیگر مآخذ پر انحصار کیا۔ بہت کم ہی ایسا ہواہے کہ اردویاا نگریزی کے کسی مورخ نے ابتدائی صدیوں کی کتب تاریخ میں جاکر واقعات کے اصل مآخذ کی جانچ پڑتال (Source Criticism) سے کام لیا ہو۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ تاریخی اعتبار سے بالکل ہی گئی گزری روایات کو اس طرح بیان کیا جانے لگا کہ بیہ گویا کہ بالکل ہی سیچ اور حقیقی واقعات ہیں۔ اکبر شاہ صاحب نے اپنی کتاب میں ایک حد تک درایت (Internal Criticism) کے اصولوں سے کام لیا ہے، تاہم تمام واقعات کے بارے میں انہوں نے یہ روش اختیار نہیں کی ہے اور بہت سے واقعات کی ختیق کے بغیر انہیں سابقہ مور خین پر اعتماد کرتے ہوئے بیان کر دیا ہے۔

بہت سے اہل علم نے جزوی طور پر بعض واقعات جیسے شہادت عثمان، عہد معاویہ اور شہادت حسین رضی اللہ عنہم کے بارے میں کتابیں لکھی ہیں اور ان میں تاریخی تنقید کے اصولوں سے کام لیا ہے تاہم ابھی تک کوئی ایسی کتاب ہماری نظر سے نہیں گزر سکی جس میں مصنف نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے پورے دور سے متعلق واقعات کی چھان بین کی ہو۔ اردو کے تاریخی لٹریچ میں موجود اس خلا نے ہمیں یہ کتاب لکھنے پر مجبور کیا ہے۔

# صحابہ کرام کی کر دار کشی

اس سیکشن میں ہم اس بات کا جائزہ لیں گے کہ کون سے صحابہ کر ام رضی اللہ عنہم کی کر دار کشی کی گئی اور اس کے اسباب کیا تھے؟اس

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 69 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

کے ساتھ ساتھ ہم یہ دیکھیں گے کہ یہ کر دار کشی کن لو گوں نے کی اور یہ روایتیں تاریخ کی کتابوں میں منتقل کیسے ہوئیں؟ کر دار کشی کی مہم کے اسباب بنیادی طور پر تین قشم کے تھے: سیاسی، مذہبی اور قبائلی۔ہم ان کی تفصیل بیان کرتے ہیں:

#### 1-سیاسی اسباب

تاریخ کے مطالعے سے معلوم ہو تاہے کہ پہلی اور دو سری صدی ہجری میں حکومت وقت کے خلاف متعدد باغیانہ تحریکیں اٹھیں۔ ان تحریکوں کی بیہ ضرورت تھی کہ عوامی حمایت حاصل کی جائے۔ اس کے علاوہ انہیں اپنے کارکنان کے جذبات کو مشتعل کرنے کی ضرورت تھی۔ ان باغیانہ تحریکوں کے قائدین کو یہ کام آسان لگا کہ ماضی کی شخصیتوں کا نام استعال کرکے لوگوں کی حمایت حاصل کی حائے اور ان کے جذبات کو مشتعل کیا جائے۔

اس مقصد کے لیے جس بستی کے نام کوسب سے زیادہ استعال کیا گیا، وہ سید ناعلی رضی اللہ عنہ کی ذات تھی۔ ایک پارٹی نے آپ سے غیر معمولی عقیدت کا اظہار کیا اور آپ کی شخصیت کو ایک دیوتا کی سی حیثیت دینے (Idolization) کی کوشش کی۔ بعض او گوں نے آپ کو صحابہ کرام میں سب سے افضل قرار دیا تو بعض نے آپ کا در جہ نبی بلکہ اس سے بھی بلند کرنے کی کوشش کی۔ بعض افراد نے آپ کی کر دار آپ کو خدا کا او تار قرار دیا اور بعض نے یہ کہا کہ آپ کے اندر خدا حلول کر گیا تھا۔ اس کے بر عکس مخالف پارٹیوں نے آپ کی کر دار کشی (Demonization) کی کوشش کی اور آپ کو جلیل القدر صحابی کے درجے سے اتار کر آپ پر معاذ اللہ کفر کا فتوی عائد کیا یا پھر آپ کو قاتل عثمان بنانے کی کوشش کی۔ اس کے ساتھ ہوا، انہیں بھی مختلف پارٹیوں نے اپنی اپنی ضرورت کے مطابق ہیر و یا ولن بنانے کی کوشش کی۔ ان میں خاص طور پر حضرت علی کے ساتھ ہوا، انہیں بھی مختلف پارٹیوں نے اپنی اپنی ضرورت کے مطابق ہیر و یا ولن بنانے کی کوشش کی۔ ان میں خاص طور پر حضرت طلحہ، زبیر ، عائشہ ، معاویہ اور عمر و بین عاصر ضی اللہ عنہم شامل ہیں۔ ان کے علاوہ خلفائے ثلاثہ حضرت ابو بکر ، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کی کر دار کشی کی گئے۔

بعینہ یہی معاملہ سانحہ کربلاکے ساتھ ہوا۔ سیرنا حسین رضی اللہ عنہ کی مظلومانہ شہادت کے واقعات سنا کر چونکہ لوگوں کے جذبات مشتعل کر کے تحریک اٹھانا آسان تھا، اس وجہ سے اس پورے واقعے کو رومانوی رنگ (Romanticizing) دے دیا گیا۔ اس کے برعکس حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے اپنی حکومت کی قربانی دے کر مسلمانوں میں جو اتحاد پیدا کیا، اسے بالکل نظر انداز کر دیا گیا کیونکہ باغیانہ تحریکوں کے لیے اس میں کوئی ایسی مثال موجود نہ تھی جس سے وہ لوگوں کے جذبات کو ابھار سکتے۔ جن لوگوں کو حضرت حسن اور حسین رضی اللہ عنہماسے کسی وجہ سے بغض تھا، انہوں نے ان حضرات کی کر دار کشی بھی گی۔

ہم یہ دیکھتے ہیں کہ خاص کر ان حضرات کی کر دار کشی کی گئی ہے جو کسی نہ کسی درجے میں سیاسی امور میں شریک رہے۔ ایسے صحابہ جو سیاست سے دور رہے ، کے بارے میں بہت ہی کم کر دار کشی پر مبنی روایات ملتی ہیں۔ مثلاً حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں تنقیدی روایات مل جاتی ہیں لیکن ان کے صاحبز ادے عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے بارے میں ایسی کوئی روایت نہیں ملتی۔ اسی طرح حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ کی کر دار کشی کی گئی ہے لیکن انہی کے عابد و زاہد فرزند عبد اللہ بن عمر ورضی اللہ عنہما کا سبجی

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

#### احترام کرتے ہیں۔

انسان کی بیر عادت ہے کہ وہ اپنے مفادات کی عینک سے دنیا کو دیکھتاہے اور ضرورت پڑنے پر جھوٹ سے بھی کام چلالیتا ہے۔ دنیاوی اور دینی معاملات سبھی میں ایسا ہوتا ہے۔ اگر ہم اپنے دور کا جائزہ لیں تو ایسا ہی نظر آتا ہے۔ جو لوگ بھی سیاست کے میدان میں اتر تے ہیں ، ان کی اخبارات بھی جی کھول کر کر دار کشی کرتے ہیں لیکن ایسے لوگ جو خاموشی سے علمی مشاغل یاعبادت میں مشغول رہتے ہیں ، ان کے بارے میں ایسا نہیں ہوتا۔ ہم دیکھتے ہیں کہ چھوٹی موٹی مساجد کے امام صاحبان محفوظ رہتے ہیں جبکہ بڑی بڑی مساجد کے ائمہ کے خلاف ساز شیں کرکے انہیں معزول کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ حکومت اور کاروباری اداروں کے چھوٹے موٹے ملاز مین کے خلاف کوئی آواز نہیں اٹھا تا مگر بڑے عہدوں پر فائز لوگوں کو خاص طور پر نشانہ بنایا جاتا ہے۔

#### 2-مذہبی اسباب

جب آپ کسی ایسے شخص کو دیکھیں جو اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کسی کی کر دار کشی کر تاہے تو جان لیجے کہ وہ شخص زندیق ہے۔اس کی وجہ رہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم برحق ہیں، قر آن برحق ہے اور جو کچھ حضور لائے ہیں، حق ہے۔ یہ سب کچھ ہم تک صحابہ کر ام ہی کے واسطے سے پہنچاہے تو ان صحابہ پر اعتراض کرنے کا مقصد اس کے سوااور کچھ نہیں ہو سکتا ہے کہ وہ ہمارے گواہوں کو مجر وح کریں تاکہ اس طرح قر آن اور حدیث ہی کو بے کار بناکر رکھ دیں۔اس سے بدر جہا بہتر ہے کہ خود ایسے لوگوں کو قابل اعتراض اور مجر وح قر ار دیا جائے۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی کر دارکشی کا یہ مذہبی محرک ابتدائی صدیوں میں نمایاں رہاہے۔ اسلام نے جزیرہ نماعرب اور اس کے گر دو نواح کے علاقوں پر غلبہ پالیاتھا، اس وجہ سے یہاں پر پہلے سے موجو د مذاہب کے لوگوں میں ایک بے چینی پائی جاتی تھی کیونکہ وہ اسلام کو اپنے مذاہب کے لیے خطرہ محسوس کر رہے تھے۔ ان میں خاص کر عرب کے قدیم مشرکانہ دین، یہودیت، مجوسیت اور مانی ازم کے لوگ نمایاں تھے۔ ان لوگوں نے اس خطرے سے خٹنے کے لیے اپنے تئیں یہ کوشش کی کہ وہ بظاہر مسلمانوں کے لبادے میں سامنے آئیں اور اسلام سے متعلق شکوک و شبہات پیدا کریں۔ عربوں میں یہی وہ لوگ تھے جنہوں نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ذانے میں ارتداد کی تحریک پیدا کی اور پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت برپا کی۔ اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور میں انہی لوگوں نے فتنہ وفساد برپا کے رکھا۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>ابن حجر عسقلانی، الاصابه فی تمییز الصحابه - مقدمه - 1/24 - قاہرہ: مرکز ہجر للبحوث والدراسات العربيه واسلاميه -

پہلی صدی ہجری میں ان میں صرف ایک شخصیت الی ہے جو غیر معمولی طور پر نمایاں ہے اور اس کانام ہے عبداللہ بن سبا۔ اس کے متعلق بیان کیاجا تا ہے کہ وہ ایک یہودی خاندان سے تعلق رکھتا تھا اور اس نے خاص کر اسی مقصد کے لیے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں اسلام قبول کیا اور عبادت وریاضت سے اپناسکہ مسلمانوں پر جمانے کی کوشش کی۔ اس نے مختلف شہر وں میں ڈیرہ ڈال کر یہ کوشش کی کہ حکومت وقت کے خلاف ایک باغیانہ تحریک پیدا کر دی جائے اور اس کے لیے اس نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نام کوخوب استعال کیا۔ موجودہ دور کے بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ابن سباکوئی حقیقی نہیں بلکہ محض ایک افسانوی شخصیت تھی۔ اس موضوع پر ہم تفصیل سے آگے گفتگو کریں گے۔

دوسری صدی ججری میں جب بنوعباس برسر اقتدار آئے توان کے ساتھ ایران اور خراسان کے باشندوں کو خاصی پذیرائی حاصل ہوئی۔
ان میں قدیم ایرانی مذاہب کے لوگ بھی شامل تھے۔ انہوں نے پہلی صدی ہجری کی باغی تحریک کے ساتھ تعلق قائم کیے اور ان کے ساتھ مل کر ایسی روایتیں وضع کیں جن کا مقصد ہی یہ تھا کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے کر دار کو مجروح کرکے ان پرسے امت کا اعتماد اٹھایا جائے۔ چونکہ صحابہ کرام ہی کے ذریعے قرآن اور حدیث امت تک پہنچی ہے، اس وجہ سے ان پر اعتماد اٹھ جانے کا نتیجہ یہ ہوتا کہ لوگوں کا قرآن و حدیث پر ہی اعتماد اٹھ جاتا۔ چنانچہ کثیر تعداد میں روایتیں گھڑی گئیں اور انہیں مسلمانوں میں پھیلایا گیا۔ دوسری صدی کے مور خین کے بارے میں ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ ان کی غالب اکثریت ایسی تھی جو ہرقتم کے رطب و یابس کو قبول کر لیتی تھی۔ انہوں نے ان روایتیں تیسری صدی ہجری کی کتب تاریخ تھی۔ انہوں نے ان روایتیں تیسری صدی ہجری کی کتب تاریخ کا حصہ بنالیا۔ ان سے یہ روایتیں تیسری صدی ہجری کی کتب تاریخ کا حصہ بنالیا۔ ان سے یہ روایتیں تیسری صدی ہجری کی کتب تاریخ کا حصہ بنالیا۔ ان سے یہ روایتیں تیسری صدی کی کتب تاریخ کا حصہ بنالیا۔ ان سے یہ روایتیں تیسری صدی کی کتب تاریخ کا حصہ بنالیا۔ ان سے بعد کی صدیوں کی کتب تاریخ کا حصہ بن گئیں۔

ایسانہیں ہے کہ ان لوگوں کا یہ داؤکامیاب ہوگیا ہو۔ اللہ تعالی نے چو نکہ اپنے دین کی حفاظت کرنا تھی، اس وجہ سے اس نے محدثین کی صورت میں اس فتنہ کا سدباب کر دیا۔ انشاء اللہ مسلمانوں کی علمی تاریخ کے ضمن میں ہم تفصیل سے بیان کریں گے کہ اس موقع پر محدثین میں ایک بجیب تحریک پیدا ہوئی اور وہ یہ تھی کہ حدیث کوبیان کرنے والے راویوں کے حالات کا سراغ لگایاجائے اور یہ جانے کی کوشش کی جائے کہ یہ لوگ کس درج میں قابل اعتاد تھے۔ اس کے لیے جو غیر معمولی محنت ان محدثین نے کی، اس کا نتیجہ یہ ہم اب جانتے ہیں کہ عہد رسالت اور عہد صحابہ سے متعلق معلومات کے قابل اعتاد کون سے ہیں اور نا قابل اعتاد کون سے۔ اگر چہ محدثین کا فوکس احادیث کے راویوں پر تھالیکن انہوں نے اس کے ضمن میں تاریخی روایات کے راویوں سے متعلق بھی اہم معلومات ہم تک پہنچادیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان لوگوں کی روایتیں گھڑنے کے باوجود امت نے بحیثیت مجموعی صحابہ کرام کے بارے میں ان روایات کو قبول نہیں کیااور آج بھی امت کی غالب اکثریت سبھی صحابہ سے دل وجان سے محبت کرتی ہے۔

## 3\_ قبائلی اسباب

اس کے علاوہ ایک اور فیکٹر بھی ایساہے جس کی وجہ سے بعض مخصوص لو گوں کی کر دار کشی کی گئی جن میں سے بعض صحابہ ہیں اور بعض

تابعین۔ ہم جانتے ہیں کہ مختلف عرب قبائل میں ایک دوسرے دشمنیاں پائی جاتی تھیں۔ ان میں بنو کلاب، بنوطے، بنو ازد، بنو نخع، بنو کندہ وغیرہ وہ قبائل سے جو عراق کی فتح کے بعد بھرہ اور کوفہ میں جاکر آباد ہو گئے تھے۔ ان کی باہمی چپقاش اسلام کے بعد بھی جاری رہی۔ جب راویوں نے تاریخی روایات بیان کرنا شروع کیں تو انہوں نے قبائلی دشمنی میں اپنے مخالف افراد کے نام مختلف جرائم کے ضمن میں بیان کر دیے۔ حضرت عثان کی شہادت ہو یا حضرت حسین رضی اللہ عنہما کی، جنگ جمل ہو یا جنگ صفین، سانحہ حرہ ہو یا کوئی اور واقعہ۔۔۔ راویوں نے اپنے مخالف قبائل اور ذیلی قبائل کوبدنام کرنے کے لیے ان کے نام جھوٹ منسوب کیا۔ اس وجہ سے تاریخی روایات کی جانچ پڑتال کرتے ہوئے یہ دیکھنا بھی ضروری ہے کہ جس شخص کی کر دار کشی کی جارہی ہے، اس کے قبیلے اور راوی کے قبیلے روایات کی جانچ پڑتال کرتے ہوئے یہ دیکھنا بھی ضروری ہے کہ جس شخص کی کر دار کشی کی جارہی ہے، اس کے قبیلے اور راوی کے قبیلے میں کوئی دشمنی تو نہیں تھی ؟ اس کے لیے عرب قبائل کے باہمی تعلقات اور تاریخی شخصیات اور راویوں کے شجرہ نسب کا مطالعہ نہایت ایس کے ایے انساب کی کتب سے بہت مدد مل سکتی ہے۔

# تاریخی روایات (Historical Reports) اور ان کے راویول (Narrators) کی چھان

#### بين

اوپر ہم تفصیل سے بیان کر چکے ہیں کہ تاریخی معلومات کی تحقیق اور تجزیہ کیسے کیا جاتا ہے؟ خاص کر ایسی تاریخی روایات جن سے کوئی بڑا سیاسی یا مذہبی اختلاف پیدا ہو، کی تفصیلی چھان بین کی ضرورت ہوتی ہے اور ماخذ کی تحقیق، داخلی تحقیق، خارجی تحقیق اور تاریخی اسباب کا تجزیہ کے تمام طریقوں کو اختیار کرنا وہاں ضروری ہو جاتا ہے۔ یہ اختلاف عام طور پر انہی روایات میں پایا جاتا ہے جن میں مخصوص صحابہ کرام کی کر دارکشی کی گئی ہے۔ اس سیشن میں ہم دیکھیں گے کہ ان تاریخی روایات کی چھان بین کیسے کی جائے؟

#### کون سے راویوں نے صحابہ کر ام سے جھوٹ منسوب کیا؟

اگر ہم کتب تاریخ کا جائزہ لیں تو ہمیں معلوم ہو تاہے کہ صحابہ کرام اور دیگر شخصیات کی کر دار کشی پر مبنی روایات کا %99 حصہ صرف چند افراد سے مروی ہے۔ یہ سب وہ ہیں جو دوسری یا تیسری صدی ہجری کے مشہور "اخباری" ہیں۔ ان میں ابو مخنف لوط بن یجی، محمد بن سائب الکببی، ہشام بن محمد بن عمر الواقدی اور سیف بن عمر التیمی نمایاں ہیں۔ ان کے علاوہ کچھ اور لوگ بھی ہیں لیکن ان سے مروی الیمی دویا ایسی روایات کی تعداد بہت ہی کم ہے۔

ان مور خین کے بارے میں اوپر جو تفصیلات جرح و تعدیل کے ماہرین نے بیان کی ہیں، ان سے معلوم ہو تاہے کہ یہ تمام کے تمام راوی شدید ضعیف، متعصب اور نا قابل اعتماد تھے۔ ان میں سے اکثر پر یہ الزام ہے کہ جھوٹ گھڑ کر صحابہ کرام کی طرف منسوب کر دیا کرتے تھے۔ فن تاریخ کا یہ مسلمہ اصول ہے کہ اگر ایک شخص کسی معاملے میں متعصب ہو، تواس کی بات کو قبول نہیں کیاجا تا ہے۔ یہ تمام حضرات عہد صحابہ کے ساٹھ ستر سال بعد پیدا ہوئے۔ یہ ان واقعات کے چشم دید گواہ نہ تھے بلکہ انہوں نے ادھر ادھر سے

عبد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

## کیاراویوں کی چھان بین حسن ظن کے قرآنی تھم کی خلاف ورزی نہیں ہے؟

یہاں پرایک سوال یہ اٹھتا ہے کہ جب ہمیں قر آن مجید نے حسن ظن کا حکم دیا ہے تو پھر ان راویوں سے متعلق بھی حسن ظن ہی کیوں نہ رکھا جائے اور ان کی باتوں کو قبول کیوں نہ کیا جائے۔ اس کے جواب کے لیے ایک مثال پر غور کیجے۔ اگر ہمیں کسی شخص سے کروڑوں کی ڈیل کرنا ہو یا اس کے ساتھ اپنی پکی کارشتہ کرنا ہو اور ہمارا کوئی قابل اعتماد دوست ہمیں آگر یہ بتائے کہ یہ شخص دراصل بہت بڑا فراڈ یا اور دھو کے باز ہے تو کیا ہمیں حسن ظن سے کام لیتے ہوئے اس شخص سے معاملہ کرلینا چاہیے؟ یقینی طور پر ہمیں اس شخص سے حسن ظن تورکھنا چاہیے مگر اس سے ڈیل میں احتیاط برتی چاہیے۔ ہم یا تو اس شخص کے بارے میں تحقیقات کریں گے اور اگر شخیق ممکن نہ ہوئی اور ڈیل کرنے سے اجتناب کریں گے۔ بعینہ یہی معاملہ ان راویوں کے ساتھ بھی کرنا چاہیے کہ ان سے حسن ظن رکھتے ہوئے ان کی روایتوں کو قبول کرنے میں احتیاط برتنا چاہیے۔ یہ احتیاط حسن ظن کے خلاف نہیں ہے۔ سورۃ الحجرات میں جہاں ہمیں حسن ظن کا حکم دیا گیا ہے، وہاں اس بات کا حکم بھی موجود ہے کہ کسی غلط شہر ت رکھنے والے کی بات پر قدم اٹھانے سے پہلے اس بات کی شخص تحقیق کرلینا چاہیے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبًا فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ.

اے اہل ایمان! اگر آپ لوگوں کے پاس کوئی فاسق خبر لے آئے تو اس کی اچھی طرح تحقیق کر لیا کریں۔ کہیں ایسانہ ہو کہ آپ کسی گروہ کو جہالت میں نقصان پہنچا بیٹھیں اور پھر اپنے فعل پر نادم ہوں۔(الحجرات49:6)

اب چونکہ ان راوبوں کے بارے میں ہمیں نہایت ہی قابل اعتماد اہل علم میں سے ایک دو نہیں بلکہ دسیوں افراد نے بتا دیا ہے کہ یہ متعصب اور جھوٹ گھڑنے والے لوگ ہیں،اس وجہ سے ہمیں چاہیے کہ ان کی بیان کر دہ روایات کی چھان بین ضرور کرلیں۔ہمیں ان راوبوں کی ذات سے کوئی دشمنی نہیں رکھنی چاہیے لیکن ان کی بیان کر دہ روایات کو قبول کرنے میں احتیاط برتنی چاہیے۔

#### ان راویوں سے متعلق معلومات کا ماخذ کیاہے؟

اب بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ جن ماہرین نے ان مورخین کوغیر مستند قرار دیاہے،ان کی معلومات کاماخذ کیاہے؟انہوں نے کس بنیاد پر ان مورخین کوغیر مستند قرار دیاہے۔اس کے لیے ہمیں فن رجال کے ارتقاء کو دیکھنا ہو گا۔

عهد صحامه اور حدید ذبمن کے شبهات

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ دور جاہلیت ہی ہے عربوں میں "فن انساب "کو غیر معمولی حیثیت حاصل تھی اور ان کے ماہرین مختلف قبائل، ان کے خاندانوں اور نمایاں افراد کے حالات کو ریکارڈ کیا کرتے تھے۔ دور جاہلیت میں کتابیں کھنے کار جمان نہیں تھا بلکہ ان معلومات کو سینوں میں محفوظ کیاجا تا تھا۔ جو شخص ان معلومات کا بڑاحافظ ہو تا، اسے معاشر سے میں نہایت ہی عزت کی نگاہ سے دیکھاجا تا کیونکہ یہی قبائلی تاریخ تھی جس کی بنیاد پر اہل عرب اپنے اپنے قبیلے پر فخر کیا کرتے تھے۔ اسلام کے بعد کتابیں تحریر کرنے کار جمان پیدا ہوا جو کہ دو سری صدی ہجری میں بہت نمایاں ہو گیا۔ اس میں دیگر علوم کی طرح انساب اور طبقات کی کتابیں بھی لکھی جانے ۔ جو لوگ یہ کام کرتے تھے، انہیں افراد یا قبائل سے کوئی ذاتی قشم کا تعلق نہ ہو تا تھا بلکہ وہ نہایت ہی غیر جانبداری سے ان افراد کے حالات زندگی (Biography) مرتب کرتے۔ ممکن ہے کہ کوئی ایک ماہر، کسی ایک شخص سے تو متعصب نہ ہو سکتے شخص کے بارے میں متعصب ہو اور اس کے بارے میں کچھ کھے دے، لیکن تمام کے تمام ماہرین اس شخص سے تو متعصب نہ ہو سکتے شھ

حالات زندگی مرتب کرنے والوں کے ساتھ ساتھ ماہرین کا ایک اور طبقہ بھی تھا جسے "ماہرین جرح و تعدیل" کہا جا تا ہے۔ ان میں بیہ لوگ نمایاں ہیں:

- يچي بن معين (848-233/775-848)
- ابن المديني (848-777/234-161)
- احمد بن حنبل (855-164-241/780)
  - بخارى (194-256/810-870)
- ابوحاتم الرازي (890-277/811-195)
  - نسائی(915-214-303/829)
  - ابن حبان (270-354/883-965)•
  - ابن عد كي (976-976/890)
  - دار قطنی (306-385/918-995)

اس فن کی ضرورت اس لیے محسوس ہوئی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ سے متعلق روایات کی جانچ پڑتال کر کے بیہ فیصلہ کیا جاسکے کہ کون سی روایت مستند ہے اور کون سی نہیں۔ان حضرات نے اس فن میں مہارت حاصل کی کہ ان لو گوں کے حالات کی جانچ پڑتال کر کے بیہ فیصلہ کریں کہ کون ساشخص لا کق اعتماد ہے اور کس درجے میں ہے اور کون ساشخص نا قابل اعتماد ہے اور اس کا

عبد صحابہ اور حدید ذہمن کے شبهات

درجہ کیاہے؟ ان حضرات نے بارہ درجوں کا ایک اسکیل مرتب کیا جس میں چھ درجات جرح (نا قابل اعتماد ہونا) اور چھ درجات تعدیل (قابل اعتماد ہونا) کے مقرر کیے۔ ان میں سب سے نچلا درجہ "کذاب" کا تھا جس میں انتہائی درجے کا جھوٹا شخص شار کیا جاتا۔ ابو مخنف، واقدی، سیف بن عمر اور ہشام کلبی کا شار اسی آخری طبقے میں کیا گیاہے۔

جرح وتعدیل کے ماہرین نے عالم اسلام کے مختلف شہر ول کے سفر کیے اور ان راویوں سے متعلق معلومات اکٹھا کیں۔ یہ حضرات متعد د بنیادوں پرکسی راوی کو ثقتہ یاضعیف یا کذاب قرار دیتے تھے:

- ایک تواس راوی سے ملنے جلنے والوں سے اس کے حالات معلوم کیے جاتے۔ اگر وہ راوی ان کے زمانے میں زندہ ہو تا تواس سے مل کر اور اس کے حالات کی جانچ پڑتال کرتے ور نہ ان لو گوں سے رائے لیتے، جو اس شخص کو جانتے تھے۔
- اسراوی کی بیان کردہ روایات کامواز نہ اس کے ہم سبق دیگر راویوں کی بیان کردہ روایات سے کرتے اور اگریہ دیکھتے کہ اس راوی کی روایات میں فرق ہے تو پھر اس کی مزید چھان بین کرکے اس کے متعلق فیصلہ کرتے۔ مثلاً ایک استاذ کے دس شاگر د بیں۔ ان میں سے نو تو اپنے استاذ کی روایت کو ایک طرح بیان کرتے ہیں جبکہ دسواں اس سے مختلف بات کرتا ہے۔ اس فرق کی چھان بین کی جاتی اور یہ دیکھا جاتا فرق سنجیدہ نوعیت کا ہے یا معمولی ہے اور کیا یہ شخص کیا ہر روایت میں ایسا کر رہا ہے یا کسی ایک آدھ جگہ اس سے ایسا ہوا ہے۔ جس شخص کی روایات میں انہیں بہت زیادہ فرق ماتا، اس کے فرق کے تناسب سے اس کا درجہ متعین کیا جاتا۔

ان حضرات نے اس فن پر کتابیں لکھیں اور یہ فن مرتب ہوتا چلا گیا۔ آٹھویں صدی ججری میں اس فن کے ایک بہت بڑے ماہر گزرے جن کانام ابوالحجاج یوسف المزی (1341-654-654) ہے۔ انہوں نے سابقہ ماہرین کی کتابوں کوایک انسائیکلوپیڈیا کی شکل میں اکٹھا کر دیا، جس کانام "تہذیب الکمال" ہے۔ اس انسائیکلوپیڈیا کی عظمت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس کی بیروت شکل میں اکٹھا کر دیا، جس کانام "تہذیب الکمال" ہے۔ اس انسائیکلوپیڈیا کی عظمت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس کی بیروت کے طبع شدہ ایڈیشن کی 35 جلدیں ہیں جن میں سے ہر ایک 500 صفحات پر مشتمل ہے۔ مزی ہی کے ایک شاگر دسٹس الدین ذہبی کے طبع شدہ ایڈیشن کی 35 جلدیں ہیں جن میں اس کو بنیاد بنایا ہے کنام سے اس کا ایک خلاصہ تیار کیا جو اب پانچ پانچ سوصفحات کی آٹھ جلدوں میں چھپتا ہے۔ ہم نے اس کتاب میں اس کو بنیاد بنایا ہے کیونکہ اس میں علم جرح و تعدیل کی سابقہ کتابوں کا خلاصہ آگیا ہے۔ ذہبی نے ایک اور کتاب بھی لکھی جو "سیر الاعلام النبلا" کے نام سے مشہور ہے۔ اس میں انہوں نے 4300 صفحات میں 6895 مشہور لوگوں کا تذکرہ کیا ہے۔ یہ کتاب بھی ہماراماخذر ہی ہے۔

#### راوبوں سے متعلق معلومات کس حدیک مستند ہیں؟

اب بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ ان ماہرین نے جو معلومات مرتب کی ہیں، وہ بذات خود کس درجے میں مستند ہیں؟ کہیں ایساتو نہیں کہ ان ماہرین نے اپنے کسی تعصب کے سبب کسی راوی کو کذاب کہہ دیا ہو۔

عبد صحامه اور حدید ذبحن کے شبهات

عقلی اعتبار سے ایسا ممکن ہے کہ ایک ماہر کسی شخص سے تعصب کی بنیاد پر اسے کذاب کہہ دے لیکن یہ ممکن نہیں ہے کہ ہر ماہر ہی اسے تعصب کی بنیاد پر انسے کذاب کہہ دے لیکن یہ ممکن نہیں ہے کہ مختلف شہر وں اور مختلف زمانوں سے تعلق رکھنے والے ان ماہرین نے مل کر یہ سازش کی ہو کہ چلو فلاں فلاں کو مل کر "کذاب" قرار دے ڈالیس۔ جرح و تعدیل کے ماہرین میں آپس میں اختلاف رائے بھی ہو تا ہے لیکن ہمارے زیر بحث مورخ راویوں کے بارے میں یہ سب کے سب متفق ہیں کہ یہ حضرات قابل اعتباد نہیں ہیں۔

ویسے بھی اگر ہمیں کسی سے رشتہ کرناہویااس سے کوئی کاروباری ڈیل کرناہواور اس کے بارے میں ہمیں اڑتی اڑتی خر بھی مل جائے کہ وہ قابل اعتماد نہیں تو ہم یا تواس سے معاملہ کرنے میں احتیاط کرتے ہیں۔ بالکل اسی طرح جب ان مور خین کے بارے میں بہت سے ماہرین نے ہمیں یہ بتادیا کہ یہ نا قابل اعتماد ہیں تو پھر عقل کا تقاضا یہی ہے کہ ان کی روایات کو قبول کرنے میں احتیاط کی جائے۔

## کیاتاریخ پر شخقیق کے لیے علم جرح و تعدیل سے مد دلینا درست ہے؟

اس سوال کا جواب ہاں میں ہے کیونکہ علم رجال ہی سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ روایات بیان کرنے والے لوگ کس درجے میں قابل اعتماد ہیں۔ امت کی اکثریت کا موقف یہی ہے تاہم اعتماد ہیں۔ امت کی اکثریت کا موقف یہی ہے تاہم بعض لوگوں کا خیال ہے جہ کہ علم جرح و تعدیل کو تاریخ پر شخقیق میں استعال نہیں کرناچا ہے۔ یہاں ہم فریقین کے دلائل پیش کررہے ہیں۔ قارئین خود اندازہ کرسکتے ہیں کہ کون ساموقف درست ہے۔

#### علم جرح وتعديل سے مد دنہ لينے والوں كے دلائل

#### علم جرح وتعدیل سے مددنہ لینے والوں کے دلائل یہ ہیں:

بعض حضرات تاریخی روایات کو جانچنے کے لئے اساءالر جال کی کتابیں کھول کر بیٹھ جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فلاں فلاں راویوں کو ائمہ رجال نے مجروح قرار دیاہے، اور فلاں ایک روایت جس کے نے مجروح قرار دیاہے، اور فلاں ایک روایت جس کے حوالے سے بیان کرتا ہے اس سے تووہ ملاہی نہیں۔ اس طرحوہ تاریخی روایات پر تنقید حدیث کے اصول استعال کرتے ہیں اور اس بنا پر اس کو ردکے دین کہ فلاں واقعہ سند کے بغیر نقل کیا گیاہے، اور فلاں روایت کی سند میں انقطاع ہے۔

یہ باتیں کرتے وقت یہ لوگ اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ محدثین نے روایات کی جانچ پڑتال کے یہ طریقے دراصل احکامی احادیث کے لیے اختیار کیے ہیں، کیوں کہ ان پر حرام و حلال، فرض و واجب اور مکر وہ و مستحب جیسے اہم شرعی امور کا فیصلہ ہوتا ہے اور یہ معلوم کیاجاتا ہے کہ دین میں کیا چیز سنت اور کیا چیز سنت نہیں ہے. یہ شر الکلا اگر تاریخی واقعات کے معاملہ میں لگائی جائیں، تو اسلامی تاریخ کے ادوار ما بعد کا توسوال ہی کیا ہے، قرن اول کی تاریخ کا بھی کم از کم 9/10 حصہ غیر معتبر قرار پائے گا، اور ہمارے مخالفین ان ہی شر الکا کو سامنے رکھ کر ان تمام کارناموں کو ساقط الاعتبار قرار دے دیں گے جن پر ہم فخر کرتے ہیں، کیوں کہ اصول حدیث اور اساء الرجال کی تنقید کے معیار پر ان کا بیشتر حصہ پورا نہیں اثر تا۔ حدیہ ہے کہ سیرت یاک میں بھی مکمل طور پر اس شرط کے ساتھ مرتب نہیں کی جاسکتی کہ ہر روایت ثقات سے ثقات نے متصل سند کے

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ

ساتھ بیان کی ہو۔

خاص طور پر واقدی اور سیف بن عمر اور ان چیسے دوسرے راویوں کے متعلق ائمہ جرح و تعدیل کے اقوال نقل کر کے بڑے زور کے ساتھ بیہ دعوی کیا جاتا ہے کہ حدیث ہی نہیں، تاریخ ٹیس بھی ان لوگوں کا کوئی بیان قابل قبول نہیں ہے۔ لیکن جن علاء کی کتابوں سے ائمہ جرح و تعدیل کے بیہ اقوال نقل کیے جاتے ہیں، انہوں نے صرف حدیث کے معاملہ میں ان لوگوں کی روایات کورد کیا ہے۔ رہی تاریخ، مغازی اور سیر، توانی علاء نے اپنی کتابوں میں جہال کہیں ان موضوعات پر پچھ کھا ہے، وہال وہ بکثرت واقعات انہی لوگوں کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر حافظ ابن حجر کود کھیے، جن کی "تہذیب التہذیب" سے ائمہ رجال کی بیہ جسیں نقل کی جاتی ہیں۔ وہ این تاریخی تصنیفات ہی میں نہیں بلکہ اپنی شرح بخاری (فخ الباری) تک میں جب طزوات اور تاریخی واقعات کی تشرح کرتے ہیں تو اس میں جگہ جگہ واقد کی اور سیف بن عمر اور ایسے ہی دو سرے مجر وح راویوں کے بیانات بے تکلف نقل کرتے جیں۔ ای طرح حافظ ابن کثیر لین کتاب" البدایہ والنہایہ" میں خود ابو مختف کی سخت نہ مت کرتے ہیں، دو انہوں نے اس کے حوالہ سے بیان کے بیں۔ اس صاف معلوم ہو تا ہے کہ علم حدیث کے اکابر علاء نے ہمیشہ تاریخ اور حدیث کے در میان واضح فرق محوظ رکھا ہے اور ان دونوں کو خلط ملط کر کے وہ ایک چیز پر تقدید کے وہ اصول استعال نہیں کرتے جو در حقیقت دو سری چیز کے لیے وضع کیے گئے تھے۔ یہ طرز عمل صرف محدثین بی کا نہیں، اکابر فقہاء تک کا ہے جو روایات کو قبول کرنے میں اور بھی زیادہ سختی برتے ہیں۔ مثال کے طور پر امام شافعی ایک طرف واقد ی کو تخت کذا ہے گئے کہ ہے۔ یہ طرز عمل صرف محدثین بی کا نہیں، اکابر فقہاء تک کہ جو روایات کو قبول کرنے میں اور بھی زیادہ سختی برتے ہیں۔ مثال کے طور پر امام شافعی ایک طرف واقد کی کو سخت کذا ہے گئے تھے۔ یہ طرز عمل

اس کے یہ معنی بھی نہیں ہیں کہ یہ لوگ ان مجر وح راویوں کے تمام بیانات کو آئکھیں بند کر کے قبول کرتے چلے گئے ہیں۔ دراصل انہوں نے نہ ان لوگوں کے تمام بیانات کورد کیا ہے اور نہ سب کو قبول کر لیا ہے۔ وہ ان میں سے چھانٹ چھانٹ کر صرف وہ چیزیں لیتے ہیں، جو ان کے نزدیک نقل کرنے کے قابل ہوتی ہیں، جن کی تائید میں بہت سادو سر اتاریخی مواد بھی ان کے سامنے ہو تا ہے، اور جن میں سلسلہ واقعات کے ساتھ مناسبت بھی پائی جاتی ہے۔ اس لیے کوئی معقول وجہ نہیں ہے کہ ابن سعد، ابن عبد البر، ابن کثیر، ابن جریر، ابن اثیر، ابن حجر اور ان جیسے دوسرے ثقہ علماء نے اپنی کتابوں میں جو حالات مجر وح راویوں سے نقل کیے ہیں، انہیں رد کر دیا جائے۔ یاجو با تیں ضعیف یا منقطع سندوں سے لی ہیں، یا بلا سند بیان کی ہیں، ان کے متعلق یہ رائے قائم کر لی جائے کہ وہ بالکل بے سر ویا ہیں، محض گپ ہیں اور انہیں بس اٹھا کر بھینک ہی دینا چیا ہے۔ 51

#### علم جرح وتعديل سے مددلينے كے قائلين كے دلائل

عام اہل علم کاموقف میہ ہے کہ علم جرح و تعدیل کا استعال جیسے حدیث کی چھان بین کے لیے ہوتا ہے، ویسے ہی تاریخ پر بھی کیا جانا چاہیے۔ علم تاریخ میں ماخذ کی تحقیق (Source Criticism) ایک مسلمہ اصول ہے اور سبھی ممالک کے مورخین اس پر عمل کرتے ہیں۔ یہ بات تومانی جاسکتی ہے ہے کہ عام سے معاملات میں ماخذ کی تحقیق کی ضرورت نہیں ہے لیکن جن روایات کی بنیاد پر امت میں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 78 of 507

<sup>51</sup> سير ابوالا على مودودي \_ خلافت وملوكيت \_ حديث و تاريٌّ كا فرق \_ ص 304-302

فرقے بنے ہوئے ہوں، تاریخ ہی نہیں بلکہ عقائد میں بھی اختلاف پیدا ہوا ہو اور جن کی بنیاد پر ماضی کے کسی انسان کے کر دار پر انگل اٹھائی گئی ہو، ان کے معاملے میں تو ضروری ہے کہ علم رجال کی بنیاد پر پوری طرح چھان بین کے بعد ہی کسی بات کو قبول یا مستر دکیا جائے۔اس کی وضاحت ہم ایک مثال کے ذریعے کرتے ہیں۔

فرض کیجے کہ ایک بڑے دینی عالم کے بارے میں یہ بات معلوم و معروف ہے کہ مالی امور میں وہ ایک دیانت دار شخص ہے۔ ان کی دیانت داری کے واقعات مشہور و معروف ہیں اور اس معاملے میں ان کے کر دار پر ان کے کسی دشمن نے بھی کبھی اعتراض نہیں کیا ہے۔ یہ عالم 1950 میں وفات پا جاتے ہیں۔ ایک ایسا شخص جو بالفرض 1965 میں پیدا ہو تاہے اور اس کے بارے میں یہ بات مشہور و معروف ہے کہ وہ کسی مذہب دشمن سیاسی جماعت سے تعلق رکھتا ہے، دینی شخصیات کے بارے میں متعصب ہے اور ان کے متعلق محموف ہو ٹا پر اپیگنڈ اکر تاہے۔ اب یہ شخص کوئی ایسا واقعہ بیان کرے جس کے مطابق وہ عالم اپنے مدر سے کے فنڈ میں کر پشن کرتے ہے تو کیا ہمیں اس شخص کی بیان کر دہ روایت کو آئے تھیں بند کر کے قبول کر لینا جاہیے؟

یقیناً ہمارا جواب نفی میں ہو گا۔ سب سے پہلے تو ہم اس روایت کو اس بنیاد پر مستر دکر دیں گے کہ اس کو بیان کرنے والا خود قابل اعتماد نہیں ہے اور وہ دینی شخصیات سے متعلق جموٹا پر اپیکیٹر اکر تا ہے۔ پھر اس سے یہ یو چھاجائے گا کہ وہ توان عالم کی وفات کے 15 سال بعد پیدا ہوا، وہ اس واقعے کا عینی شاہد تو ہو نہیں سکتا۔ اس نے یہ بات کس سے سن ہے؟ اگر وہ شخص کی کانام نہ بتا سکے تو یہی کہاجائے گا کہ اس نے جو روایت بیان کی ہے، اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ اگر وہ کسی دو سرے شخص کا نام بتادے تو اس شخص کے بارے میں بھی لاز ما تجزیہ کیا جائے گا کہ وہ شخص کون ہے؟ اس کے حالات کیا تھے؟ کیا وہ کسی کے بارے میں متعصب تھایا نہیں؟ کیا وہ کسی سیاسی ہماعت کے پر اپیکٹیڈ اونگ میں شامل تو نہیں تھا؟ یہ سب با تیں دیکھی جائیں گی اور تب بی یہ فیصلہ کیا جائے گا کہ یہ واقعہ درست ہو سکتا ہما جائے بیا نہیں۔ ہمارا خیال ہے کہ اگر جرح و تعدیل کو تاریخ میں استعال نہ کرنے کے قائلین میں سے کسی شخص کے استاذیا والدین کے بارے میں متعصب لوگوں اور ان کی مخالف جماعتوں بارے میں متعصب لوگوں اور ان کی مخالف جماعتوں کے پر اپیکٹیڈ اونگ کے لوگوں کے بارے میں اس سے بڑھ کر بی استعال کرنی چاہے۔

یہ بات کہ "قرن اول کی تاریخ کا بھی کم از کم 9/10 حصہ غیر معتبر قرار پائے گا،اور ہمارے مخالفین ان ہی شر اکط کو سامنے رکھ کر ان تمام کارناموں کو ساقط الاعتبار قرار دے دیں گے جن پر ہم فخر کرتے ہیں، کیوں کہ اصول حدیث اور اساءالر جال کی تنقید کے معیار پر ان کا بیشتر حصہ پورا نہیں اتر تا۔ " بھی درست نہیں ہے۔ قرن اول میں سے عہد رسالت کی تاریخ کا بڑا حصہ قر آن مجید اور صحیح احادیث میں بیان ہوا ہے۔ عہد صحابہ کی تاریخ کے بڑے بڑے واقعات، جن میں ان کے تمام مثبت کارنامے شامل ہیں، پورے تواتر سے ہم تک منتقل ہوئے ہیں اور ان کے بارے میں کوئی غیر مسلم مورخ بھی انکار نہیں کر سکتا ہے۔ یہ کوئی ایک دوروایتیں نہیں بلکہ ہز ارہاروایتیں ہیں جو مل کر کم از کم معنوی حد تک حد تواتر تک پہنچی ہیں۔ اگر کوئی شخص ان کا انکار کرناچا ہے تووہ دن میں سورج کی موجود گی کا انکار بھی

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 79 of 507

#### کر سکتاہے اور یہ بھی کہہ سکتاہے کہ زمین پر ہوااور پانی موجو د نہیں ہیں۔

یہ بات بھی درست نہیں ہے کہ طبری، ابن اثیر، ابن حجر اور ابن کثیر جیسے محقق علماء نے واقدی اور ابو مخنف وغیرہ کی تمام روایتوں کو قبول کیا ہے۔ ان حضرات نے عام سے معاملات میں ان لوگوں کی روایتوں کو قبول کیا ہے لیکن جہاں صحابہ کرام کی کر دار کشی جیسا حساس معاملہ ہے، وہاں ان پر تنقید کی ہے۔ اوپر آپ طبری، ابن اثیر اور ابن کثیر کے اقتباسات پڑھ ہی چکے ہیں کہ انہوں نے اپنی کتب کے متعلق خو دیہ کہہ دیا ہے کہ ہم نے بات کو محض نقل کیا ہے، اس کے صحیح ہونے یانہ ہونے کی ذمہ داری اس شخص پر ہے جس کا ہم نے حوالہ دیا ہے۔

#### کیاان نا قابل اعتماد راویول کی تمام روایتول کورد کر دیا جائے؟

اب سوال یہ پیداہو تاہے کہ کیاہم ان نا قابل اعتاد راویوں کی تمام روایتوں کورد کر دیں کیونکہ اگر ہم ایسا کریں گے تو پھر عہد صحابہ کی تاریخ کا%90 حصہ ضائع ہوجائے گا اور ہمیں اس ضمن میں پچھ بھی علم نہ ہو سکے گا۔ اول تو یہ دعوی ہی درست نہیں ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ ہماری تاریخ انہی چندراویوں کی مر ہون منت ہے۔ طبری میں ان چار پانچ افراد یعنی واقدی، سیف بن عمر، ابو مخنف اور ہشام کلبی کی روایتوں کو اکٹھا کر لیاجائے تو یہ 90 نہیں بلکہ کافی کم بنتا ہے۔ ڈاکٹر خالد کبیر علال نے ان راویوں کی کل روایات کی تعداد 1819 گوائی ہے ہو جو کہ طبری کی روایات کا 1819 ہمیں جے۔ پھر ان چاروں راویوں کی تمام روایتوں کو دریابر دکرنے کی ضرورت نہیں ہے بلکہ صرف انہی روایتوں پر تنقید کی جائے گی جن میں انہوں نے خاص طور پر حقائق کو مسخ کرتے ہوئے صحابہ کرام کی کر دار کشی کی کوشش کی ہے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ عام تاریخی واقعات میں انہیں کوئی گڑبڑ کرنے کی ضرورت نہ تھی، لیکن جن معاملات میں یہ متعصب تھے، ان میں انہوں نے حقائق کو مسخ کرنے کی کوشش کی ہے۔ ہم اپنی زندگیوں میں یہ دیکھتے ہیں کہ لوگ عام طور پر جھوٹ نہیں بولتے لیکن جہاں انہوں نے حقائق کو مسخ کرنے کی کوشش کی ہے۔ ہم اپنی زندگیوں میں یہ دیکھتے ہیں۔ یہی معاملہ ان متعصب راویوں کا ہے کہ جہاں انہیں معاملہ ان کے مفادات یا تعصبات کا آ جائے، وہاں پھر وہ جھوٹ سے کام لیتے ہیں۔ یہی معاملہ ان متعصب راویوں کا ہے کہ جہاں انہیں تعصب کا مرض لاحق ہوا، وہاں انہوں نے جھوٹی روایت گھڑی یا سچی روایت میں جعلی جملے داخل کر دیے لیکن جہاں تعصب کا معاملہ نہیں تھا، وہاں انہیں بھی جھوٹ بولنے کی ضرورت محسوس نہیں ہوئی۔

تاریخی روایات میں ہم دیکھتے ہیں کہ انہوں نے بعض واقعات تو پورے کے پورے خود گھڑے ہیں لیکن اکثر مشہور تاریخی روایات کے ضمن میں ایک آدھ ایسے جملے یا پیر اگراف کا اضافہ کر دیاہے کہ جس سے وہ اپنامقصد حاصل کر سکیں۔ مثلاً حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کے انتخاب کا واقعہ مشہور ہے۔ اسے بالعموم یہ ٹھیک بیان کرتے ہیں لیکن بچ بچ میں کوئی ایک آدھ لفظ یا جملہ ایسالگا جاتے ہیں، جس سے

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> خالد كبير علال ـ مدرسة الكذابين في رواية البّاريخ الاسلامي و تدويينه \_ 115 ـ الجزائر: دار البلاغ

ان کا مقصد پورا ہو جاتا ہے۔ اس کے برعکس مثلاً جنگ صفین اور سانحہ کر بلا کے واقعات میں پوری پوری جعلی روایتیں موجو دہیں۔ اس وجہ سے لازم ہے کہ ہم ان چاروں راویوں اور ان کے دیگر ساتھیوں کی ان روایات پر قبول نہ کریں جن میں صحابہ کی کر دارکشی کی گئ ہو۔ ہاں عام واقعات جن میں ایسانہ ہو، کو قبول کرنے میں حرج نہیں ہے۔ تاہم اگر کوئی بہت مختاط ہو اور وہ ان راویوں کی کسی روایت کو بھی قبول نہ کرے، تو اس کا طرز عمل بھی ٹھیک ہے اور اس کے طریقہ کار پر کوئی اعتراض نہیں کیا جا سکتا ہے، مگر پھر وہ تفصیلی تاریخ مرتب نہ کرسکے گا۔

ہم اپنے زمانے میں بھی دیکھتے ہیں کہ ایساہی ہو تاہے۔روزانہ اخبار میں بے شار ایسے واقعات کا ذکر ہو تاہے جو عام نوعیت کے ہوتے ہیں جیسے کہیں کوئی حادثہ پیش آیا، یاکسی نے غرباء کی مد دکی یاکسی ملک میں جنگ چھڑ گئی یا کہیں سیلاب آگیا۔ اس معاملے میں کسی راوی کو جھوٹ بولنے کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی ہے، اس وجہ سے ان کے بارے میں کوئی تردد نہیں کر تاہے کہ خبر کی جانچ پڑتال کرے۔ انہیں عام طور پر درست تسلیم کر لیاجاتا ہے اور اگر ان کی تر دید اگلے چندروز میں شائع نہ ہو تو یہ مسلمہ حیثیت اختیار کر جاتے ہیں۔ اس کے برعکس اگر اخبار میں کسی ایسے شخص کے بارے میں خبر چھے، جس کا اعلی کر دار معلوم و معروف ہو۔ مثلاً عبد الستار اید ھی صاحب یا مدر ٹر بیاصاحبہ کے بارے میں کوئی شخص ہے ہو دہ قشم کے الزامات عائد کرے تو ہر شخص چونک اٹھے گا اور یہ جانے کی کوشش کرے گا کہ اخبار کو یہ خبر کہاں سے ملی ہے۔ پھر اس شخصیات سے سی وجہ گا کہ اخبار کو یہ خبر کہاں سے ملی ہے۔ پھر اس شخصیات کے بارے میں متعصب ہو، وہ ہے۔ وہ ان شخصیات کے بارے میں متعصب ہو، وہ ہے۔ وہ ان شخصیات کے بارے میں متعصب ہو، وہ ہے۔ وہ ان شخصیات کے بارے میں متعصب ہو، وہ ہے۔ وہ ہی کا در ست ہوئے براسے ہو کہ یہ خبر کی کاراستہ اختیار کرے گا اور اس خبر کے درست ہوئے براض ارکرے گا۔

اس طریق کارپرایک سوال مزید وارد ہوتا ہے کہ کیایہ طرز عمل "عیٹھا میٹھا ہیپ ہپ، کڑواکڑوا تھوتھو" کے متر ادف نہیں ہے اور کیا اسے دوغلی پالیسی نہیں کہاجائے گا؟اس کے جواب کے لیے ہم ایک اور مثال سے وضاحت کرتے ہیں۔ فرض کیجے کہ کوئی ایساشخص ، جس کا اپنا کیر یکٹر مشکوک ہو، ہمیں آکر یہ بتائے کہ ہمارے دادانے فلال وقت فلال شہر کاسفر کیا تھا اور اس وقت انہوں نے اس شخص کو سوروپے دے کر اس کی مد د کرتے تھے اور سفر بھی کو سوروپے دے کر اس کی مد د کی تھی۔ ہمیں معلوم ہو کہ ہمارے دادانیک آدمی تھے اور ہر ضرورت مند کی مد د کرتے تھے اور سفر بھی کرتے رہتے تھے۔ کیا اس بات پر یقین کرنے میں ہمیں کوئی تر دد ہو گا؟ اس کے بر عکس اگر وہ آکر یہ کہے کہ جناب آپ کے دادار شوت لیتے تھے، یا انہوں نے کسی طوا کف سے ناجائز تعلقات قائم کیے تھے، یا وہ خود کسی طوا کف کی اولاد تھے۔ کیا اس شخص کی بات پر ہم فوراً ایمان لے آئیں گے؟اول تو ہم فوراً ہی اس کی بات کی تر دید کریں گے۔اگر وہ اپنے دعوی کے حق میں کوئی ثبوت پیش کرے گاتواس کی ہر ممکن جانج پڑتال کی کوشش کریں گے اور جب تک آخری در ج میں ٹھوس ثبوت نہ ملیس گے، اس وقت تک اس کی بات کا اعتبار نہ کریں گے۔

بالکل اسی طرح عام تاریخی روایات جن میں عام سے واقعات ہوں اور کوئی اختلافی بات نہ ہو، ایک نا قابل اعتماد راوی سے بھی قبول کی جا سکتی ہے لیکن اختلافی امور میں، خاص کر جب اس شخص کی روایت دیگر صبحے روایتوں کے خلاف ہو، کورد کرنالازم ہے۔اس کو ایک اور

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 81 of 507

مثال سے سیجھے۔ ہمارے دور میں اکثر صحافی کسی نہ کسی سیاسی پارٹی کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں۔ جب وہ پچھ لکھتے ہیں تو اپنی پارٹیوں کی حمایت کرتے ہیں اور مخالف پارٹیوں کی کر دارکشی کرتے ہیں۔ پچھ صحافی ایسا کھلے عام کرتے ہیں اور پچھ ذرافنکاری کے ساتھ ڈھکے چھپے انداز میں لکھتے ہیں۔ ایسا کرنے پر انہیں اپنی اپنی پارٹیوں کی جانب سے بیسہ ملتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ان کی ایسی تحریروں کا کوئی اعتبار نہ کیا جائے گا لیکن اگر یہی صحافی کسی ایسے معاملے میں پچھ بیان کریں جس کا کوئی تعلق اس پارٹی بازی سے نہ ہو، مثلاً ساجی نوعیت کا کوئی آئر ٹیکل لکھیں، یادنیا کے کسی اور ملک کے بارے میں پچھ لکھیں تو اس کا اعتبار کر لیا جاتا ہے۔

یہاں یہ سوال پیداہو تا ہے کہ ان متعصب راویوں کی عام باتوں کو بھی کیوں لیاجائے۔ چو نکہ یہ معلوم ہے کہ وہ جھوٹ گھڑتے تھے، تو پھر ان کی تمام روایات ہی کو دریابرد کیوں نہ کر دیاجائے؟ آئیڈیل تو یہی ہے کہ ایسابی ہونا چاہیے لیکن اس میں ایک عملی مسئلہ ہوا وہ یہ ہے کہ اگر ان راویوں کی تمام روایتوں کو اٹھا کر چھینک دیاجائے تو پھر تاریخی کتب میں جزوی تفصیلات نہ مل سکیں گی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہی وہ لوگ تھے جنہیں تاریخ میں دلچیں تھی اور انہوں نے اس سے متعلق ہر قسم کی رطب ویابس روایتیں اکٹھی کی وجہ یہ ہے کہ یہی وہ لوگ تھے جنہیں تاریخ میں ہی یہی حال ہے۔ اگر کوئی شخص ہمارے زمانے کی تاریخ لکھنے بیٹھے اور یہ اصول کیس۔ اس زمانے تو کیا،خود ہمارے دور کے بارے میں بھی یہی حال ہے۔ اگر کوئی شخص ہمارے زمانے کی تاریخ لکھنے بیٹھے اور یہ اصول کھی ہی نہ سکے گا کیونکہ شاید ہی کوئی ایسا صحافی ہو گا جس کا تعلق کسی بھی پارٹی سے نہ ہو۔ اس وجہ سے درست اصول یہی ہے کہ ان راویوں کی عام روایتیں تبول کر لی جائیں لیکن جس محاطے میں یہ متعصب ہوں، اس محاطے میں ان کی روایات کو قبول نہ کیا جائے۔ اگر کوئی ایسا شخص مل جائے ہو بالکل ہی غیر جانبدار ہو تو پھر اس کی بات کو باقی سب پریقدیاً تربچ دی جائے گی۔ تاہم یہ بھی حقیقت ہے کہ کوئی ایسا شخص مل جائے ہو بالکل ہی غیر جانبدار ہو تو پھر اس کی بات کو باقی سب پریقدیاً تربچ دی جائے گی۔ تاہم یہ بھی حقیقت ہے کہ کوئی ایسا شخص مل جائے راویوں کی روایات زیادہ ملتی ہیں۔

یہاں ایک سوال یہ بھی پیدا ہوتا ہے کہ اگر کوئی راوی کسی شخص کے بارے میں متعصب ہے لیکن وہ الیی روایت پیش کرتا ہے جو اس

کے اپنے تعصبات کے خلاف ہے تو کیااس روایت کو قبول کیا جائے؟ اس سوال کا جو اب ہاں میں ہے۔ ہمارے زمانے میں ایک شخص مثلاً
پیپلز پارٹی سے تعلق رکھتا ہو اور کوئی الیمی بات کہے جو مسلم لیگ کے حق میں ہو، یا پیپلز پارٹی کے خلاف ہو، تو اسے تسلیم کر لیا جاتا ہے کہ
یہ گھرکی گواہی ہے۔ اسی طرح مسلم لیگ کے لوگوں کی الیمی بات جو ان کے خلاف اور پیپلز پارٹی کے حق میں ہو، تسلیم کرنے میں کسی کو
کوئی مسئلہ نہیں ہوتا۔ بالکل اسی طرح ابو مخنف، سیف بن عمر، ہشام کلبی اور اس نوعیت کے دیگر راویوں کی جوروایتیں صحابہ کرام کے
حق میں ہوں، انہیں قبول کرنے میں کوئی چیز مانع نہیں ہے۔

#### مور خین نے نا قابل اعتماد روایتیں اپنی کتب میں درج کیوں کی تھیں؟

ایک عام طالب علم کے ذہن میں بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ متعصب راویوں کی بیہ روایتیں مور خین نے اپنی کتابوں میں درج ہی کیوں کیں اور انہیں اٹھا کر باہر کیوں نہ چینک دیا؟ کیا اس کا بیہ مطلب نہیں کہ بیہ مور خین ، ان متعصب راویوں پر اعتاد کرتے تھے؟ اس

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 82 of 507

سوال کاجواب ہم اوپر دے چکے ہیں تاہم اس کے اہم پہلویہاں دوبارہ بیان کر رہے ہیں۔

یہ سوال اصل میں اس دور کے علمی مزاج اور ماحول سے لاعلمی کی بنیاد پر پیدا ہوتا ہے۔ اس ماحول کی تفصیل ہم پہلے بیان کر بچکے ہیں۔

تاری کئے جو اولین مآخذ ہمیں دستیاب ہیں، یہ بالعموم تیسری صدی ہجری میں لکھے گئے ہیں جب دور صحابہ کی تاری کو دو سوہرس سے

زائد کاعرصہ گزر چکا تھا۔ جیسا کہ ہم اوپر بیان کر پچکے ہیں کہ دوسری صدی کے نصف تک مسلم دنیا میں کافذ کمیاب تھا، اس وجہ سے

کا ہیں لکھنے کر پھیلانے کارواج نہیں تھابلہ جولوگ لکھتے تھے، اس کی حیثیت ان کی ذاتی ڈائری کی ہی ہواکرتی تھی۔ جب مسلمانوں نے

140/757 کے لگ بھگ چینیوں سے کافذ بنانے کافن سیکھا تو ان کے ہاں کتابیں لکھنے کے عمل کا آغاز ہوا اور تیسری صدی ہجری کے

16اکل اور نصف میں جب کتابیں ہڑے بیانے پر لکھی جانے لگیں تو ان کا اسلوب وہی تھا جو اس سے پہلے زبانی روایت کا چلا آرہا تھا۔ سب

19 کے بہلے تو ضرورت اس امر کی محسوس ہوئی کہ جو کچھ علم اب تک زبانی یا ذاتی ڈائریوں کی صورت میں چلا آرہا ہے، اسے مرتب کر لیا

جائے۔ چنانچہ تفسیر، حدیث، فقہ، تاریخ، اوب، شاعری، فلفہ غرض ہر علم میں جو پچھ دستیاب تھا، اسے لکھا جانے لگا۔ حدیث اور

عرار کے خوابی ہیں پہلے مرطے پر ان روایات کو اکٹھا کیا گیا۔ اہل علم کافو کس یہ تھا کہ علم کو مرتب کیا جائے، سجے و فلط کو بحد میں اگلے

مرسال گلے۔ روایات پر شقید اور چھان مین کے عمل کا آغاز تیسری صدی ہجری کے نصف سے شروع ہو ااور اب تک جاری ہو ادر کے ناقد مین نے اپنی ترجیات سے متعین کیں کہ جن روایات میں کوئی دین مسئلہ ہو، ان کی چھان میں پہلے کر کی جائے۔ تاریخی روایات

یہ بات ہم جانتے ہیں کہ کوئی مصنف جب کتاب لکھتا ہے تو وہ اپنے زمانے کے لوگوں کی علمی اور ذہنی سطح ہیں کو مد نظر رکھتے ہوئے لکھتا ہے۔ آج ہم جو کتب لکھر ہے ہیں، ہم زیادہ سے زیادہ اگلے پچاس سوبرس کے قار ئین کی علمی و ذہنی سطح کوہی مد نظر رکھ سکتے ہیں۔ ابن سعد، طبر ی اور بلاذری وغیرہ نے بھی جب کتب لکھیں تو ان کے پیش نظر ہم لوگ نہیں سے بلکہ ان کے اپنے دور کے قار ئین سے یہ لوگ پہلی دو صدیوں کے کم از کم مشہور راویوں سے اچھی طرح واقف سے اگر ان کے سامنے مثلاً واقدی یا ابو محنف کی کوئی روایت پیش کی جاتی تو وہ جانتے سے کہ واقدی اور ابو محنف کا علمی مقام کیا ہے اور ان کی روایتوں پر کس در ہے میں اعتبار کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح سے وہ بآسانی یہ معلوم کر لیتے کہ قابل اعتماد روایت کون سی ہے اور نا قابل اعتماد کون سی۔ یہی وجہ ہے کہ مور خین نے ان کی روایتوں کو درج کر دیا کیونکہ ان کے سامنے اپنے دور کے لوگ سے جو صبح اور ضعیف روایتوں میں فرق کر سکتے ہے۔

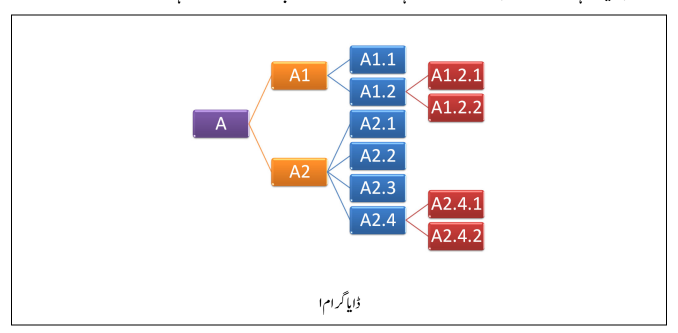
اصل میں یہ بعد کے ادوار کے مور خین کی غلطی ہے کہ انہوں نے مکھی پر مکھی مارتے ہوئے سابقہ مور خین کی بیان کر دہ روایتوں کو آئکھیں بند کر کے قبول کیا اور پھر سند کے بغیر اپنی کتب میں درج کر لیا۔ ان کاکام یہ تھا کہ قدیم مور خین کی بیان کر دہ روایتوں کی چھان بین کر کے اپنی کتب لکھتے لیکن روایت پر ستی کی وجہ سے انہوں نے ایسانہ کیا۔ تاہم محقق مور خین جیسے ابن کثیر -774/1301 روایت پر ستی کی وجہ سے انہوں نے ایسانہ کیا۔ تاہم محقق مور خین جیسے ابن کثیر -774/1301 روایتوں پر تنقید بھی کی ہے لیکن ان حضرات نے بھی ہر اہم مقام پر ایسانہیں (1372 اور ابن خلدون (1405 -732) نے روایتوں پر تنقید بھی کی ہے لیکن ان حضرات نے بھی ہر اہم مقام پر ایسانہیں

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 83 of 507

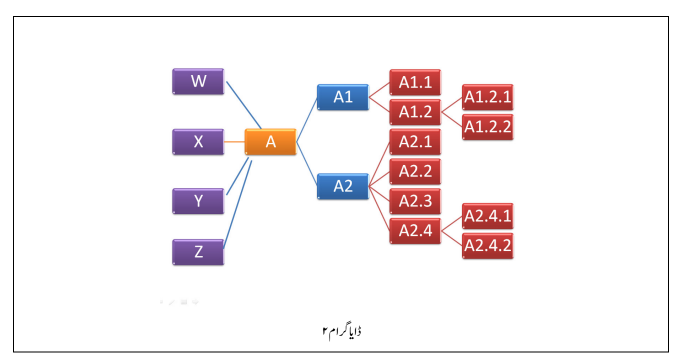
کیا ہے بلکہ بعض مخصوص مواقع پر ہی ایسا کیا ہے۔ اس کی وجہ بھی شاید یہ رہی ہوگی کہ تاریخ کے جو معاملات ان کے زمانے میں اہمیت اختیار کر گئے، انہوں نے ان پر تاریخی تنقید کے اصول استعال کیے لیکن جو معاملات ان کے زمانے میں زیادہ اہم نہیں سمجھے گئے، وہاں انہوں نے شخصی کی ضرورت محسوس نہیں گی۔ ہمارا بھی معاملہ یہی ہے کہ ہم انہی مسائل پر زیادہ گہر ائی میں شخصی کرتے ہیں جو ہمارے زمانے میں ہاٹ ایشوز بن جاتے ہیں اور دیگر معاملات کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

## کیاایک روایت کامتعد دکتب میں پایاجانااس کے مستند ہونے کی دلیل ہے؟

اس سوال کا جواب نفی میں ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ مور خین نے روایتوں کو ایک دوسرے سے نقل کیا ہے۔ ایک مورخ اگر دوسرے م مورخ سے کوئی روایت نقل کر تاہے تواس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ روایت میں کوئی اضافی مضبوطی پیدا ہو جاتی ہے۔ بعد کی کڑیوں میں جتنے مرضی لوگ روایت کرتے رہیں، اس سے فرق نہیں پڑتا۔ اصل بات یہ ہوتی ہے کہ واقعے کے عینی شاہدین کی تعداد کیا ہے؟ اس کی وضاحت ہم ایک مثال سے کرتے ہیں۔ ہم اپنے دور میں دیکھتے ہیں کہ کوئی مشہور آدمی قتل ہو گیا ہے۔ کوئی شخص یہ بیان کر دیتا ہے کہ اسے فلال نے قتل کیا ہے۔ اس سے سن کر دس آدمی ہے بیان کرتے ہیں کہ فلال نے فلال کو قتل کیا ہے۔ پھر ان دس سے سن کر دس آدمی ہے بیان کرتے ہیں کہ فلال نے فلال کو قتل کیا ہے۔ پھر ان دس سے سن کر موسوسے سن کر ہز ار آدمی یہی بات بیان کرتے ہیں۔ عد الت میں ان سب کی گواہی صرف ایک ہی شخص کی مانی جائے گی کیونکہ اصل عینی شاہدا یک ہے۔ اگر وہ عینی شاہد ایک ہے۔ اس سے توعد الت اس کی گواہی پر فیصلہ نہیں کر سکتی ہے۔



عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات



آپ ڈایا گرام اسل دیکھ سکتے ہیں کہ راوی A نے کوئی بات دوافر اد A1, A2 سے بیان کی۔ A1 نے وہ بات آگے دو مزید افراد , A1.1 سے کہی اور پھر A1.2 نے اسے مزید دوافر اد A1.2.1 اور A1.2 سے کہہ دی۔ اسی طرح دوسرے شخص A2 نے اس بات کو زیادہ پھیلایا اور چار افراد تک یہی بات پہنچا دی اور انہوں نے آگے اس بات کو پہنچا دیا۔ ڈایا گرام کے اندر اگرچہ تیرہ افراد اس بات کو پہنچا دیا۔ ڈایا گرام کے اندر اگرچہ تیرہ افراد اس بات کو کہت کہہ رہے ہیں لیکن در حقیقت سے بات ایک ہی شخص A کی کہی ہوئی بات ہے۔ اگر یہی شخص A قابل اعتاد نہیں ہے تو بات بھی قبول نہیں کی جائے گی۔ جعلی تاریخی روایات میں سے چیز عام ہے کہ کسی واقعے کو بیان کرنے والا ایک ہی شخص ہو تا ہے جس کا اپنا چال چلن مشکوک ہو تا ہے۔

واقعے سے متعلق ان شہاد توں کی ایک اور شکل ہو سکتی ہے جو ڈایا گرام ۲ میں بیان کی گئی ہے۔ اس میں دیکھیے توبظاہر اس واقعے کو چار افراد کی بیت کو صرف اور صرف ایک شخص افراد کی بیت کو صرف اور صرف ایک شخص متند ہونے کا دار و مدار اسی ایک شخص پر ہے۔ اگر یہ شخص جموٹ بولتا ہو تو ممکن ہے کہ ایٹ سے پہلے دس ہیں پچاس عینی شاہد پیدا کر لے۔ جعلی تاریخی روایات میں بالعموم یہی معاملہ ہے۔ عام طور پر یہ ہوتا ہو کہ ایک روایات کو کئی مور خین بیان کرتے ہیں لیکن اس کی سند کسی ایک شخص جسے ابومخنف یا واقد کی پر پہنچ کر یہی شکل اختیار کر لیتی ہے جو ہم نے او پر بیان کی ہے۔ اس کے بعد یہی شخص اپنے او پر کے بہت سے راوی پیدا کر لیتا ہے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

## میچھ اس کتاب کے بارے میں

#### آپ کی یہ کتاب جانبدارانہ کیوں ہے؟

اس کتاب پریہ اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ آپ نے اس کتاب میں جگہ جگہ تعصب کی مذمت کی ہے اور قار نمین کو غیر متعصبانہ رویہ اختیار کرنے کی تلقین کی ہے۔ دوسری جانب آپ نے صحابہ کرام کے حق میں جانب داری کا مظاہرہ کیا ہے اور ان تمام روایات کو مستر د کر دیا ہے جن میں ان کے خلاف کوئی بات جاتی ہو اور ان روایات کو قبول کیا ہے جن میں کوئی بات ان کے حق میں جاتی ہو۔ کیا یہ دوغلی پالیسی اور تعصب نہیں ہے؟

اس کے جواب میں ہم یہی کہہ سکتے ہیں کہ ہم ہر گز صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے حق میں بھی متعصب نہیں ہیں۔ ان سے متعلق جو معلومات ہمیں قرآن، حدیث اور تاریخی روایات کی صورت میں ملتی ہیں، اس کے دو حصے ہیں: قرآن مجید اور صحح احادیث سے توان کی جو تصویر سامنے آتی ہے، وہ یہ ہے کہ یہ حضرات انسانی اخلاق کے اعلی ترین مر تبہ پر فائز تھے۔ اسلام دشمن کفار کے مقابلے میں یہ سخت سے اور آپ میں ایک دوسرے کے لیے سراپار حمت تھے۔ تاریخی روایات کا بڑا حصہ بھی ان کی یہی تصویر پیش کرتا ہے اور اس کی مثالیں ہم اس کتاب کے شروع میں پیش کر بچے ہیں اور مزید مثالیں آگے آر ہی ہیں۔ اس کے بر عکس تاریخی روایات کا ایک قلیل مثالیں ہم اس کتاب کے شروع میں پیش کر بچے ہیں اور مزید مثالیں آگے آر ہی ہیں۔ اس کے بر عکس تاریخی روایات کا ایک قلیل حصہ، جس کے راوی ہشام کلبی، ابو مختف، واقدی اور سیف بن عمر ہیں، اس کے بر عکس یہ تصویر پیش کرتا ہے کہ بعض صحابہ آپس میں ایک دوسرے سے بغض رکھتے تھے اور انسانی اخلاق کے بہت ترین مرتبہ پر فائز تھے۔ ان چاروں مور خین کے بارے میں یہ بات ائمہ فن نے بیان کر دی ہے کہ یہ مور خین مجموٹ گھڑ کر بھیلا یا کرتے تھے۔ تاریخی تحقیق کے مسلمہ اصول جن پر اہل مغرب اور اہل مشرق سبھی کا افاق ہے ، یہ ہیں:

- کسی شخص یا گروہ کے بارے میں ایسی منفی بات جواس کے تعصب رکھنے والے بیان کرتے ہوں، قابل قبول نہ ہو گ۔
  - کسی شخص یا گروہ کے بارے میں ایسی بات، جو اس کے مجموعی کر دار سے مطابقت نہ رکھتی ہو، قابل قبول نہ ہو گ۔

ہم نے اس کے سوااور کچھ نہیں کیا کہ ان اصولوں کا بے لاگ اطلاق کرتے ہوئے فد کورہ بالامور خین کی ان روایات کو، جو ان اصولوں سے مطابقت نہ رکھتی ہوں، مستر دکر دیا ہے۔ کیا اس رویے کو جانبداری اور تعصب کہا جا سکتا ہے؟ اب اگر اسے کوئی بھی شخص صحابہ کرام کے حق میں تعصب کہتا ہے، تووہ کہہ لے لیکن تاریخ کے غیر جانبدار ماہرین ایسا ہر گزنہ کہیں گے۔ غیر مسلم ماہرین شخقیق سے اس سلسلے میں رائے لی جاسکتی ہے کیونکہ مسلمانوں کے اندرونی اختلافات سے انہیں تو کوئی سر وکارنہ ہوگا۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں بعض لوگ یہ رویہ اختیار کرتے ہیں کہ کسی ایک کے حق میں اس حد تک چلے جاتے ہیں کہ اس سے دوسرے صحابہ کی تنقیص ہوتی ہے۔ ہم نے کوشش کی ہے کہ اس رویے سے بچتے ہوئے تمام صحابہ کا یکسال احترام کریں۔ اگر ان

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

کے در جات میں فرق ہے تووہ اللہ تعالی کے ہاں ہو گا۔ ہمارے لیے بیرسب سروں کے تاج ہیں۔

#### مثبت روایات کی شخفیق کیوں نہیں کی گئی؟

اس کتاب پریہ اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ اس میں جو مثبت روایات دی گئی ہیں، ان کی فن رجال اور جرح و تعدیل کے تحت تحقیق کیوں نہیں کی گئی ہے؟ ان میں سے بہت سی روایتیں ضعیف ہول گی۔

ہمیں اس بات کا اعتراف ہے کہ اس کتاب میں ہم نے جو مثبت روایات بیان کی ہیں، اگر ان کی فن رجال کے تحت تحقیق کی جائے تو ان میں سے بہت سی روایتیں ضعیف اور بہت سی روایتیں صحیح ثابت ہوں گی۔ اس کے برعکس اگر منفی روایتوں کو دیکھا جائے تو وہ سب کی سب ضعیف بلکہ موضوع (Fake) کے درجے کی ہیں۔ اس طرح منفی ضعیف روایتوں کے مقابلے پر مثبت ضعیف روایتیں ہی موجو د ہیں۔ مثبت روایات کو ہم نے محض اس وجہ سے قبول نہیں کیا کہ یہ فن جرح و تعدیل کے تحت صحت کے درجے پر پورااتر تی ہیں بلکہ اس وجہ سے قبول نہیں کیا کہ یہ فن جرح و تعدیل کے تحت صحت کے درجے پر پورااتر تی ہیں بلکہ اس وجہ سے قبول کیاہے کہ یہ قر آن مجید اور صحیح احادیث سے مطابقت رکھتی ہیں۔

اب اگر کوئی صاحب ہے کہیں کہ فن جرح و تعدیل کے معیار پر جو بھی روایت پوری نہ اترے، خواہ وہ منفی ہو یا ثبت، تواسے رد کر دینا چاہیے۔ ہم اس رائے کا احترام کریں گے اور ہے کہیں گے کہ وہ ایسا کرسکتے ہیں۔ تاہم اس صورت میں انہیں صرف اور صرف قر آن مجید اور صحیح احادیث ہی پر اعتماد کرنا چاہیے اور بحیثیت مجموعی صحابہ کرام کے بارے میں یہ نظر یہ رکھنا چاہیے کہ وہ "رحماء بیسنم" تھے۔ پھر انہیں کسی بھی منفی روایت پر اعتماد نہیں کرنا چاہیے۔ موجو دہ دور میں مسعود احمد صاحب نے اپنی کتاب" تاریخ الاسلام والمسلمین" میں اسلوب اختیار کیا ہے اور صرف قر آن مجید، صحیح بخاری اور صحیح مسلم سے یہ تاریخ مرتب کی ہے۔

جب مثبت اور منفی روایات دونوں ہی موجو د ہوں اور دونوں ہی ضعیف کے درجے پر ہوں تو پھر عقلاً یہ صور تیں ممکن ہیں:

- 1. مثبت اور منفی دونوں قسم کی روایات کو قبول کر لیا جائے۔ یہ عقلاً محال ہے۔
- 2. منفی روایات کو قبول اور مثبت کو مستر د کیا جائے۔ بہت سے لوگوں نے ایسا کیا ہے۔ جن لوگوں کو حضرت عثمان و معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلاف رضی اللہ عنہ کے خلاف تعصب ہے، انہوں نے ان سے متعلق ایسا کیا ہے جبکہ جنہیں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف تعصب ہے، انہوں نے ان کے متعلق ایسا کیا ہے۔ یہ رویہ یقیناً متعصبانہ ہے۔
- 3. سبھی صحابہ کے بارے میں مثبت روایات کو قبول اور منفی کو مستر د کیا جائے۔ ہمارے خیال میں یہی کرناچاہیے کیونکہ قرآن مجید اور صحیح احادیث اسی کی تائید کرتی ہیں۔ اس رویے کو اگر کوئی متعصبانہ اور جانبدارانہ کہے تو بہر حال یہ درست نہیں ہوگا۔
- 4. دونوں قسم کی روایات کو مسترد کر دیا جائے۔ یہی غیر جانبداری ہو سکتی ہے لیکن اس صورت میں کسی قسم کی تاریخی

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

#### بحث کرناممکن نہیں ہے۔

اس وجہ سے ہم نے تیسری صورت کو اختیار کیاہے لیکن یہ واضح رہے کہ یہ مثبت رویہ ہم نے تمام ہی تاریخی شخصیات کے بارے میں روا ر کھاہے۔

#### تمام تاریخی شخصیات کے بارے میں آپ نے مثبت رویہ اختیار کیوں کیاہے؟

اس کتاب پریہ اعتراض بھی کیا جاسکتا ہے کہ آپ نے صرف صحابہ کرام ہی نہیں بلکہ تمام تاریخی شخصیات کے بارے میں مثبت رویہ اختیار کیوں کیا ہے۔ حتی کہ جن شخصیات کے بارے میں نہایت منفی باتیں کتب تاریخ میں ملتی ہیں، ان کے بارے میں بھی حسن ظن کی آپ تلقین کیوں کرتے ہیں؟ اس سوال کے جواب میں ہم قر آن مجید کی یہ آیت پیش کر سکتے ہیں۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنْ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ.

اے اہل ایمان! آپ لوگوں کو چاہیے کہ بہت زیادہ گمان کرنے سے بچاکریں۔ یقیناً بعض گمان گناہ ہوتے ہیں۔ (کسی کی ذات سے متعلق) تجسس نہ کیا کریں اور نہ ہی آپ میں سے کوئی میں بھائے۔ آپ نہ کیا کریں اور نہ ہی آپ میں سے کوئی ایم پیند کرے گا کہ وہ اپنے مر دہ بھائی کا گوشت کھائے۔ آپ لوگ یقیناً اس سے کراہت محسوس کریں گے۔ اللہ سے ڈرتے رہیے کہ یقیناً اللہ توبہ قبول کرنے والامہر بان ہے۔ (الحجرات 49:12)

جولوگ ہمارے زمانے سے پہلے گزر گئے، ہمارے پاس کوئی ایساطریقہ نہیں ہے کہ ہم ان کے اعمال کی جانج پڑتال کر کے ان پر تھم لگا سکیں۔اگر ہم ایساکریں گے تواپنی حدود سے تجاوز ہو گا۔ تاریخی روایات کے بارے میں بیہ بات معلوم و معروف ہے کہ ان میں بہت سا جھوٹ داخل کیا گیا ہے۔لوگوں نے اپنے قبائلی، گروہی اور فرقہ وارانہ تعصبات کی بنیاد پر ایک دو سرے پر الزام تراشی کی ہے،جو کہ تاریخی روایات کا حصہ بن گئی ہے۔ہم نہیں جانتے کہ کس نے کیا جھوٹ ان روایات میں داخل کیا ہے؟ اس وجہ سے ہمیں کسی خاص شخصیت کے بارے میں منفی رائے نہیں رکھنی چا ہے بلکہ اس کے معاملے کو اللہ تعالی کے سپر دکر دینا چا ہے۔ ان شخصیات کے بارے میں دوغلط صور تیں ممکن ہیں:

1۔ یہ واقعی برے ہوں اور ہم ان کے بارے میں اچھی رائے رکھ بیٹھیں۔

2۔ یہ فی الحقیقت اچھے ہوں اور ہم ان کے بارے میں بری رائے اختیار کرلیں۔

پہلی صورت میں ہمارے لیے کوئی خطرہ نہیں ہے۔ آخرت میں اللہ تعالی ہمیں اس بات پر ہر گزیزانہ دیں گے کہ ہم نے کسی برے شخص کے بارے میں اچھی رائے کیوں اختیار کرلی تھی لیکن دو سری صورت انتہائی خطرناک ہے۔ ایک شخص فی الحقیقت اچھاتھا، لیکن ہم نے محض تاریخی روایات کے سبب اس کے بارے میں بری رائے اختیار کرلی تو کم از کم ہمیں اس بات کے لیے تیار ضرور رہنا چاہیے

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

کہ روز قیامت اگر اللہ تعالی نے پوچھ لیا کہ مشکوک معلومات کی بنیاد پرتم نے بد گمانی اور غیبت کا ارتکاب کیوں کیا توہم کیا جواب دیں گر؟

#### ان مخصوص مور خین کے بارے میں حسن ظن کیوں نہ رکھا جائے؟

یہاں یہ سوال بھی کیاجاسکتاہے کہ پھر ابو مخنف، ہشام کلبی، واقدی اور سیف بن عمر کے بارے میں بھی حسن ظن رکھناچاہیے کہ انہوں نے بچی ہی لکھاہو گا۔ ان پر جھوٹ کا الزام لگانا کیا بد گمانی اور غیبت نہیں ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ حسن ظن اور چیز ہے اور کسی معاملے میں احتیاط اور چیز۔ فرض بیجیے کہ اگر ہمیں کسی شخص سے کروڑوں کی ڈیل کرنا ہو یا اس کے ساتھ اپنی پکی کارشتہ کرنا ہو اور ہمارا کوئی قابل اعتماد دوست ہمیں آگر یہ بتائے کہ یہ شخص دراصل بہت بڑا فراڈیا اور دھو کے بازہ تو کیا ہمیں حسن ظن سے کام لیتے ہوئے اس شخص سے معاملہ کرلینا چاہیے؟ بقینی طور پر ہمیں اس شخص سے حسن ظن تور کھنا چاہیے گر اس سے ڈیل میں احتیاط ہر تنی چاہیے۔ ہم یا تو گئا در کے بارے میں تحقیقات کریں گے اور اگر تحقیق ممکن نہ ہوئی اور ڈیل کرنے سے اجتناب کریں گے۔

بعینہ یہی معاملہ ان راویوں کے ساتھ بھی کرناچاہیے کہ ان سے حسن ظن رکھتے ہوئے ان کی روایتوں کو قبول کرنے میں احتیاط برتنا چاہیے۔ یہ احتیاط حسن ظن کے خلاف نہیں ہے۔ سورۃ الحجرات میں جہاں ہمیں حسن ظن کا حکم دیا گیا ہے، وہاں اس بات کا حکم بھی موجو دہے کہ کسی غلط شہرت رکھنے والے کی بات پر قدم اٹھانے سے پہلے اس بات کی تحقیق کرلینا چاہیے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

يَا أَیُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَکُمْ فَاسِقٌ بِنَیَا فَتَبَیَّنُوا أَنْ تُصِیبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِینَ.

اے اہل ایمان! اگر آپ لو گوں کے پاس کوئی فاسق خبر لے آئے تو اس کی اچھی طرح تحقیق کر لیا کریں۔ کہیں ایسانہ ہو کہ آپ کسی گروہ کو جہالت میں نقصان پہنچا بیٹھیں اور پھر اپنے فعل پر نادم ہوں۔(الحجرات49:6)

اب چونکہ ان راویوں کے بارے میں ہمیں نہایت ہی قابل اعتباد اہل علم نے بتادیا ہے کہ یہ متعصب اور جھوٹ گھڑنے والے لوگ ہیں،
اس وجہ سے ہمیں چا ہیے کہ ان کی بیان کر دہ روایات کی چھان بین ضرور کرلیں۔ ہمیں ان راویوں کی ذات سے کوئی د شمنی نہیں رکھنی چاہیے لیکن ان کی بیان کر دہ روایات کو قبول کرنے میں احتیاط ہر تنی چاہیے۔ پھر ان راویوں کی اپنی روایات میں تضاد موجو دہے۔ ان کی بعض روایات صحابہ کرام کی بڑی مثبت تصویر پیش کرتی ہیں اور بعض منفی۔ دونوں قشم کی روایات میں سے ایک ہی قشم درست ہو سکتی ہے۔ بیک وقت دونوں قشم کی روایات کو قبول کرناعقلاً ممکن نہیں ہے۔ اب میہ ہر شخص کا اپنا انتخاب ہے کہ وہ مثبت تصویر والی روایتوں کو قبول کرناعقلاً ممکن نہیں ہے۔ اب میہ ہر شخص کا اپنا انتخاب ہے کہ وہ مثبت تصویر والی روایتوں کو قبول کرے جو قر آن مجید اور صحیح احادیث کے مطابق ہیں یا پھر منفی تصویر والی روایتوں پر ریجھ جائے۔ بس یہ خیال رکھے کہ دونوں صور توں کا آخرت میں کیا انجام ہو سکتا ہے؟

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

#### اس كتاب كامقصد كياب؟

اس کتاب کے لکھنے کا مقصد اس کے سوااور کچھ نہ تھا کہ اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے متعلق ہمارے ہاں جو روایات پائی جاتی ہیں، فرقہ وارانہ تعصبات سے ماوراء ہو کر ان کا تجزیہ کیا جائے اور علم تاریخ کی روسے ان کا جائزہ لیا جائے۔ اس کتاب کے لکھنے میں جو محنت صرف ہوئی ہے، اس پر میں اللہ تعالی کے سواکسی سے بدلے کا طالب نہیں ہوں۔ اللہ تعالی سے دعاہے کہ جنت میں جب حضرت ابو بکر، عمر، عثمان، علی، طلحہ، زبیر، معاویہ، حسن اور حسین رضی اللہ عنہم ایک دوسرے کے ساتھ مل بیٹھیں گے اور اپنے ان محبین سے ملا قات کریں گے جنہوں نے ان کاساتھ دیا ہو گا اور ان کی کچھ خدمت کی ہوگی، تو ان محبین اور خدمت گاروں کی فہرست میں اللہ تعالی اس بندہ ناچیز کا نام بھی لکھ دیں اور ان جلیل القدر صحابہ کی محفل میں کہیں آخری کونے میں جگہ عنایت فرمادیں۔

# ایک عام آدمی تاریخی روایات کی جھان بین کیسے کر سکتاہے؟

یہ کہا جاسکتا ہے کہ جناب ان تاریخی روایات کی چھان بین تو وہی کر سکتا ہے جسے عربی زبان اور فن تاریخ میں مہارت حاصل ہو۔ ایک عام آدمی یہ کیسے جانچ سکتا ہے کہ کس کی بات درست ہے اور کس کی غلط۔ اس کے جواب میں ہم عرض کریں گے کہ ایک عام آدمی بھی اگر اپنی عقل کو استعال کرے تو وہ بآسانی یہ جانچ پڑتال کر سکتا ہے کہ کیا بات درست ہے۔ اس کتاب میں ہم نے ایک عام آدمی کے نقطہ نظر سے یہی کوشش کی ہے۔ آپ اگر ان نکات پر عمل کریں تو اس کتاب میں ہم نے جو بچھ پیش کیا ہے ، اس کی تصدیق آپ خود کر سکتے ہیں:

1۔ سب سے پہلے تو یہ سمجھ لیجے کہ اردو کی کتب تاریخ میں جو مواد ماتا ہے، وہ بالعموم پوری تحقیق اور چھان بین کے بعد نہیں لکھا گیا ہے۔
اردو کی کوئی کتاب پڑھتے وقت جس واقعے سے متعلق کوئی سوال آپ کے ذبمن میں پیدا ہو، اس کے بارے میں دیکھیے کہ مصنف نے ماضی کی کس کتاب کا حوالہ دیا ہے۔ اگر انہوں نے یہ حوالہ قرون وسطی (جیسے ابن اثیر، ابن کثیر، ابن خلدون و غیرہ) کی کسی کتاب کا دیا ہے تو ان کتب میں جاکر دیکھیے کہ قرون وسطی کے ان مصنفین نے تیسری صدی ہجری کی کون سی کتاب سے وہ بات بیان کی ہے۔
حبیبا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ عہد صحابہ کی تاریخ کے قدیم ترین ماخذ جو اس وقت دستیاب ہیں، وہ تیسری صدی میں لکھے گئے اور عام تاریخی روایات کا %95 حصہ تین کتابوں میں ملتا ہے جو ابن سعد، بلاذری اور طبری نے لکھی ہیں۔ اگر قرون وسطی کے کسی مورخ نے کوئی حوالہ نہیں دیا ہے تو پھر تیسری صدی ہجری کی متعلقہ کتب میں دیکھیے کہ اس کوئی حوالہ نہیں دیا ہے تو پھر تیسری صدی ہجری کی متعلقہ کتب میں دیکھیے کہ اس وقعے کی سند کہا ہے؟

2۔ سند میں جند راویوں کے نام بیان ہوئے ہیں، ان پر غور تیجیے۔ اگریہ ابو مخنف لوط بن یکی، ہشام بن محمد کلبی، واقدی یاسیف بن عمر التیمی میں سے کوئی ایک ہے، توروایت کو بلاتامل مستر دکر دیجیے۔ عام طور پر جن روایات میں مسکلہ پیدا ہوتا ہے، وہ انہی چاروں میں سے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

کسی کی روایت کر دہ ہوتی ہیں۔ اگر ان چاروں کے علاوہ کوئی اور شخص ہے تو آپ علم جرح و تعدیل کے کسی انسائیکلوپیڈیا میں اس راوی کے حالات کا مطالعہ کر سکتے ہیں۔ راویوں کے نام ہجائی ترتیب (Alphabetical order) میں ہوتے ہیں اور انہیں ڈھونڈ نابہت آسان ہے۔ چونکہ یہ کتب عربی میں ہیں، اس وجہ سے اگر آپ عربی نہیں جانے تو مشکل ہو سکتی ہے۔ لیکن اس مسئلے کا حل یہ ہے کہ آپ کسی بھی عربی جانے والے سے پڑھوا کر دیکھ لیجے۔ ویسے علم جرح و تعدیل کی کتب کی زبان بہت سادہ ہوتی ہے اور آپ اگر چند الفاظ کے معانی سکھ لیں تو یہ جان سکتے ہیں کہ اس راوی کی حیثیت کیا ہے۔ الفاظ یہ ہیں:

- ثقه: قابل اعتماد
- ججة: بهت ہی زیادہ قابل اعتماد
- مجروح: جس پر جرح کی گئی ہو، لیعنی ایک حد تک نا قابل اعتماد
- صدوق: سچا آدمی ہے۔ یہ لفظ ایسے راوی کے بارے میں کہا جاتا ہے جو جھوٹ تونہ بولتا ہولیکن روایت کو محفوظ رکھ کر منتقل کرنے میں کمزور ہو۔
- لاباس بہ: اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ یہ جملہ ایسے راوی کے متعلق کہاجا تاہے جو نا قابل اعتماد نہ ہو مگر بہت زیادہ قابل اعتماد مجھی نہ ہو۔
  - غير ثقه/ ضعيف: نا قابل اعتاد
  - متروك: بهت زياده نا قابل اعتماد
  - کذاب: حجموٹا آد می جوروایتیں گھڑ تاہو۔انتہائی نا قابل اعتماد۔
  - د حال: انتها در ہے کا حجموٹا آد می جو حجموٹ کے علاوہ مکر و فریب سے بھی کام لیتا ہو۔
  - مدلس: وه شخص جوروایتوں کی سند میں ایک خاص قشم کی گڑ بڑ کر تاہو یعنی کمزور راویوں کو چھپالیتا ہو۔

3۔ تاریخ طبری، انساب الانثر اف، طبقات ابن سعد وغیرہ انٹرنیٹ سے ڈاؤن لوڈ کر لیجے۔ ان کتب کے اور پیجل عربی ورژن اور اس

کے ساتھ اردو ترجے ڈاؤن لوڈ کر لیجے۔ ان کے لئک یہاں دیے جارہے ہیں۔ یہ 2012 میں ہماری اس تحریر کے وقت کو کام کر رہے
سے۔ اگر یہ لئک بعد میں تبدیل ہو جائیں تو آپ کس سرچ انجن سے ان کتابوں کو تلاش کر سکتے ہیں۔ مکتبہ وقفیہ پر آپ مینو میں سے
متعلقہ سیشن تلاش کر سکتے ہیں اور اس سیشن کے مختلف ویب بہج پلٹتے جائے۔ آپ کو یہ کتب مل جائیں گی۔ اس طرح مکتبہ مشکاۃ
الاسلامیہ پر بھی آپ سیشن کے ذریعے یہ کتب تلاش کر سکتے ہیں۔ کتاب و سنت ڈاٹ کام پر ہم نے کتاب کی بجائے مصنف کامین ہی جو دیا ہے، جو امید ہے کہ جلد تبدیل نہیں ہو گا۔

عبد صحامه اور حدید ذبحن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

• تاریخ الرسل والملوک از طبری \_ \_ \_ عربی یی ڈی ایف ور ژن: (مکتبه وقفیه، سیکش: التاریخ)

http://www.waqfeya.com/category.php?cid=7&st=135

http://www.almeshkat.net/books/open.php?cat=13&book=620

http://www.kitabosunnat.com/kutub-library/musannifeen/article/190-authors/1749-allama-abi-jafar-mohammad-bin-jurair-al-tabri.html

http://www.waqfeya.com/category.php?cid=25&st=225

 $\underline{http://www.kitabosunnat.com/kutub-library/musannifeen/article/190-authors/1726-muhammad-binsad-katib-alwaqdi.html}$ 

http://www.ahlalhdeeth.com/vb/showthread.php?t=115007

http://www.waqfeya.com/category.php?cid=14&st=120

http://www.almeshkat.net/books/open.php?cat=23&book=651

• سیرت الاعلام النبلا۔۔۔۔ عربی آن لائن انسائیکلوپیڈیا جس میں تمام راویوں کے حالات آن لائن موجود ہیں اور آپ ان ک نام کے کسی جھے سے انہیں سرچ بھی کر سکتے ہیں۔ بس آپ کو عربی میں ٹائپ کرنا آتا ہو۔ عربی کا کی بورڈ اردو سے تھوڑاسا مختلف ہے اور بعض حروف جیسے آ، گ، و، ی، ی میں کچھ فرق پایاجا تا ہے۔ اگر آپ ٹائپ نہ کر سکتے ہوں تو ان ناموں کو کاپی پیسٹ کر کے بھی کام چلاسکتے ہیں۔

http://www.islamweb.net/hadith/RawyList.php

4۔ اس کتاب میں آپ جو حوالہ پڑھیں، اس کا مکمل ریفرنس فٹ نوٹس میں دیا گیاہے۔ عام طور پر4/200 کا مطلب ہے کہ متعلقہ کتاب کی جلد نمبر 4 کاصفحہ نمبر 200۔ تاریخ طبری کو تاریخ وار مرتب کیا گیاہے اور اس کی جلدیں جس طرح شائع ہوئی ہیں، ان میں سے ہر جلد کے اندر دو دوجھے بنادیے گئے ہیں۔ اس وجہ سے اس کا حوالہ ہم نے اس طرح دیاہے 25H/4/2-200 ۔ اس کا مطلب ہے 25 ہجری کے باب میں جلد کے حصہ 2 کا صفحہ 200۔ سال کاریفرنس دینے کا فائدہ یہ ہے کہ اگر آپ کے یاس طبری کا کوئی اور ورژن ہو تو آپ

عبد صحابه اور حدید ذبحن کے شہمات

اس سال کے باب میں جاکر متعلقہ اقتباس کو ڈھونڈ سکتے ہیں۔ اس طرح ریفرنس کے مطابق متعلقہ کتاب میں جاکر دیکھے لیجے اور اس کی تصدیق کر لیجے۔ ورڈورژن کو آپ مطالعہ کے لیے استعال کر سکتے ہیں۔ ہم نے کوشش کی ہے کہ دیگر کتب میں بھی حوالہ ایسے طریقے سے دیاجائے کہ اگر آپ کے پاس کتاب کا کوئی اور ورژن بھی ہو، تو آپ اس حوالے کو متعلقہ کتاب سے نکال کر اس کی تصدیق کر سکیں۔

طبری کے حوالے ہم نے اردوور ژن کے دیے ہیں تا کہ عام قارئین اس سے فائدہ اٹھا سکیں لیکن اردوور ژن میں مسئلہ یہ ہے کہ اکثر او قات روایتوں کی سند کو حذف کر دیا جاتا ہے۔ ہم نے کوشش کی ہے کہ روایت بیان کرنے کے ساتھ ساتھ اصل عربی ور ژن سے اس روایت کی سند بھی بیان کر دی جائے۔ اگر آپ سند کی تصدیق کرناچاہیں تو عربی ور ژن میں متعلقہ سال کے باب میں دیکھ سکتے ہیں۔

5۔ جن روایات پر ہم نے تقید کی ہے، ان کی مکمل سندیں اس کتاب کے اندر ہم نے فراہم کی ہیں۔ ان اسناد کو چیک کر لیجے اور جن راویوں کی بنیاد پر ہم نے روایات کو غیر مستند قرار دیاہے، ان کے حالات آپ شمس الدین ذہبی (1347-673) کی کتابوں میز ان الاعتدال اور سیر الاعلام النبلا میں پڑھ سکتے ہیں جو کہ فن رجال کے جامع انسائیکلو پیڈیاہیں۔ ان کتب کا اور پجبل عربی ور ژن ہی مستیاب ہے، اردو ترجمہ نہیں ہوا۔ لیکن اس کی زبان بالکل آسان اور سادہ ہے اور آپ متعلقہ راوی کو تلاش کر کے اس کے متعلق محد ثین کی آراء پڑھ سکتے ہیں۔ جیسے لفظ کذاب، یا ثقہ، یا صدوق وغیرہ تو آپ سمجھ ہی سکتے ہیں۔ جہاں جہاں ہم نے راویوں پر جرح و تعدیل نقل کی ہے، وہاں ان کتب ہے ہم نے متعلقہ راوی کا نمبر دے دیا ہے۔ اگر یہ نمبر پچھ آگے پیچے ہو جائے توان کے نام ان کتب میں حروف تبھی کی ترتیب میں ہیں۔

اس طریقے سے ہم نے جو کچھ لکھاہے، اس کی تصدیق آپ خود کرسکتے ہیں۔ جہاں پر ہم نے روایات کا تجزیہ کیا ہے اور اپنے دلائل پیش کیے ہیں، اس تجزیہ کو آپ اپنی عقل سے پر کھ سکتے ہیں۔ اگر یہ درست محسوس ہو تو مان لیجے ورنہ آپ خود ان روایات کا اپنا تجزیہ کر سکتے ہیں۔ اللہ تعالی نے ہمیں عقل اسی لیے دی ہے کہ ہم اسے تجزیہ کرنے کے لیے استعال میں لائیں۔ کسی بات کو محض اس وجہ سے ہر گزنہ مانے کہ اسے ماضی کی کسی عظیم شخصیت نے درج کیا ہے بلکہ اپنے ذہن کو استعال کیجیے۔ مسلمہ تاریخی اصولوں کو مد نظر رکھے اور ان کی خود کی خلاف ورزی نہ کیجے۔ ہم نے اس کتاب میں جو باتیں بیان کی ہیں، انہیں ہر گز اس وقت تک تسلیم نہ کیجے جب تک کہ آپ ان کی خود تصدیق نے کہ آپ ان کی خود تصدیق نہ کر لیں۔

6۔ ان تفصیلات کو پڑھنے کے بعد بھی جو سوالات آپ کے ذہن میں رہ جائیں، وہ آپ بلا تکلف ہمیں نیچے دیے ہوئے ایڈریس پر ای میل کر دیجیے۔ ہم کوشش کریں گے کہ جلد از جلد آپ کی خدمت میں اس کاجواب پیش کر دیاجائے۔ ایڈریس یہ ہے:

mubashirnazir100@gmail.com

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 93 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاديخ

#### خلاصه باب

یہاں ہم اوپر کی بحث کا خلاصہ چنداصولوں کی صورت میں بیان کررہے ہیں:

- اصول نمبر 1: الیی روایت، جس میں کسی خاص شخصیت کی کر دار کشی ہو اور اسے بیان کرنے والا کوئی راوی اس شخصیت کے خلاف تعصب رکھتا ہو، ہر گز قابل قبول نہیں ہے۔ ہاں اس راوی کی دیگر عام باتوں کو قبول کیا جاسکتا ہے۔
- اصول نمبر 2: روایت میں جو بات بیان ہوئی ہے، اسے اس زمانے کے مجموعی مزان اور کیفیت سے مطابقت رکھنی چاہیے۔
  صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں ہمیں قرآن مجید سے معلوم ہے کہ وہ آپس میں ایک دوسرے سے محبت کرتے
  سے۔ ہزاروں روایتیں بھی اسی بات کی تائید کرتی ہیں اور یہ بات تواتر سے ثابت ہے۔ اس وجہ سے کوئی بھی الیی روایت، جو
  صحابہ کرام کے در میان باہمی بغض اور نفرت کو ظاہر کرتی ہو، جھوٹی اور جعلی روایت ہے۔ اس بات کی مزید تصدیق اصول
  نمبر 1 سے کی جاسکتی ہے۔
- اصول نمبر 3: حسن ظن سے کام لیجے کہ اللہ تعالی نے ہمیں حسن ظن کا تھم دیا ہے۔ تاریخی روایات اگر حد تواتر کونہ پہنچیں تو ان سے محض "ظن" اور "گمان" ہی قائم کیا جاسکتا ہے۔ کسی بھی تاریخی شخصیت کے کسی عمل کے بارے میں اس وقت تک منفی رائے قائم نہ کیجے جب تک کہ تواتر سے اس کے بارے میں منفی بات معلوم نہ ہو جائے۔ اس کے بعد بھی اپنی رائے کو اس کے عمل تک ہی محدود رکھے۔ اس کی شخصیت پر کفر، فسق وغیرہ کا تھم نہ لگائے کہ یہ صرف اللہ تعالی کا کام ہے۔ وہی فیصلہ کرے گا کہ کون کا فرہے اور کون فاسق۔ ہماری رائے زیادہ سے زیادہ یہ ہونی چاہیے کہ کیا عمل درست تھا اور کیا غلط؟

اس کے علاوہ ہم نے اس باب میں مختلف ادوار میں مرتب کی جانے والی تاریخ کی تاریخ بیان کی ہے اور اہم مور خین کے نام اور ان کے قابل اعتماد ہونے یانہ ہونے پر بحث کی ہے۔

ا گلے باب سے ہم خلفاء راشدین میں سے ایک ایک کے دور کولے کر اس زمانے سے متعلق اہم سوالات پر بحث کریں گے۔ اسائن منٹس

ا۔ مسلم امت کی چودہ سوسالہ تاریخ کے اہم مور خین کون کون سے ہیں؟ان کے نام اور زمانے کا تعین کیجیے۔

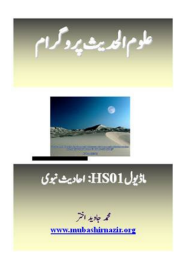
۲۔ عہد صحابہ سے متعلق تاریخی روایات کے سب سے قدیم مآخذ کون سے ہیں؟ ان کی ایک فہرست تیاریجیے۔

س صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی کر دار کشی جن مور خین اور راویوں نے کرنے کی کوشش کی ہے،اس کے اساب کیا تھے؟

ہ۔ علم جرح وتعدیل کیاہے؟ کیا تاریخی روایات کی جانچ پڑتال کے لیے علم جرح وتعدیل کو استعال کرناچاہیے؟اس ضمن میں کون سے

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

دونقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں؟ دونوں نقطہ ہائے نظر کے دلائل بیان کر کے اس پر اپنی رائے بیان کیجیے کہ کون سانظریہ درست ہے؟ ۵۔"ایک عام آدمی تاریخی روایات کی چھان بین کیسے کر سکتا ہے؟" کے عنوان کے تحت جو کچھ بیان ہوا ہے، اس کی پر کیٹس سیجیے۔ کوئی سی تین تاریخی روایت لے کر اس عنوان کے تحت بیان کر دہ طریقہ کار کا اس پر اطلاق سیجیے۔





عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامید پروگرام --- مسلم تاریخ

# باب3: عهد صديقي وفاروقي

www.islamic-studies.info

#### اس باب کا مقصدیہ ہے کہ ہم حضرت ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہماکے ادوار کے بارے میں یہ جان سکیں کہ:

- خلافت راشده كاسياسي نظام كياتها؟
- حضرت ابو بكركى بيعت كن حالات ميں ہوئى؟
  - فتنه ارتداد كيول المه كھڑ اہوا؟
- حضرت ابو بکر و عمر کے ادوار میں روم اور ایر ان سے جنگیں کیوں ہوئیں؟
  - حضرت عمر اور خالد بن وليدر ضي الله عنهما كے در ميان كيامعامله ہوا؟
    - حضرت عمر کی شہادت کے اسباب کیا تھے؟

اس باب کے اختیام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ عہد صدیق و فاروق رضی اللہ عنہماسے متعلق اہم تاریخی سوالات کے جواب دے سکیں۔

عبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات

اس باب میں ہم حضرات ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہماکے ادوار سے متعلق تاریخی سوالات کا جائزہ لیں گے۔

## خلافت راشده كاسياسي نظام

یہ سوال خلافت راشدہ کی تاریخ میں سب سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اسی کی بنیاد پر اگلے بہت سے سوالوں کے جواب ملتے ہیں۔
سوال بیہ ہے کہ خلافت راشدہ کا سیاسی نظام کیا تھا اور اس کے خدو خال کیا تھے؟ دنیا میں انسانوں نے حکومت کے بہت سے نظام تیار کیے ہیں، جن میں سے ہر ایک کی خصوصیات دو سرے سے مختلف ہیں۔ ان میں بادشاہت، آمریت، تھیو کر لیم، سیکولر ازم، ارسٹو کر لیم، فیوڈل ازم، قبا کمی نظام، جمہوریت وغیرہ شامل ہیں۔ پھر جمہوریت میں پار لیمانی اور صدارتی نظام رائح ہیں۔ دنیا کے مختلف خطوں اور مختلف نطاوں میں بیسب کے سب نظام رائح رہے ہیں۔ اس بات کا تعین کرنے سے پہلے کہ خلافت راشدہ کا نظام کیا تھا، مناسب ہو گا کہ ہم ان نظاموں کی بنیادی خصوصیات بیان کرتے چلیں۔ پھر اس کی مد دسے ہم اس بات کا تعین کرنے کی کوشش کریں گے کہ خلافت راشدہ کے دور میں کون ساسیاسی نظام رائح ہوا؟ واضح رہے کہ یہاں کسی نظام کی تائید یا تر دید مطلوب نہیں ہے بلکہ ہمارا مقصد سے کہ مختلف سیاسی نظاموں کا تقابلی مطالعہ کر کے یہ جانئے کی کوشش کریں کہ عہد خلافت راشدہ اور پھر بعد کے ادوار میں کون سانظام حکومت رائح ہوا۔

#### بادشابت ياملوكيت (Monarchy)

بادشاہت یا ملوکیت وہ نظام ہے جس میں حکومت کو ایک خاص خاندان (Bloodline) کا حق مان لیاجا تا ہے۔ اس خاندان کے ایک شخص کو بادشاہ بنا دیا جا تا ہے جو اپنے کار ندول کی مد د سے حکومت کرتا ہے۔ یہ بادشاہ بالعموم قوانین سے ماوراء ہو تا ہے اور اسے استثنا حاصل ہو تا ہے۔ بادشاہ کا کہا ہوا ایک ایک لفظ قانون ہو تا ہے۔ اس کی زندگی کے دوران کوئی شخص یا گروہ اسے حکومت سے اتار نہیں سکتا اور ایساکر نے والے کو باغی سمجھاجا تا ہے۔ بادشاہ کے مرنے کے بعد اس کے بیٹے یاخاندان کے کسی اور شخص کو بادشاہ بنایا جا تا ہے۔ بھی ایسا کر نے والے کو باغی سمجھاجا تا ہے۔ بھی ہو تا ہے کہ بادشاہ مرنے سے پہلے اپنے کسی بیٹے یابھائی کو ولی عہد نامز دکر دیتا ہے۔ ملکی خزانے کو بادشاہ کی ذاتی ملکیت سمجھاجا تا ہے اور وہ اسے جیسے چاہے خرچ کرے ، کوئی اس کا احتساب نہیں کر سکتا ہے۔ لوگول کی ذہنی تربیت پچھ اس طرح کی جاتی ہے کہ وہ خود کو بادشاہ کا غلام سمجھیں۔ حکومت پر تنقید کی اجازت نہیں ہوتی ہے اور بالعموم آزادی اظہار رائے کی اجازت نہیں دی جاتی ہے۔ اس طرح کی جاتی ہے۔ اس وقت دنیا کے صرف چند ہی ممالک میں بادشاہت موجود ہے جن میں برونائی، خلیجی ریاستیں، مراکش وغیرہ شامل ہیں لیکن ان ممالک میں بوشاہت نہیں ہے بلکہ ان کا نظام حکومت ملوکیت، تھیو کر لی اور جہوریت کا ملغوبہ ہے جس میں ملوکیت کا عضر زیادہ ہے۔ اس طرح برطانیہ ، پالینڈ اور جاپان میں بھی ملوکیت اور جہوریت کا ملغوبہ ہی رائج ہے لیکن وہاں جمہوریت کا عضر زیادہ ہے۔ اسی طرح برطانیہ ، پالینڈ اور جاپان میں بھی ملوکیت اور جمہوریت کا ملغوبہ ہی رائج ہے لیکن وہاں جمہوریت کا عضر زیادہ ہے۔ اسی طرح برطانیہ ، پالینڈ اور جاپان میں بھی ملوکیت اور جمہوریت کا ملغوبہ ہی رائج ہے لیکن وہاں جمہوریت کا عضر زیادہ ہے۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

#### آمریت(Autocracy)

یہ بھی باد شاہت سے ملتا جلتا نظام ہے جس میں ایک شخص کو تمام اختیارات حاصل ہوتے ہیں اور وہ خود ہر قسم کے قانون سے ماوراء ہوتا ہے۔ اسے آمریا ڈ کٹیٹر کہا جاتا ہے۔ باد شاہت اور آمریت میں فرق سے ہے کہ باد شاہت میں حکومت کو ایک خاندان کا حق مان لیا جاتا ہے جبکہ آمریت میں اسے اس شخص تک محدود رکھا جاتا ہے۔ ڈ کٹیٹر کے مرنے یا اس کے زوال کے بعد اس کی جگہ دو سر اڈ کٹیٹر لے لیتا ہے۔ عبام طور پر آمریت، فوجی طاقت کی بنیاد پر حاصل کی جاتی ہے۔ دنیا کے کئی ممالک میں فوجی آمریت قائم رہی ہے جن میں حافظ الاسد کا شام، صدام حسین کا عراق، قذا فی کالیبیا، شالی کوریا اور کافی حد تک پاکستان بھی شامل ہے۔ چین میں کمیونسٹ پارٹی کی حکومت کو بھی آمریت کہا جاسکتا ہے۔

#### تھیو کریسی (Theocracy)

اس نظام میں اختیارات کا منبع کوئی بادشاہ نہیں بلکہ خدا ہوتا ہے اور اسی خدا کا قانون چلتا ہے۔ حکمر ان سمیت حکومت کے تمام کارندول کو اسی قانون پر عمل کرنا پڑتا ہے۔ اس قانون کی تشریح و توضیح فد ہبی علاء کے پاس ہوتی ہے۔ عملاً اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ حکومت فد ہبی علاء کے ہاتھ میں چلی جاتی ہے اور وہ بادشاہ کو بھی مجبور کر سکتے ہیں۔ یہ فد ہبی علاء عام طور پر ایک خاص تنظیم کی شکل اختیار کر جاتے ہیں اور پھر اس تنظیم کا سربراہ بھی اصل حکمر ان ہوتا ہے۔ سلطنت کا حکمر ان بالعموم علاء کی اس تنظیم کے ماتحت ہوتا ہے اور اس کے احکام سے سرتانی نہیں کر سکتا ہے۔ قرون وسطی میں بورپ میں تھیو کر لیک کا نظام رائج تھا اور کیتھولک بوپ کی طاقت کا یہ عالم تھا کہ بادشاہوں کو اس سے ملنے کے لیے انتظار کرنا پڑتا تھا۔ موجو دہ دور میں ایر ان کا نظام حکومت تھیو کر لیک کے قریب ہے۔ اسی طرح خلیجی ریاستوں کے نظام میں بھی تھیو کر لیک کا عضر نما یاں ہے۔

#### سيكولرازم (Secularism)

یہ نظام تھیو کرلیں کا متضاد ہے۔ اس میں یہ مان لیاجا تاہے کہ مذہب ہر انسان کا ذاتی معاملہ ہے اور حکومتی اور اجتماعی معاملات میں مذہب ہر انسان کا ذاتی معاملہ ہے اور حکومتی اور اجتماعی معاملات میں مذہب کو دخل حاصل نہ ہو گا۔ اس طرح سے مذہبی علماء کا اقتدار ختم کر دیا جاتا ہے۔ سیکولر ازم کے فلفے کے تحت بننے والا نظام بادشاہت، آمریت، جمہوریت، ارسٹو کریسی کسی بھی عضر پر مشتمل ہو سکتا ہے۔

#### ارسٹوکریسی (Aristocracy / Oligarchy)

اس نظام میں اختیارات کا منبع ایک خاص طبقہ ہو تاہے جو کہ اشر افیہ (Aristocrat) کہلا تاہے۔ یہ ملک کے امیر لوگوں کا طبقہ ہو تاہے جو مل کر نظام حکومت چلاتے ہیں۔ ان میں سیاستدان، جاگیر دار، بڑے تاجر، بیور کریٹ، فوجی جرنیل، مذہبی علاء، میڈیاٹائی کون وغیرہ سبھی شامل ہوتے ہیں۔ اس وقت دنیا کے تقریباً سبھی ممالک میں یہی نظام رائج ہے۔ قرون وسطی میں ارسٹو کریسی بھی بادشاہت کی طرح خاندانی ہوتی تھی اور جو شخص کسی غریب گھرانے میں پیدا ہو گیا، وہ کبھی ارسٹو کریٹس میں شامل نہیں ہو سکتا تھا۔ موجودہ دور میں

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

ترقی یافتہ ممالک میں یہ پابندی بڑی حد تک ختم ہو چکی ہے تاہم پس ماندہ ممالک میں اب بھی یہ پابندی بر قرار ہے۔ معاشی نظام کے اعتبار سے ارسٹو کرلیمی کی گئی شکلیں ہیں جن میں جا گیر داریت (Feudalism)، سر مایہ داریت (Capitalism) اور اشتر اکیت (Socialism) دنیامیں رائج رہے ہیں۔

جاگیر داریت (Feudalism) ارسٹوکریی کی ایسی شکل ہے جو بالعموم زرعی معاشر وں میں رائے رہی ہے۔ زرعی معاشرے میں چونکہ تمام معاشی سرگر میوں کا محور زمین ہی ہوتی ہے، اس وجہ سے جاگیر دار ہی انثر افیہ میں اہم کر دار اداکرتے ہیں۔ حکمر ان طبقہ اپنے و فادار افراد کو زمین کا بڑا سا ٹکڑا دے دیتا ہے۔ اس زمین پر کام کرنے والے مز ارع عملاً جاگیر دار کے غلام ہوتے ہیں جو اس کے زرعی کارکن ہونے کے ساتھ ساتھ اسے فوجی طاقت بھی فراہم کرتے ہیں۔ یہ حالت امن میں زمین کو کاشت کرتے ہیں اور حالت جنگ میں اپنے جاگیر دار کے شانہ بشانہ لڑتے ہیں۔ اس کے بدلے جاگیر دار انہیں فصل اور مال غنیمت میں سے کچھ حصہ دے دیتا ہے۔ کسی شخص کو بیہ اجازت نہیں ہوتی ہے کہ وہ اپنے جاگیر دار کو چھوڑ کر دو سرے کے پاس چلا جائے۔ ہاں جن علاقوں میں جاگیر دارانہ نظام کی گرفت ڈھیلی پڑجاتی ہے، وہاں مز ارع اسے چھوڑ بھی جاتے ہیں۔

سر مایہ دارانہ نظام (Capitalism) میں معاشی سر گرمی کا اصل محور صنعتیں اور کاروبار ہوتے ہیں۔ اس طرح سے دولت کا بڑا حصہ ان صنعتی اور تجارتی ایمپائرز کے مالکوں کے پاس ہو تاہے۔ یہی لوگ مل کر ارسٹو کر لیسی تشکیل دیتے ہیں جو حکومت چلاتی ہے۔ جاگیر دارانہ نظام کی نسبت، اس میں کارکنوں میں اختیار حاصل ہو تاہے کہ وہ ایک سمپنی کو چپوڑ کر دوسری کے پاس ملازمت کر لیں۔

اشتر اکیت (Socialism) میں تمام زمینوں، صنعتوں اور کاروباری کمپنیوں کو حکومتی تحویل میں لے لیاجا تاہے۔ ملک کو ایک پارٹی چلاتی ہے۔ کہنے کو توبیہ نظام فیوڈل ازم اور کیپیٹل ازم کو ختم کرنے کے لیے وجود میں آیالیکن اس کے نتیج میں عملاً کمیونسٹ پارٹی کے لیڈروں کی حکومت قائم ہوگئ جوبذات خود ایک ارسٹو کرلیی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ اس کا شار ہم نے ارسٹو کرلیی میں کیا ہے۔

#### قبائلی نظام (Tribalism)

اس نظام میں سیاسی سرگر می کا محور و مرکز قبیلہ ہوتا ہے۔ قبیلہ دراصل ایک بہت بڑا خاندان ہوتا ہے جس میں ہر شخص دوسرے کا رشتے دار ہوتا ہے۔ ہر قبیلے کا ایک سر دار ہوتا ہے۔ قبیلوں کے اندر آمریت، جمہوریت یاارسٹوکرلیں کا نظام قائم کیا جاسکتا ہے۔ تاہم اگر کسی جگہ بہت سے قبائل رہتے ہوں تو وہ مل جل کر رہنے کے لیے ایک وفاق یا پنچایت مقرر کرتے ہیں جس میں قبائلی سر دار مل کر اجتماعی فیصلے کر لیتے ہیں۔ اپنے اندرونی معاملات میں ہر قبیلے کو آزادی حاصل ہوتی ہے۔ قدیم عرب میں یہ رواج تھا کہ خاندان سے باہر کے لوگوں کو بھی قبیلے کا حصہ بنالیا جاتا تھا۔ یہ لوگ اس قبیلے کے "حلیف" یا"موالی" کہلاتے تھے۔

#### جههوریت (Democracy)

اس نظام میں طاقت کا سرچشمہ عوام کو تسلیم کر لیاجا تاہے۔ ہر شخص کو معاشرے میں برابر سمجھاجا تاہے اور اسے یہ حق دیاجا تاہے کہ وہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 99 of 507

علوم اسلاميه پروگرام ـــ مسلم تاريخ

اقتدار حاصل کرنے کے لیے پارٹی بنائے۔ ہر شخص کو یہ حق حاصل ہو تاہے کہ وہ اپنے خیالات کا کھل کر اظہار کرے، حکومت پر تنقید کرے اور اپنی رائے کا اظہار کرے۔ حکمر ان کا انتخاب عام لوگوں کے دوٹوں کے ذریعے ہو تاہے۔ حکمر ان قانون سے بالاتر نہیں ہو تا ہے۔ حکمر ان قانون سے بالاتر نہیں ہو تا ہے۔ بلکہ اس کا احتساب بھی کیا جاسکتا ہے۔ عدلیہ اور میڈیا حکومت کی پابندیوں سے آزاد ہوتے ہیں اور حکومت کا احتساب کرتے ہیں۔ ہر اہم معاملہ پارلیمنٹ کے مشورے سے طے کیا جاتا ہے۔ قانون سازی کے لیے پارلیمنٹ سے منظوری ضروری ہوتی ہے۔

جمہوریت میں دو طرح کے نظام رائج ہیں، ایک پارلیمانی جمہوریت کہلاتا ہے اور دوسرا صدارتی۔ پارلیمانی جمہوریت میں عوام اپنے ورٹول کے ذریعے اپنے نمائندے منتخب کرتے ہیں اور یہ نمائندے اپنے میں سے ایک وزیر اعظم کا انتخاب کرتے ہیں۔ یہ وزیر اعظم پارلیمنٹ کو جوابدہ ہوتا ہے۔ اس کے برعکس صدارتی نظام میں عوام، ملک کے سربراہ کو براہ راست منتخب کرتے ہیں جسے بالعموم "صدر" کہاجاتا ہے۔ اس کے ساتھ یہ عوام پارلیمنٹ کا انتخاب بھی کرتے ہیں۔ ان دونوں کے اختیارات میں توازن رکھاجاتا ہے اور یہ دونوں مل کر حکومت چلاتے ہیں۔ پارلیمانی جمہوریت کی مثال برطانیہ ہے اور صدارتی جمہوریت کی مثال امریکہ کا نظام حکومت ہے۔

اس وقت جمہوریت کو آئیڈیل نظام حکومت سمجھا جاتا ہے۔ دنیا کے بہت سے ممالک میں جمہوریت رائج ہے تاہم عملی اعتبار سے یہ ارسٹو کر لیسی ہی کی ایک نسبتاً بہتر شکل ہے۔ پارلیمنٹ کا ممبر بننے کے لیے دولت اور خاندانی بیک گراؤنڈ کو فیصلہ کن حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ تاہم ترقی یافتہ جمہوریتوں میں یہ کوشش کی جاتی ہے کہ معاشر سے کے کمزور طبقات جیسے مز دور، کسان، خواتین اور اقلیتوں کے لیے یارلیمنٹ میں نشستیں مخصوص کی جائیں تا کہ حکومت میں ان کی نما ئندگی کویقینی بنایا جاسکے۔

#### خلافت راشده كانظام

قر آن مجید میں اللہ تعالی نے کسی ایک نظام حکومت کو اپنانے کا حکم نہیں دیا کیونکہ مختلف حالات میں مختلف نظام حکومت کی ضرورت ہوتی ہے۔ تاہم قر آن میں ایک بنیادی اصول بیان کر دیا ہے اور وہ یہ ہے کہ مسلمان جو بھی نظام حکومت اپنائیں، اس کی بنیاد "مشورے" پر ہونی چاہیے اور حکومت کے تمام امور لوگوں کومل جل کر باہمی مشورے سے چلانے چاہییں۔

وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ.

وہ لوگ جو اپنے رب کی بات کا جو اب دیتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں، ان کے معاملات باہمی مشورے سے چلتے ہیں اور ہم نے انہیں جو رزق دیا ہے، وہ اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ (الشوری42:38)

> نى كريم صلى الله عليه وسلم، اگرچه كسى سے مشوره كرنے كے مختاج نه تشے، مگر آپ كو بھى يہى حكم ديا گيا تھا: فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ.

ان سے در گزر تیجیے، ان کے لیے مغفرت کی دعا تیجیے، معاملات میں ان سے مشورہ تیجیے۔ پھر جب آپ فیصلہ کر لیں تو اللہ پر تو کل تیجیے، یقیناً اللہ تو کل کرنے والوں کو پیند فرما تاہے۔ (آل عمر ان 3:159)

عهد صحابه ادر جدید ذبن کے شبهات

ان آیات سے واضح ہے کہ مسلمانوں کا کوئی بھی اجماعی نظام مشورے سے چلنا چاہیے۔ حکمر ان کسے بنایا جائے؟ حکومتی فیطے کیسے کیے جائیں؟ حکمر ان کو معزول کیسے کیا جائے؟ ان سب کا فیصلہ مسلمانوں کے باہمی مشورے سے ہو گا۔ ایسانہیں کہ حکمر ان مشورے توسب کے سن لے اور پھر اپنی من مانی کرے بلکہ معاملات کا فیصلہ لوگوں کے مشورے ہی سے ہو گا۔ جو مشورہ لوگوں کی اکثریت دے، حکمر ان کواسے قبول کرناہو گا۔

خلفائے راشدین نے اپنے دور کے لحاظ سے جو نظام حکومت اختیار کیا، اسے ہم قبائلی وفاق کا نظام کہہ سکتے ہیں۔ اس نظام میں مشور ہے کی روح پوری طرح کار فرما تھی۔ عرب میں دور جاہلیت سے بہت سے قبائل آباد شے۔ ان قبائل کو اپنی خود مختاری بہت عزیز تھی اور یہی وجہ تھی کہ یہ صدیول سے کسی ایک حکومت پر متفق نہ ہو سکے شے اور آپس میں جنگیں کرتے رہے۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ منورہ میں اپنی حکومت قائم فرمائی تو معاہدول کے ذریعے ان قبائل کو اسلامی مملکت کا حصہ بنالیا۔ ان معاہدول میں یہ شرط ہوتی تھی کہ اپنے اندرونی معاملات میں قبیلہ خود مختار رہے گا اور ان پر ان کی مرضی کے خلاف کسی کو حکمر ان مقرر نہ کیا جائے گا۔ بین القبائلی معاملات میں فیصلہ کن حیثیت مدینہ کی مرکزی حکومت کو حاصل ہو گی۔ خلفائے راشدین نے بھی یہی نظام حکومت جاری القبائلی معاملات میں فیصلہ کن حیثیت مدینہ کی مرکزی حکومت کو حاصل ہو گی۔ خلفائے راشدین نے بھی یہی نظام حکومت جاری

ہر قبیلے سے متعلق معاملات اس قبیلے کے ساتھ مشور ہے ہی سے طے پاتے۔ مرکزی حکومت کے لیے طریقہ کاریہ اختیار کیا گیا کہ تمام قباللہ نے متفقہ طور پریہ تسلیم کرلیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قبیلہ قریش کی حکومت کو تسلیم کریں گے۔ چنانچہ خلیفہ کے انتخاب کا معاملہ قبیلہ قریش کے سپر دکیا گیا کہ وہ اپنے میں سے کسی شخص کو خلیفہ متخب کرلیں۔ اب کس شخص کو خلیفہ متخب کیا جائے؟ اس کے لیے مدینہ کے سبجی باشندوں سے رائے کی جاتی۔ ان میں خاص کر ان صحابہ کی رائے کو اہمیت دی جاتی جنہوں نے نہایت تکالیف کے زمانے میں اسلام قبول کیا تھا۔ اس میں وہ صحابہ شامل تھے جو جنگ بدر سے پہلے ایمان لائے۔ ان کے بعد صلح حدیدیہ میں شامل بقیہ صحابہ کا درجہ تھا اور ان کے بعد باقی سب صحابہ کا۔ اعلی حکومتی عہدوں پر وہ دس صحابہ فائز تھے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مشن میں بالکل ابتدائی سالوں میں شریک ہوئے تھے اور انہوں نے دین کی خاطر بڑی قربانیاں دی تھیں۔ انہیں "عشرہ مبشرہ" کہا جاتا ہے۔ میں بالکل ابتدائی سالوں میں شریک ہوئے تھے اور انہوں نے دین کی خاطر بڑی قربانیاں دی تھیں۔ انہیں "عشرہ مبشرہ" کہا جاتا ہے۔ ان کے نام یہ ہیں:

- 1. ابو بكر صديق (573-634CE/13H): آپ يهلے خليفه تھے اور آپ كو دور حكومت 634-632-11 تھا۔
- 2. عمر فاروق (586-645/23H): آپ دوسرے خلیفہ تھے اور آپ نے 644-634/634 کے دوران حکومت کی۔ پہلے خلیفہ کے دور میں آپ ان کے دست راست رہے اور محکمہ قضاء کی ذمہ داری آپ ہی کے سپر دکھی۔
- 3. عثمان غنی (579-656/35H): آپ تیسرے خلیفہ تھے اور آپ کا دور حکومت656-644-35-23 پر محیط ہے۔ آپ پہلے دو خلفاء کے دور میں مرکزی کابینہ کے رکن تھے اور متعدد ذمہ داریاں انجام دیتے رہے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 101 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

4. علی المرتضی (661/40H): چوتھے خلیفہ۔ آپ کا دور حکومت 661-40/656 ہے۔ پہلے تین خلفاء کے دور میں آپ وفاقی کابینہ میں شامل رہے اور عدلیہ کے سربراہ بھی رہے۔

- 5. طلحہ بن عبید اللہ (656/36H): سب سے پہلے ایمان لانے والے دس افراد میں شامل ہیں۔ دین کی خاطر زبر دست قربانیاں دیں، جنگ احد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بر سنے والی تلواروں کو اپنے ہاتھ پر روکا۔ آپ پہلے تین خلفاء کے دور میں مرکزی کابینہ میں شامل تھے۔
- 6. زبیر بن عوام (656/36H) جنہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے "حواری" کا خطاب دیا۔ آپ بھی پہلے تین خلفاء کے دور میں مرکزی کابینہ میں شامل تھے۔
- 7. ابو عبیدہ بن الجراح (580-652/31H) جو "امین الامت" کے لقب سے مشہور ہیں اور شام کو فتح کرنے والی فوج کے سپریم کمانڈر تھے۔اس کے علاوہ آپ محکمہ مالیات کے سربراہ بھی رہے۔
- 8. سعد بن ابی و قاص (664/43H): آپ ایران کو فتح کرنے والی فوج کے سربراہ تھے۔ عراق کے گورنر بھی رہے اور مرکزی کابینہ کے رکن بھی تھے۔
- 9. عبدالرحمٰن بن عوف (552/32H): آپ بھی مرکزی کابینہ کے رکن رہے۔ آپ کو مالی امور پر غیر معمولی دستر س حاصل تھی۔
  - 10. سعید بن زید (593-673/51H): آپ حکومتی اور سیاسی معاملات میں زیادہ شریک نہیں رہے۔ رضی اللہ عنہم

عام حکومتی معاملات کو ان ہی دس صحابہ کی ایک کابینہ مل کر چلایا کرتی تھی جس کا سربراہ خلیفہ وقت ہوتا تھا۔ بڑے اور اہم مسائل کے حل کا طریقہ کاریہ تھا کہ جب فیصلہ کرنامقصود ہوتا تو "صلوۃ الجامعہ" کا اعلان کر دیا جاتا جس سے دار الحکومت کے تمام افراد مسجد نبوی میں جمع ہوجاتے جن میں خواتین بھی شامل ہوا کرتی تھیں۔ مسکے کو ان کے سامنے رکھا جاتا اور ہر شخص کو اپنی رائے بیان کرنے کی مکمل آزادی ہوتی۔ اس کے بعد اجتماعی طور پر لوگ جس رائے پر متفق ہوتے ، اسے اختیار کر لیا جاتا۔ بہت بڑے مسائل کی صورت میں قبائل اور صوبوں کے نمائندوں کو بھی طلب کیا جاتا اور ان کے ساتھ مل کر فیصلے کیے جاتے۔ ایر ان پر بڑے جملے کا فیصلہ اسی طرح ہوا تھا۔ ان میں آفیشل نمائندوں کے علاوہ کسی بھی عام شخص کو مشورے میں شریک ہونے کا حق حاصل ہوتا تھا اور وہ جب چاہے ، دربار خلافت کسی عالی شان محل میں نہیں بلکہ مسجد کے فرش پر لگتا تھا جس میں کوئی کسی کو خلافت میں آگر اپنامشورہ پیش کر سکتے تھے۔ دربار خلافت کسی عالی شان محل میں نہیں بلکہ مسجد کے فرش پر لگتا تھا جس میں کوئی کسی کو ذاخل ہونے سے نہ روک سکتا تھا۔

اگر خلیفہ وقت کی رائے ،عام لو گوں کی رائے سے مختلف ہوتی تووہ اس وقت تک اپنی رائے کو نافذنہ کر سکتے تھے جب تک کہ وہ انہیں

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

قائل نہ کر لیتے۔ مشہور واقعہ ہے کہ جب عراق کی زمینوں کے انتظام کامسکلہ در پیش ہوا تواکثر صحابہ کی رائے بیہ تھی کہ انہیں فاتحین میں تقسیم کر دیا جائے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے بیہ تھی کہ انہیں حکومتی ملکیت میں رکھا جائے اور کسانوں کے ساتھ پارٹنر شپ پر معاملہ کر لیا جائے۔ اس مسکلے پر کئی دن بحث ہوئی اور بالآخر جب صحابہ حضرت عمر کی رائے سے متفق ہوئے تو اسے نافذ کیا گیا۔ ہاں اگر کسی معاملے میں قر آن و سنت کا کوئی واضح تھم موجو د ہوتا، تو پھر اسے بلاتا مل نافذ کر دیا جاتا۔

حکومتی معاملات سے لوگوں کو آگاہ رکھا جاتا اور اس کے لیے جمعہ کی نماز کے موقع سے بھر پور فائدہ اٹھایا جاتا۔ جمعہ کی نماز کے لیے نہ صرف اہل مدینہ بلکہ گرد و نواح کے دیبہات سے بھی لوگ آیا کرتے تھے۔ خلیفہ وقت جمعہ کا خطبہ دیتے اور اس میں اہم حکومتی امور بھی زیر بحث لاتے اور حکومت کی پالیسی کو بیان کرتے۔ اگر کسی کو اختلاف ہو تا تواسے اجازت تھی کہ وہ برسر منبرہی خلیفہ کو ٹوک کر اپنی رائے بیان کرے۔ مالی معاملات میں شفافیت (Transparency) کا یہ عالم تھا کہ مال کی تقسیم کھلے عام مسجد میں ہوتی تھی اور ہر شخص کو اعتراض کرنے اور اپنی رائے بیان کرنے کا حق حاصل تھا۔ سال میں ایک مرتبہ بیت المال کے اکاؤنٹس کلوز کیے جاتے اور اس میں موجود تمام مال لوگوں میں ان کی خدمات کے مطابق تقسیم کیا جاتا۔ بیت المال کوصاف کرکے اس میں جھاڑو دے دی جاتی۔

جب خلافت راشدہ کے صوبے قائم ہونا شروع ہوئے تو وہاں بھی یہی ماڈل اختیار کیا گیا۔ ہر شہر کے گورنر کا تعین اس شہر کے لوگوں کی رائے کے مطابق ہو تا۔ مشہور ہے کہ اہل کو فہ اور اہل بھر ہے حضرت عمر اور عثمان رضی اللہ عنہما کے ادوار میں کئی مرتبہ اپنے گورنر کو ہٹاکر کسی دو سرے کو گورنر بنانے کا مطالبہ کیا تواسے مان لیا گیا۔ گورنروں کو حکم تھا کہ وہ اپنے تمام فیصلے اہل شہر کے مشور ہے ہی انجام دیں۔ اگر کسی بھی شخص کو گورنر کے خلاف کوئی شکایت ہوتی تواسے براہ راست خلیفہ تک رسائی حاصل تھی۔ جج کے موقع پر خلفاء راشدین الی مجالس لگایا کرتے تھے جن میں کوئی بھی شخص گورنروں کے خلاف اپنی درخواست پیش کر سکتا تھا اور اسے کسی قشم کوئی خطرہ در پیش نہ ہوتا تھا۔

اس طرح سے خلفائے راشدین نے ایک ایساشورائی (Participative) نظام حکومت قائم کیا جس کی مثال دور جدید کی امریکی اور پورپی جمہوری توں میں بھی بہت سے امور عوام سے پوشیدہ رکھے جاتے ہیں اور عام آدمی حکومتی معاملات میں دخل اندازی نہیں کر سکتا ہے۔ لیکن خلافت راشدہ میں ایک عام آدمی کو بھی حق حاصل تھا کہ وہ خلیفہ کا احتساب کرسکے اور یہ احتساب بھی کسی منفی جذبے سے نہیں بلکہ خلیفہ اور عام مسلمانوں کے لیے خیر خواہی کے جذبے کے تحت ہواکر تا تھا۔

#### خلیفہ کا انتخاب قبیلہ قریش ہی سے کیوں کیا گیا؟

یہاں یہ سوال پیدا ہو تاہے کہ ایک طرف تو اسلام مساوات کا قائل ہے اور ہر مسلمان کو برابر قرار دیتاہے لیکن دوسری طرف اس زمانے میں خلیفہ کے انتخاب کے لیے اس کے قریشی ہونے کی شرط کیوں لگائی گئ؟

اس سوال کے جواب کے لیے ہمیں اس دور کے تمدنی حالات کو دیکھنا ہو گا۔ علم عمرانیات (Sociology)کے بانی ابن خلدون -732)

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 103 of 507

(1405-1405) کے مطابق، کسی بھی قوم کی بنیاد "عصبیت" پر ہوتی ہے۔ عصبیت اس جذبے کو کہتے ہیں جس کے تحت انسان خود کو کسی گروپ سے وابستہ سمجھتا ہے اور اس کی بدولت این شاخت قائم کر تا ہے۔ اسی عصبیت کی بدولت انسان کے ذہن میں "ہم" اور "وہ" کا تصور پیدا ہو تا ہے۔ موجو دہ دور میں یہ عصبیت ملک، صوبے، علاقے، زبان، مذہب، رنگ، نسل کسی بھی بنیاد پر پیدا ہو سکتی ہے۔ جیسے ہمارے ہاں اہل پاکستان، خود کو ہندوستانیوں سے ایک الگ قوم سمجھتے ہیں۔ اسی طرح پنجابی، سندھی، بلوچ، پیٹھان، شمیری، بلتی وغیرہ خود کو الگ الگ قومیں تصور کرتے ہیں۔ ان سب کے پیچھے عصبیت کا جذبہ کار فرما ہو تا ہے۔ اگر عصبیت کمزور ہو جائے تو قوم بھر جاتی ہے کا جذبہ کار فرما ہو تا ہے۔ اگر عصبیت کمزور ہو جائے تو قوم بھر جاتی ہے لیکن اگر یہ مضبوط ہو تو قوم کی تشکیل اسی کی بنیاد پر ہوتی ہے۔

عربوں کے ہاں یہ کیفیت تھی کہ ان کا بنیادی معاشر تی یونٹ "قبیلہ" تھا اور عصبیت کی بنیاد اسی پر تھی۔ قبائلی عصبیت کو مذہب کی سی حیثیت حاصل تھی۔ عرب اسپنے قبیلے پر کسی ہیرونی قوت کی بالا دستی کو ہر داشت نہ کرسکتے تھے۔ جب اسلام نے مساوات کا درس دیا تو اس کے نتیجے میں یہ ممکن نہ تھا کہ عرب اپنی صدیوں کی روایت کو ایک دن میں چھوڑ دیں۔ جو لوگ علم عمرانیات سے واقف ہیں، وہ جانتے ہیں کہ معاشر تی تبدیلی کبھی ایک دن میں نہیں آتی۔ خاص کر جو تعصبات اور عصبیتیں لوگوں میں قائم ہو جائیں انہیں ختم ہونے جانتے ہیں کہ معاشر تی تبدیلی کبھی ایک دن میں نہیں آتی۔ خاص کر جو تعصبات اور عصبیتیں لوگوں میں قائم ہو جائیں انہیں قبائلی عصبیتوں کے لیے صدیاں درکار ہوتی ہیں۔ مثلاً ہمارے قبائلی علاقوں میں اگر آج کوئی ایسی مہم شر وع کر دی جائے جس میں انہیں قبائلی عصبیتوں کو ترک کر دینے کی ترغیب ہو، تو یہ عمل کئی صدیوں میں مکمل ہوگا۔ اب سے پانچ سوبرس پہلے تک پنجاب بھی ایک قبائلی علاقہ تھا۔ یہاں صدیوں کے عمل کے نتیج میں قبائل ختم ہوگئے لیکن اب بھی ان کی باقیات برادریوں (جیسے جٹ، ارائیں، راجپوت وغیرہ) کی صورت میں موجود ہیں اور ووٹ دینے وقت یہ خیال رکھا جاتا ہے کہ اپنی برادری کے نمائندے ہی کو ووٹ دیا جائے۔

دور جاہلیت کے عرب میں ہزاروں سال کے پراسیس کے نتیج میں جو قبائل بنے تھے، انہیں چند دن میں ختم کرناممکن نہ تھا۔ ان قبائل کی عصبیتوں کو ختم کر کے انہیں اسلام کی عصبیت میں یکجا (Integration) کے لیے سینکڑوں برس در کار تھے۔ فی الحقیقت تین چار سو برس کے بعد ہی ہے عصبیتیں ختم ہوئیں مگر ان میں سے بعض قبائل نے اپنی شاخت آج تک بر قرار رکھی ہوئی ہے۔

دور جابلیت ہی سے ایک ایک روایت قائم ہو گئی جس کے نتیج میں قبیلہ قریش کو عرب میں سر دار قبیلے کی حیثیت حاصل ہو گئ۔ قریش حضرت اساعیل علیہ الصلوۃ والسلام کی اولاد سے اور یہ خانہ کعبہ کی دیکھ بھال کرنے کے ساتھ ساتھ جج کا انتظام کرتے ہے۔ اہل عرب چونکہ حضرت ابراہیم اور اساعیل علیہاالصلوۃ والسلام کی امت سے اور آپ کے تعلق کی بنا پر خانہ کعبہ کو ان کے ہاں مرکزی حیثیت حاصل تھی، اس وجہ سے وہ قریش کا بہت احترام کرتے ہے۔ دور جابلیت میں جج متحدہ عرب قومیت کا مظہر بن چکا تھا اور اس کے علاوہ ان میں کسی قسم کی کوئی اجتماعیت نہ تھی۔ کسی عرب قبیلے کا تجارتی قافلہ اگر دو سرے قبیلے کے علاقے میں داخل ہو تا تو اسے لوٹ لیاجا تا تھا لیکن قریشیوں کے تجارتی قافلہ اگر دو سرے قبیلے کے علاقے میں داخل ہو تا تو اسے لوٹ لیاجا تا تھا لیکن قریشیوں کے تجارتی قافلے بمن سے لے کر شام تک بلا روک ٹوک سفر کرتے اور انہیں ہر قبیلے کی جانب سے امن خور سفر کرتے اور انہیں ہر قبیلے کی جانب سے امن طرح سے معاشی قوت بن گئے۔

عمد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 104 of 507

ان حالات میں اگر سوائے قریش کے کسی بھی قبیلے کے کسی بھی شخص کو خلیفہ بنایا جاتا توبقیہ تمام عرب قبائل اس کے خلاف بغاوت کر دیتے کیونکہ ان میں قبائل عصبیت موجود تھی۔ وہ کسی اور قبیلے کے شخص کو اپنی ناک کٹ جانے کے متر ادف سیجھتے اور فضول اور لامتناہی جنگوں کا ایک سلسلہ شروع ہو جاتا۔ قریش کے معاملے میں ایسانہ تھا کیونکہ حضرت ابراہیم واساعیل علیہاالصلوۃ والسلام اور خانہ کعبہ سے تعلق کی بنایر سوائے چندایک کے سبھی عرب ان کا احترام کیا کرتے تھے۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے بعد خلافت کا دعوی صرف دو قبائل کر سکتے تھے۔ ان میں سے ایک قریش تھے اور دوسرے انصار۔ قریقی صحابہ نے کئی زندگی میں بے پناہ قربانیال دی تھیں، ظلم سبے تھے اور اپناگھر بار اور مال و دولت الله تعالیٰ کے دین پر شار کر دیا تھا۔ دوسری طرف انصار مدینہ تھے جنہوں نے پورے عرب کی مخالفت لے کر مہاجرین قریش کو اپنے ہال پناہ دی تھی۔ ان کی خدمات سے کسی کو انکار نہ تھا لیکن جمہوری اصول پر دیکھا جائے تو یہ مہاجرین قریش ہی تھے جنہیں عرب کے کم و بیش سبھی قبائل کی حمایت تھی۔ اس کے بر عکس انصار مدینہ کو اپنے سواکسی اور قبیلے کی حمایت حاصل نہ تھی۔ پھر انصار دو مزید قبائل میں منظم سے جو اوس اور خزر ن کہلاتے تھے۔ ان قبائل میں منظم سے جو اوس اور خزر ن کہلاتے تھے۔ ان قبائل میں دور جاہلیت سے و شمنی چلی آر ہی تھی جے اسلام نے ختم کر کے انہیں بھائی بھائی بنادیا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی حیات طیبہ میں اس تھیے کا فیصلہ فرمادیا تھا کہ آپ کی وفات کے فوراً بعد خلافت کس قبیلے کو ملے گی۔ یمن، خیبر و غیرہ کے علاقوں جو گور نر مقرر فرمائے، ان کا تعلق انصار ہی سے تھا۔ اگر بالفرض حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی وفات فتی مکن ہے کہ بہلا خلیفہ راشد بھی انصار ہی سے ہو تا۔ لیکن فتی کہ کے بعد صور تحال بدل گئی اور نہ صرف پورے قبیلہ قریش بلکہ عرب کے تمام قبائل نے اسلام قبول کر لیا۔ اب قریش کے حمایتیوں کو اکثریت حاصل ہو گئے۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ علیہ و سلم نے اس قبیع کی فیصلہ فرمادیا۔

وحدثنا محمد بن رافع. حدثنا عبدالرزاق. حدثنا معمر عن همام بن منبه. قال: هذا ما حدثنا أبو هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. فذكر أحاديث منها: وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (الناس تبع لقريش في هذا الشأن. مسلمهم تبع لمسلمهم. وكافرهم تبع لكافرهم.

سیرنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "لوگ اس معاملے میں قریش کے تابع ہیں۔ ان کے مسلمان قریش کے مسلمان قریش کے کفار کی پیروی کرتے ہیں۔" <sup>1</sup>

اسی بات کوسید ناابو بکر صدیق رضی الله عنه نے سقیفہ بنو ساعدہ میں ان الفاظ میں بیان کیا:

فأما العرب فلن تعرف هذا الأمر الا لهذا الحي من القريش. جهال تك عربول كا تعلق ب تووه اس معالم [سرداري] مين

مبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات Page 105 of 507

<sup>1</sup> مسلم، كتاب الإماره، حديث 1818

قریش کے سواکسی اور قبیلے کو جانتے ہی نہیں ہیں۔۔۔عربوں کے نیک، قریش کے نیک لو گوں کی پیروی کرتے ہیں اور ان کے برے، قریش کے بروں کی۔2

واضح رہے کہ یہ دائمی نوعیت کا حکم نہیں تھا بلکہ اس وقت تک کے لیے تھاجب تک قریش کے لیے یہ حمایت بر قرار رہے۔ یہ صور تحال چو تھی صدی ہجری میں اس وقت تک رہی جب تک بنوعباس کو اقتد ار حاصل رہا۔ اس کے بعد خلافت برائے نام ہی قائم رہی۔ جب غیر عرب قوموں کی طاقت عربوں سے بڑھ گئ تو تر کی کے سلطان سلیم اول (926/1512-926/1512) نے 922/1517 میں خلافت کو عربوں سے ترکوں کی طرف منتقل کر دیااور عالم اسلام نے اس فیصلے کو تسلیم کرلیا۔ جب ترکوں کی طاقت ختم ہوئی توخلافت عثمانیہ کا بھی 1343/1924 ميں خاتمہ ہو گيا۔

## حضرت ابو بکر صدیق کی بیعت

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی بیعت دو مر احل میں ہوئی۔ پہلے مرحلے پر سقیفہ بنو ساعدہ میں اور دوسرے مرحلے پر عام لو گوں میں۔ سقیفہ بنو ساعدہ انصار مدینہ کے ایک خاندان کا چھپر تھاجس کے پنچے بیٹھ کروہ باہمی مشورے کرتے تھے۔ رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے موقع پر کچھ انصار کو بیہ خیال گزرا کہ ان کی خدمات کے باعث خلیفہ انصار ہی میں سے بننا چاہیے مگر تمام انصار اس بات پر متفق نہ تھے۔ جب جلیل القدر مہاجر صحابہ کو اس بات کا علم ہوا کہ عام مسلمانوں کے مشورے کے بغیر انصار خلیفہ مقرر کرنا چاہتے ہیں تووہ ان کے پاس پہنچے اور انہیں قائل کرنے کی کوشش کی۔ انصار میں چونکہ دین کی خدمت کا بہت جذبہ تھا، اس وجہ سے وہ قائل ہو گئے اور بالا تفاق حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی بیعت کرلی۔ اس کے بعد اگلے دن مسجد نبوی میں عام لو گوں کے سامنے یہ بات پیش ہوئی اور سب لو گوں نے بیعت کر کے متفقہ طور پر آپ کو خلیفہ منتخب کر لیا۔

#### سقیفہ بنوساعدہ میں کیاواقعات پیش آئے؟

صحیح بخاری، مسند احمد، تاریخ طبری، طبقات ابن سعد اور الانساب الاشر اف وغیر ه کتابوں میں ذکر ملتاہے که رسول الله صلی الله علیه وسلم کی وفات کے بعد سقیفہ بنوساعدہ کاواقعہ پیش آیا۔انصار مدینہ میں سے بعض لو گوں نے حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ (جو کہ ا یک جلیل القدر صحابی اور انصار کے قبیلہ خزرج کے سر براہ تھے ) کو خلیفہ بنانا چاہا۔ مہاجرین، جن میں حضرت عمراور ابوعبیدہ رضی اللہ عنہما جیسے جلیل القدر بزرگ شامل تھے، نے انہیں اس بات پر قائل کر لیا کہ خلیفہ قبیلہ قریش میں سے بنانا چاہیے کیونکہ اہل عرب قریش کے سواکسی اور قبیلے کی حکمر انی قبول نہیں کریں گے۔ انصار قائل ہو گئے۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے خلافت کے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 106 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> طبري -408-1/1H/2 - حديث سقيفه-

لیے حضرت عمریا ابو عبیدہ رضی اللہ عنہما کا نام پیش کیالیکن ان دونوں حضرات نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت کر لی اور پھر انصارنے بھی آپ کی بیعت کرلی۔

یہاں تک اس واقعے میں کوئی اشکال نہیں ہے کیونکہ انصار مدینہ نے دین کے لیے بہت سی قربانیاں دی تھیں۔ یہ ایک فطری امر تھا کہ وہ خود کو خلافت کا حق دار سمجھتے تاہم اس دور میں ابھی قبائلی عصبیتیں ختم نہ ہو سکی تھیں اور بہت سے قبائل دین میں ابھی داخل ہوئے تھے۔ دور جاہلیت ہی سے ان قبائل کی ہاہمی د شمنیاں چلی آر ہی تھیں۔ دور جاہلیت ہی سے قبیلہ قریش کو عرب میں امتیازی مقام حاصل تھا۔ اگر خلیفہ کسی اور قبیلے کا بنایا جاتا تو اس کے مخالفین اٹھ کھڑے ہوتے اور خانہ جنگی کی نوبت آ جاتی۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللّٰدعلیہ وسلم نے اپنی وفات کے بعد کی صور تحال کے پیش نظریہ ارشاد فرمایاتھا کہ" حکمر ان قریش میں سے ہوں گے۔ 3" اور آپ نے حضرت ابو بکررضی الله عنه کونماز کی امامت کے لیے نامز د کر کے آپ کی جانب اشارہ بھی فرمادیا تھا۔ 4

انصار مدینہ نے دین کی خاطر بے شار قربانیاں دی تھیں۔انہوں نے اپنی جائیدادوں تک کومہاجرین کے ساتھ تقسیم کر لیا تھا۔اس وجہہ سے بیرایک فطری خواہش تھی کہ دین کی خدمت کے لیے ان کے سر دار کو خلیفہ بنالیاجا تا۔لیکن اس صورت میں عرب قبائل بغاوت کر دیتے اور حالات بگڑ جاتے۔ دوسر امسکہ یہ تھا کہ انصار خو د قبیلہ اوس و خزرج میں تقسیم تھے اور ان دونوں قبیلوں میں دور جاہلیت ہی سے دشمنی چلی آرہی تھی۔ مدینہ میں اسلام کی دعوت پہنچنے سے پہلے ان میں ایک بڑی جنگ ہو چکی تھی، جو جنگ بعاث کہلاتی ہے اور اس جنگ میں ان کے بڑے بڑے سر دار مارے گئے تھے۔اگر ان میں سے کسی ایک قبیلے سے خلیفہ منتخب کیا جاتا تو دوسر اقبیلہ اسے پسند نہ کر تا۔ ان وجوہات کی بنیادیر جب حضرت ابو بکر ، عمر اور ابوعبیدہ رضی الله عنہم نے انہیں قائل کرنے کی کوشش کی تووہ قائل ہو گئے۔انہوں نے اپنے مہاجر بھائیوں کو دل و جان سے خلیفہ تسلیم کر لیااور ایسا کیا کہ اس کے بعد تبھی بھی ان کے مقابلے میں خلافت کے مدعی نہ ہنے۔

یہاں البتہ بعض روایات نے ایک سوال پیدا کر دیاہے اور وہ بیرہے کہ حضرت سعد بن عبادہ نے حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنہما کی بیعت نہ کی تھی اور سقیفہ کے موقع پر کچھ تکے کلامی اور مارپیٹ بھی ہوئی تھی۔ بعد میں حضرت سعد رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما کی بیعت نہیں گی، پھروہ شام کی طرف چلے گئے جہال راستے میں پر اسرار طریقے سے فوت ہو گئے۔ نظریہ سازش کے علمبر دار ان کی وفات کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ پہلے ہم تفصیل سے بیہ روایتیں پیش کریں گے اور پھر تاریخی تنقید کے مسلمہ اصولوں کے تحت ان کا تجزیہ پیش کریں گے۔ یہاں ہم آپ سے گزارش کریں گے کہ اگر آپ نے پہلے دو ابواب کا مطالعہ نہیں کیاتو پہلے ان کا مطالعہ کر کیجے کیونکہ ان میں تاریخی روایات کی جھان بین کاپر وسیجر تفصیل سے بیان ہواہے۔

<sup>3</sup> بخارى - كتاب الاحكام - حديث 6720

<sup>4</sup>الضاً - كتاب العلم - حديث 646

#### سقیفہ بنوساعدہ کی روایت صحیح بخاری میں کچھ یوں آئی ہے:

ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ۔۔۔۔ ایک شخص نے کہا کہ اگر عمر فوت ہو جائیں تو میں فلال کی بیعت کر لوں۔ خدا کی قشم! ابو بکر کی بیعت اتفاقاً ہوگئی تھی۔۔۔۔ چنانچہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ منبر پر بیٹھے اور انہوں نے ایک خطبہ دیا۔ اس میں انہوں نے کہا: ۔۔۔۔ "مجھے خبر ملی ہے کہ آپ لوگوں میں سے کوئی کہتا ہے کہ اگر عمر فوت ہو جائیں تو میں فلال کی بیعت کر لوں۔ کوئی شخص آپ لوگوں کو یہ کہ کر دھو کہ نہ دے کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت اتفاقاً مکمل ہو گئی تھی۔ سن لیچے کہ وہ ایسی ہی تھی لیکن اللہ نے اس کے شرسے محفوظ رکھا۔ آپ میں سے کوئی شخص ایسانہیں ہے جس میں ابو بکر جیسی فضیلت ہو۔ جس شخص نے کسی کے ہاتھ پر مسلمانوں سے مشورہ کیے بغیر بیعت کر لی تو اس کی بیعت اس وحہ سے نہ کی جائے کہ وہ قبل کر دیاجائے گا۔

جس وفت اللہ نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو وفادت دے دی تو ہمیں خبر ملی کہ انصار ہم سے اختلاف رائے کر رہے ہیں۔ وہ اپنے خاندان کے ساتھ سقیفہ بنی ساعدہ میں اکٹھے ہوئے۔ علی، زبیر اور ان کے ساتھیوں نے بھی ہم سے اختلاف کیا اور جو ان کے ساتھ سقے۔ مہاجرین ابو بکر کے پاس اکٹھے ہوگئے۔ میں نے ابو بکر سے کہا: "ابو بکر! اپنے انصاری بھائیوں کے پاس چلے۔ " ہم ان کی طرف جانب چلے، جب ہم قریب پہنچ تو ان کے دونیک افراد ہمیں ملے۔ ان دونوں نے وہ بات بیان کی جس کی طرف وہ لوگ ماکل تھے۔ " پھر انہوں نے پوچھا: "اے گروہ مہاجرین! آپ کے دونیک افراد ہمیں ملے۔ ان دونوں نے وہ بات بیان کی جس کی طرف وہ لوگ ماکل تھے۔ " پھر انہوں نے پوچھا: "اے گروہ مہاجرین! آپ کہاں جارہے ہیں؟" ہم نے کہا: "اپنے انصار بھائیوں کے پاس جائیں بلکہ آپ خود اپنے معاملے کا فیصلہ کر لیجے۔ " میں نے کہا: "واللہ! ہم ان کے پاس جائیں گے (اور خود فیصلہ کرنے کی بجائے پہلے انہیں قائل کریں گے۔)"

ہم ان کے پاس سقیفہ بنو ساعدہ میں پہنچ تو کیا دیکھتے ہیں کہ ایک شخص ان کے در میان چادر اوڑھے بیٹھا ہے۔ میں نے پوچھا: "یہ کون صاحب ہیں؟" وہ بولے: "انہیں بخارہے۔" ہم وہاں تھوڑی دیر ہی بیٹھے تھے کہ ان کی ایک خطیب کلمہ شہادت پڑھ کر اللہ کی حمد و ثنا، جیسا کہ اس کا حق ہے، بیان کرنے لگے۔ پھر وہ بولے: "اما بعد۔ ہم اللہ کے انصار اور اسلام کے لئکر ہیں اور اے مہاجرین! آپ لوگ وہ گروہ ہیں کہ آپ کی قوم کے پچھ لوگوں کا ارادہ یہ ہے کہ وہ ہمیں جڑسے اکھاڑ چھینک کر اس امر [حکومت] کو ایٹے ہاتھ میں لے لیں۔"

جبوہ فاموش ہوئے تو میں (عمر) نے بولنا چاہا۔ میں نے ایک بات سوچ رکھی تھی کہ جسے میں ابو بکر کے سامنے بیان کرنا چاہتا تھا۔ میں ان کا ایک حد تک لحاظ کرتا تھا۔ جب میں نے بولنا چاہا تو ابو بکر نے گفتگو کی اور وہ مجھ سے زیادہ علیم اور باو قار تھے۔ واللہ! جو بات میر می سمجھ کے مطابق اچھی تھی، انہوں نے اسی طرح بلکہ اس سے بھی بہتر پیرا سے میں فی البدیہ بات مکمل کی۔ انہوں نے کہا: "(اے انصار!) آپ حضرات نے جو خوبیاں بیان کی ہیں، حقیقاً وہ آپ میں موجو دہیں۔ لیکن سے امر (خلافت) صرف قریش ہی کے لیے مخصوص ہے کیونکہ یہ لوگ عرب میں نسبت اور بیت بیان کی ہیں، حقیقاً وہ آپ میں موجو دہیں۔ لیکن سے امر (خلافت) صرف قریش ہی کے لیے مخصوص ہے کیونکہ یہ لوگ عرب میں نسبت اور بیت اللہ سے تعلق کے لحاظ سے افضل مانے جاتے ہیں۔ میر می رائے میں آپ ان دوافر ادمیں سے جسے پیند کریں، اس کے ہاتھ پر بیعت کرلیں۔ " سے کہہ کر انہوں نے میر ااور ابوعبیدہ بن جراح کاہاتھ پکڑا جو کہ ہمارے در میان بیٹھے ہوئے تھے۔

(عمر کہتے ہیں:) "مجھے اس کے سواان کی اور کوئی بات نا گوار نہ گزری۔ واللہ! میں اس جماعت کی سربراہی بر، جس میں ابو بکر (میرے ماتحت)

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 108 of 507

عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں: "(سقیفہ میں) جو معاملہ ہوا تھا، ہمیں بیہ خطرہ تھا کہ اگر ہم یہاں سے ہٹ گئے توابو بکر کی بیعت نہ کی تو یہ لوگ ہمارے پیچھے کسی کے ہاتھ پر ہیعت کرلیں گے (اور یوں عرب قبائل میں بغاوت پیدا ہو جائے گی۔) اس صورت میں یا تو ہم کسی شخص کے ہاتھ پر بیعت کرلیں، جو ہماری مرضی کے خلاف ہو تا یا ہم اس کی مخالفت کرتے اور فساد ہو تا۔ جس نے مسلمانوں کے مشورے کے بغیر کسی کی بیعت کی، اس کی پیروی نہ کی جائے۔ اور نہ ہی اس شخص کی پیروی کی جائے، جس نے بیعت کی۔ ان کی سزایہی ہے کہ انہیں قتل کر دیا جائے۔ " 5

اس واقع میں تین باتیں ایس ہیں جن پر صحابہ کرام کا کوئی ناقد، سوال اٹھا سکتا ہے:

- انصار مدینہ نے عام مسلمانوں کے مشورے کے بغیر خود میں سے خلیفہ منتخب کرنا کیوں چاہا؟
- مشوره مکمل ہونے سے پہلے ہی حضرت عمر نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہماکے ہاتھ پر بیعت کیوں کرلی؟
- حضرت عمرنے حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہما کے متعلق سخت الفاظ کیوں کیے کہ "اللہ نے انہیں مار ڈالا۔"

جہاں تک پہلے سوال کا تعلق ہے تو یہ واضح ہے کہ انصار مدینہ بھی مکمل طور پر اس بات پر متفق نہ تھے کہ خلیفہ انہی میں سے بنایا جائے۔

یہی وجہ ہے کہ انہوں نے مخلف تجاویز پیش کیں۔ پہلی تجویز تو یہ تھی کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنا دیا جائے۔
دوسری یہ تھی کہ ایک خلیفہ مہاجرین میں سے اور ایک انصار میں سے بنایا جائے۔ جب مشورہ کیا جارہا ہو تو ہر شخص کو اپنی رائے قائم
کرنے کی آزادی ہوتی ہے جس سے اختلاف رائے پیدا ہو تا ہے۔ اس میں برائی بھی کوئی نہیں ہے۔ ہاں جب مشورہ مکمل ہو جائے اور
مسلمان ایک بات پر متفق ہو جائیں تو پھر تفرقہ پیدا کرنا ایک برائی ہے۔ اختلاف رائے کی آزادی اس وقت بھی حاصل ہے لیکن اس
اختلاف رائے کو بنیاد بناکر تفرقہ پیدا کرنا ایک جرم ہے۔ انصار نے محض اپنی رائے کا اظہار کیا تھا۔ جب ان کے سامنے دلائل پیش کے
گئے توانہوں نے اس بات کو قبول کرلیا کہ خلیفہ مہاجرین میں سے ہو۔ اس وجہ سے انصار پر کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا ہے۔

**دوسر اسوال کہ** حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مشورے کے دوران ہی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت کر لی تھی جو کہ درست نہیں تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ حضرت عمر جانتے تھے کہ حضرت ابو بکر الیبی شخصیت ہیں جن پر کوئی اختلاف نہیں کرے گا۔ آپ بلا تفریق

\_\_\_\_\_

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بخاري - كتاب المحاربين من ابل الكفرو الردة ، حديث 6442

مہاجرین وانصار کے کمزوروں کاخیال کرتے تھے، ان کی خدمت کرتے تھے اور ہر شخص کی مدد کیا کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے جیسے ہی حضرت ابو بکر کی بیعت کی، توسب لوگ آپ کی بیعت پر ٹوٹ پڑے۔ انصار کے اس مجمع میں مہاجرین کی نسبت انصار کی تعداد بہت زیادہ تھی۔ اگر انصار آپ کی بیعت نہ کرناچاہتے تو وہ کم از کم اس وقت انکار کرسکتے تھے لیکن اس کے برعکس وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت کے لیے ٹوٹ پڑے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ ان کی اکثریت بھی صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے بارے میں کیارائے رکھتی تھی ؟

بعض دیگر روایات سے بیہ معلوم ہو تاہے کہ جب حضرت عمر نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہما کانام پیش کیا تو انصار آپ کی بیعت کے لیے ٹوٹ پڑے اور حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے بھی کھلے دل سے حضرت ابو بکر کی خلافت کو قبول کیا۔ روایات بیہ ہیں:

حدثنا عبد الله حدثني أبي حدثنا معاوية بن عمرو حدثنا زائدة حدثنا عاصم وحسين بن علي عن زائدة عن عاصم عن زر عن عبد الله قال: عبد الله عنها سے کہا: "اے گروہ انصار! کیا آپ کو معلوم نہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے حضرت ابو بکر کولوگوں کی امامت کا عکم دیا ہے۔ آپ میں سے کس کا دل یہ چاہتا ہے کہ وہ ابو بکر سے آگے بڑھے؟" انصار نے جو اب دیا: "ہم ابو بکر سے آگے بڑھنے سے الله کی پناہ مانکتے ہیں۔ "6 [شعیب ارناووط کہتے ہیں: اس حدیث کی سند حسن (در میانے در جے کی لاکن اعتماد) ہے۔ اس کی سند میں عاصم ہیں جو کہ ابن ابی مانچود ہیں۔ یہ حسن الحدیث (در میانے در جے کے قابل اعتماد) ہیں۔ باقی تمام راوی انتہائی قابل اعتماد ہیں اور بخاری و مسلم نے ان سے روایت کیا ہے۔ آ

حضرت عمررضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ جب میں نے آپ (ابو بکر) کاہاتھ پکڑا توانصار کے ایک آدمی نے مجھ پر سبقت کی اور آپ کے ہاتھ پر میرے ہاتھ رکھنے سے پہلے اپناہاتھ رکھ دیا۔ پھر میں نے آپ کے ہاتھ پر ہاتھ رکھااور لوگوں نے بیعت کرلی۔" بعض روایات میں ان کانام بشیر بن سعد آیا ہے جو کہ نعمان بن بشیر کے والد تھے۔<sup>7</sup>

حضرت ابو بکرنے تقریر کی اور جو پچھ انصار کے بارے میں (قرآن میں) نازل ہواتھا، اس میں کوئی بات نہ چھوڑی اور جو پچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے متعلق بیان فرمایا تھا، اسے بھی بیان کیا۔ فرمایا: "آپ حضرات کو معلوم ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا:

'اگر لوگ ایک وادی میں چلیں اور انصار دوسری میں تو میں انصار کی وادی میں چلوں گا۔ سعد! آپ جانتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا تھااور اس وقت آپ بھی وہیں بیٹھے تھے کہ 'قریش اس امر (خلافت) کے والی ہیں۔ (دوسرے قبائل کا) نیک آدمی، ان کے نیک آدمی کا تابع ہے۔ " حضرت سعد نے کہا: "آپ نے فرمایا ہے۔ آپ لوگ امر اء ہیں اور ہم آپ کے

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات مجمد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

<sup>6</sup> احمد بن حنبل - المسند - مسند عمر - حديث 135 - 1/98 - بيروت: دار الفكر - (2009) www.waqfeya.com (ac. 16 Dec 2009). 7 ابن كثير بحواله طبقات ابن سعد - 5/342

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ مسلم تاريخ

وزير ہيں۔<sup>8</sup>

تیسرا سوال ہیہ ہے کہ حضرت عمر نے حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہما کے بارے میں سخت الفاظ کیوں کہے۔ ہیر سوال اصل میں عرب کلچر سے ناوا قفیت کی بنا پر پیدا ہو تا ہے۔ عرب سادہ مزاج کے لوگ سے اور بات کرنے کے لیے ڈپلومینک انداز کم ہی اختیار کرتے تھے اور ابت کرنے کے لیے ڈپلومینک انداز کم ہی اختیار کرتے تھے اور اگلا شخص بھی اس کابرانہیں مانتا تھا۔ پی بالکل الیہا ہی ہے جیسے ہمارے دیہات میں لوگ کھل کر الی بات کہہ دیتے ہیں جو شہر وں کے رہنے والوں کو نا گوار محسوس ہوتی ہے لیکن سننے والا دیہاتی اس کابرانہیں مانتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس دور کی عربی میں اللہ تمہیں مارے، تمہاری ماں تمہیں روۓ، تمہاری ناک پر مٹی پڑے، فتم کے بہت سے محاورے موجود ہیں۔ یہ بالکل اسی طرح ہے جیسے اردو میں "تمہارا بیڑہ غرق، خدا تمہیں غارت کا کہا جاتا ہے۔ ان تمام محاوروں کا یہ مطلب نہیں ہو تا کہ کہنے والا واقعی یہ چاہتا ہے کہ اگلا بچ بچ غارت ہو جائے۔ یہ محض بے تکلفانہ انداز میں ایک نالپندیدگی کا اظہار ہو تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے بال بھی دوستوں میں لوگ بے تکلفی سے یہ جملے ہو لتے ہیں اور سننے والا برانہیں مانتا ہے کھی ایسا ہی محالمہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے الفاظ کا ہے۔ اگر وہ بچ کچ قبیلہ خزرج کے مر دار حضرت سعد رضی اللہ عنہ کے بارے میں کوئی سخت بات کہتے تو قبیلہ خزرج کے انصار انہیں کم از کم تنبید تو کرتے۔ بعض روایات سے یہ معلوم ہو تا سعد کہ لوگ اتنی کم رہ کے۔ اس پر کسی نے یہ جملہ کہا کہ تم نے تو تعد کے بارے میں کوئی سخت بات کے لیے کہ حضرت سعد ان کے در میان دب کر رہ گئے۔ اس پر کسی نے یہ جملہ کہا کہ تم نے تو سعد کوبار دیا اس پر حضرت عمر نے جو بائم زاح فرمایا کہ نہیں اللہ نے مار دیا اس پر سی نے یہ جملہ کہا کہ تم نے تو سے سے حکوبار دیا اس پر حضرت عمر نے جو بائم زاح فرمایا کہ نہیں اللہ نے مار دیا۔ اس پر حضرت عمر نے جو بائم زاح فرمایا کہ نہیں اللہ نے مار دیا۔

اگر انصار مدینہ سے زبر دستی بیعت لی گئی ہوتی تو پھر عہد خلافت راشدہ میں ان کاوہ کر دار نہ ہو تاجو انہوں نے ادا کیا۔ ہم سب جانتے ہیں کہ جبر سے جو کام کر وایا جائے ،اس میں انسان کبھی اس در ہے کی کار کر دگی کا مظاہرہ نہیں کر سکتا، جو اپنی رضاور غبت سے کیے گئے کام میں کر تا ہے۔ انصار کے بارے میں معلوم ہے کہ انہوں نے خلفائے راشدین کے پراجیکٹس میں کھلے دل سے حصہ لیا۔ مرتدین کے خلاف جنگیں ہوں یاروم اور ایران کی فتح، مفتوحہ علاقوں کی ایڈ منسٹریشن کا معاملہ ہو یا بیت المال سنجالنے کا، ہر ہر معاملے میں انصار کے بہت سے لوگ شریک رہے اور انہوں نے غیر معمولی کارنامے انجام دیے۔

انصار کے متعد دلوگوں کو گور نر مقرر کیا گیااور اعلی فوجی عہدے دیے گئے۔ ان میں حضرت معاذبن جبل، عبادہ بن صامت، حذیفہ بن کیان، ابو ابوب انصاری، زید بن ثابت، قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہم کانام پیش کیا جاسکتا ہے۔ حضرت معاذ، حضرت ابو عبیدہ کے بعد شام میں اسلامی افواج کے سینڈ ان کمانڈ تھے اور ان کی وفات کے بعد فوج کے کمانڈ رانچیف بنے۔ قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہما حضرت علی رضی اللہ عنہم اہم افواج کے دور میں گور نر اور پولیس چیف رہے۔ حضرت عبادہ بن صامت، حذیفہ بن کمان اور ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہم اہم افواج کے کمانڈ ر رہے۔ حضرت ابو ابوب کی وفات بھی قسطنطنیہ کے جہاد میں ہوئی اور ان کی قبر آج بھی

8 احد بن حنبل - المسند - مسند الى مكر - حديث 1/60،19

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 111 of 507

استنول میں موجو دہے۔حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنه کو حضرت عمرنے قائم مقام خلیفه مقرر کیا۔

اوپر بیان کی گئی روایت سے بیہ بھی معلوم ہو تاہے کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللّٰہ عنہ نے خو د حضرت ابو بکر رضی اللّٰہ عنہ کی خلافت کو تسلیم کیا۔ واقعہ کچھ یوں ہے:

ابو بکررضی اللہ عنہ نے جب (سقیفہ بنوساعدہ میں) خطبہ دیا تو انصار کے فضائل میں کوئی بات نہ چھوڑی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انصار کی فضیلت میں جو پچھ فرمایا تھا، اسے بیان کر دیا اور کہا: میں جانتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا: "اگر لوگ ایک وادی میں چلیں اور انصار دوسری میں، تو میں انصار کی وادی میں چلوں گا۔ اے سعد! آپ یقیناً جانتے ہیں کہ جب آپ بیٹھے تھے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا: "اس امر (خلافت) کے حقد ار قریش ہیں کیونکہ لوگوں کے نیک لوگ ان کے نیک لوگوں کے تابع ہیں اور لوگوں میں سے برے لوگ، ان قریش کے برے لوگوں کے تابع ہیں۔ "سعد نے جواب دیا: "آپ نے کہا۔ ہم وزیر ہوں گے اور آپ لوگ امیر ہوں گے۔" و

ان تفصیلات سے معلوم ہو تاہے کہ خلافت راشدہ کے دور میں انصار کا کر دار اس بات کا گواہ ہے کہ انہوں نے پوری رضاور غبت سے بیعت کی تھی۔اگر ان سے زبر دستی بیعت کی گئی ہوتی تووہ اس طرح ذوق وشوق سے اجتماعی کاموں میں شریک نہ ہوتے۔

# حضرت ابو بكررضي الله عنه كي عام بيعت كيسے ہوئي؟

سقیفہ کے واقعے کے بعد کیا ہوا، اس کی تفصیل حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے یوں بیان کی ہے:

انس کہتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے اگلے دن خطبہ دیتے ہوئے سنا۔ ابو بکر خاموش بیٹے سے اور پھے نہیں بول رہے تھے۔ عمر نے کہا: "میں امید کر تاتھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم زندہ رہیں گے اور ہمارے بعد انتقال فرمائیں گے۔ پھر اگر محمد صلی اللہ علیہ وسلم انتقال فرمائی قواللہ نے آپ مسامنے نور (قرآن) پیدا کر دیاہے کہ جس کے ذریعے آپ ہدایت پاتے ہیں اور جس سے اللہ تعالی نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہدایت دی۔ بے شک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی ابو بکر ، جو غار میں آپ کے دوسرے ساتھی تھے، مسلمانوں میں سے آپ کے امور کے معاملے میں زیادہ اہل ہیں۔ اس لیے اٹھے اور ان کی بیعت کر لیجے۔ "ان لوگوں میں سے ایک گروہ پہلے ہی سقیفہ بنو ساعدہ میں آپ کی بیعت کر چکے۔ "ان لوگوں میں سے ایک گروہ پہلے ہی سقیفہ بنو ساعدہ میں آپ کی بیعت کر چکا تھا۔ عام بیعت منبر پر ہوئی۔

زہری نے انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی بات نقل کی ہے کہ میں نے عمر کو اس دن سنا کہ ابو بکرسے بار بار کہہ رہے تھے: "منبر پر آسیئے۔" وہ بار بار کہتے رہے یہاں تک کہ ابو بکر منبر پر بیٹھے اور لوگوں نے ان کی بیعت کی۔<sup>10</sup>

اس سے معلوم ہو تاہے کہ مسلمانوں کی غالب اکثریت حضرت ابو بکر رضی اللّٰہ عنہ کو پیند کر تی تھی اور انہیں ہی خلیفہ دیکھنا چاہتی تھی۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> الضأَّـ مندعم - حديث 1/98،135

<sup>10</sup> بخارى، كتاب الاحكام، حديث 6793

## كياحضرت سعد بن عباده رضى الله عنه كو قتل كروايا كميا؟

بعض مستشر قین نے یہ سوال اٹھایا ہے کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ کو خفیہ طریقے سے قبل کروادیا تا کہ وہ حکومت کے لیے خطرہ نہ بنیں۔ یہ بنیں۔ یہ باصل اعتراض ہے۔ حضرت سعد رضی اللہ عنہ انصار کے قبیلہ خزرج کے سر دار اور انصار کے سابقون الاولون میں سے ایک جلیل القدر صحابی تھے۔ آپ ان صحابہ میں ہیں جنہوں نے مدینہ میں اسلام کی دعوت کو پھیلانے میں زبر دست کر دار ادا کیا۔ آپ نہایت سخی تھے اور اصحاب صفہ کے اسی اسی افراد کو کھانا کھلاتے تھے۔ یہ کیسے ممکن تھا کہ آپ مسلمانوں کی جماعت میں تفرقہ پیدا کرتے جبکہ خود انصار نے متفقہ طور پر حضرت ابو بکر کی بیعت کرلی تھی ؟

عہد صدیقی میں آپ مدینہ منورہ میں رہے اور مسلسل قبیلہ خزرج کے سر دار رہے ، پھر حضرت عمر کے زمانے میں بھی دو تین سال مدینہ میں رہے۔ اس کے بعد 15 یا 16 ہجری میں آپ شام جارہے تھے کہ راستے میں حوران کے مقام پر آپ نے وفات پائی۔ <sup>11</sup> بلاذری نے انساب الانثر اف میں تین روایتیں ایسی بیان کی ہیں ، جن سے یہ ساز شی تھیوری اخذ کی گئی ہے۔ ان کی سند کو دیکھتے ہی سارامعا ملہ صاف ہو جاتا ہے۔ بلاذری بیان کرتے ہیں:

جد ثنا محمد بن مصفی الحمصي، ثنا بقیة بن الولید، عن الزبیري، عن الزهري: سب لوگول نے (حضرت ابو بکر) کی بیعت کر لی سوائے سعد بن عبادہ کے۔ وہ غیر دے کر نکل گئے اور پھر شام چلے گئے۔ 12

اس روایت کی سند میں بقیہ بن ولید ہیں جو کہ قابل اعتماد راوی نہیں ہیں۔

#### دوسری روایت بیرہے:

جد ثني روح بن عبد المؤمن، حدثني علي بن المدائني، عن سفيان بن عينية، عن عمرو بن دينار، عن أبي صالح: سعد بن عباده شام كي طرف نكل گئے اور وہال قتل كيے گئے۔ 13

اس روایت کی سند میں روح بن عبد المومن ہیں جن کے بارے میں کوئی تفصیل معلوم نہیں ہو سکی کہ یہ کس درجے میں قابل اعتاد ہیں۔اس روایت میں یہ واضح طور پر بیان نہیں کیا گیاہے کہ حضرت سعد رضی اللّٰد عنہ کو کس نے قتل کروایا تھا۔

تیسری روایت اس موضوع پر بالکل واضح ہے اور یہی نظریہ سازش کی بنیادہے:

\_\_\_

عبد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>11</sup> محمد بن سعد بن منتج الزہر کی (d. 230/844)۔ ا**لطبقات الکبیر** - صحابی نمبر 353 - 3/570 قاہرہ: مکتبہ الخانجی www.waqfeya.com (ac. 6) - **الطبقات الکبیر** - صحابی نمبر 353 - 3/570 قاہرہ: مکتبہ الخانجی May 2011)

<sup>21</sup> بلاذرى - انساب الانشر اف - امر السقيفيه - 2/264 - بيروت: دار الفكر - (ac. 27 Oct 2007) (ac. 27 Oct 2007)

<sup>13</sup> ايضاً ـ 2/272

المدائني عن ابن جعدبة عن صالح بن كيسان، وعن أبي مخنف، عن الكلبي وغيرهما: سعد بن عباده نے ابو بكر كى بيعت نہيں كى اور شام كى طرف چلے گئے۔ عمر نے ایک شخص كو بھیجا اور كہا: "انہیں بیعت كى طرف بلانا اور انہیں پریشان كرنا۔ اگر وہ انكار كریں تو ان كے خلاف اللہ سے مد دمانگنا۔ یہ شخص شام آیا تو اسے سعد حوران كے ایک احاطے میں ملے۔ اس نے انہیں بیعت كى دعوت دى تو انہوں نے كہا: "میں كى قریش كى كر گئی ہے كہ بعد يہ میں اس بیعت نہ كروں گا۔ " انہوں نے كہا: "كیا تم مجھ سے لڑوگ ؟" اس نے كہا: "آپ اس امت میں داخل ہیں یا خارج ؟" وہ بولے: "میں اس بیعت سے باہر ہوں۔ " اس نے آپ كو نیزہ مار كر قتل كر دیا۔ یہ روایت بھى كى گئى ہے كہ سعد پر حمام میں حملہ كیا گیا تھا۔ اور یہ بھى كہا گیا ہے كہ وہ بیٹھ كر پیشاب كر رہے ہے كہ ایک جن نے انہیں تیر مار كر قتل كر دیا۔ ا

اگر آپ نے پہلے دو ابواب کا مطالعہ نہیں کیا تو اب کر لیجے تا کہ پہلی دو صدیوں کے مشہور مور خین کا تعارف ہو سکے۔ اس روایت کی دو اساد ہیں اور ہر ایک میں ایسے نام ہیں جس سے سارے نظر یہ سازش کی بنیاد سمجھ میں آجاتی ہے۔ ایک تو مشہور مورخ ابو محنف ہیں جن کے بارے میں ہم دو سرے باب میں بیان کر چکے ہیں کہ ان کا دل صحابہ کر ام کے بخض سے بھر اہوا تھا۔ یہ کلبی سے روایت کر رہے ہیں جن کا صحابہ کر ام سے بغض مشہور ہے۔ دو سرے مورخ ابن جعد بہ ہیں جن کا پورانام یزید بن عیاض بن جعد بہ ہے۔ انہیں امام بخاری نے منکر الحدیث کہا ہے، امام مالک نے جھوٹا قرار دیا ہے، دار قطنی نے ضعیف کہا ہے اور یکی بن معین نے کہا ہے کہ وہ روایات میں جھوٹ کی ملاوٹ کرتے تھے، اس لیے ان کی روایات کونہ لکھا جائے۔ <sup>15</sup> اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ روایت نا قابل اعتماد ہے اور کسی اللہ عنہ سے بغض رکھتا ہے۔

درایت کے نقطہ نظر سے جائزہ لیا جائے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان لوگوں کو بتاکر قاتل کو حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ کے ہاں بھیجاتھا؟ اگر انہوں نے اعلانیہ قاتل کو بھیجاتھا تو حضرت سعد کی اولاد، خاندان اور قبیلہ والے کیوں خاموش رہے؟ اور اگر انہوں نے قاتل کو خفیہ طور پر بھیجاتھا تو ان راویوں کو علم کسے ہوا؟ پھر اگر آپ کو قتل کروانا مقصود ہوتا تو اس کے لیے تین سال انتظار کرنے کی ضرورت کیا تھی؟ کسی تاریخی روایت میں ایسی کوئی تفصیلات نہیں ملتیں جن کے مطابق حضرت سعد رضی اللہ عنہ نے کبھی حکومت کے لیے خطرہ بننے کی کوشش کی ہواور نہ ہی کوئی ایسا سراغ ملتا ہے کہ آپ کی اولاد اور اہل قبیلہ نے حکومت پر آپ کے قتل کی سازش کا الزام عائد کیا ہو۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ نظریہ سازش محض افسانہ ہے اور اس کا مقصد حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو بدنام کرنے کے سوااور کچھ نہیں ہے۔

اب بیہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ حضرت سعد رضی اللہ عنہ کی وفات کیسے ہوئی؟ ابن سعد نے طبقات میں بیہ روایت نقل کی ہے:

أخبرنا يزيد بن هارون عن سعيد بن أبي عروبة قال سمعت محمد بن سيرين يحدث: سعد بن عباده في كرييشاب كياـ جبوه

عهد صحابه اور جدید ذنان کے شبهات مجمد صحابه اور جدید ذنان کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ايضاً

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>ذهبي\_ ميز ان الاعتدال\_7/259\_ راوي نمبر 9748\_

واپس آئے تو انہوں نے اپنے ساتھیوں سے کہا: "مجھے کوئی چیز اپنے جسم پر رینگتی ہوئی محسوس ہو رہی ہے۔" پھر انہوں نے وفات پائی اور ساتھیوں نے کسی جن کو میہ شعر پڑھتے سنا: "ہم نے خزرج کے سر دار سعد بن عبادہ کو قتل کر دیاہے اور انہیں دو ایسے تیر ول سے ماراہے جن کا نشانہ کبھی خطانہیں جاتاہے۔"<sup>16</sup>

اسی صفحے پر دی ہوئی واقدی کی روایت سے معلوم ہو تا ہے کہ انہوں نے ایک سوراخ میں پیشاب کیا تھا اور جب وہ فوت ہوئے تو ان کی جلد سبز پڑگئی تھی۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ جہاں انہوں نے پیشاب کیا تھا، وہ کسی سانپ کا بل ہو گا، جس نے نکل کر انہیں کا بل لیہ جسم پر کوئی چیز رینگنے سے معلوم ہو تا ہے کہ سانپ ان کے لباس میں گھس گیا ہو۔ رہی جنات کے شعر پڑھنے والی بات، تو ممکن ہے کہ وہ سانپ جن ہویا پھریہ محض ان کے ساتھیوں کا وہم ہو کہ پر اسر ار واقعہ پیش آ جانے پر لوگوں میں اس نوعیت کے وہم پیدا ہو ہی جاتے ہیں اور آوازیں سی سنائی دے جاتی ہیں۔ یہ سانحہ 15/636 میں پیش آ یا اور ڈیڑھ سوبرس تک حضرت سعد رضی اللہ عنہ کے کسی بیٹے، بین اور آوازیں سی سنائی دے جاتی ہیں۔ یہ ساخہ 15/636 میں پیش آ یا اور ڈیڑھ سوبرس تک حضرت سعد رضی اللہ عنہ کے کسی بیٹے، ایو مختف اور کبی کو آیا اور انہوں نے بیر وایت بیان کر دی۔ انہی کی روایت کی بنیاد پر بعض مستشر قین نے کہائی گھڑئی۔ ابو مختف اور کبی کو آیا اور انہوں نے بیر وایت بیان کر دی۔ انہی کی روایت کی بنیاد پر بعض مستشر قین نے کہائی گھڑئی۔

## کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ نے بیعت نہیں کی؟

اس معاملے میں کتب تاریخ میں جوروایات مروی ہیں،ان کا تجزیہ اس جدول میں دیا گیاہے۔ آپ دیکھ سکتے ہیں کہ تاریخی روایتوں کا بڑا حصہ نا قابل اعتاد راویوں کے توسط سے کتب تاریخ میں آیاہے۔

| بقيه   | نا قابل اعتماد راویوں کے نام اور ان کی بیان کر دہ                                               | نا قابل اعتماد  | بیعت علی سے  | تاریخ کی کتاب          |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|------------------------|
| روایات | روايات                                                                                          | روایات کی تعداد | متعلق روايات |                        |
| 8      | محمد بن عمر الواقدى: 3روايتيں۔ ابو مخنف: 1- ہشام<br>کلبى: 2- مسلمه بن محارب: 1- نامعلوم راوى: 1 | 8               | 16           | بلادری (d. 279/893)    |
| 1      | ہشام کلبی: 1-سیف بن عمر: 1-ابن الحر: 1-نامعلوم<br>راوی: 1                                       | 4               | 5            | طبری (224-310/838-922) |
| 9      | 12                                                                                              | 12              | 21           | مجموعه                 |

اس معاملے میں جو تاریخی روایات بیان ہوئی ہیں اور یہ تین طرح کی ہیں:

- پہلی قشم کی روایات کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ نے پوری رضاور غبت کے ساتھ اگلے دن ہی بیعت کرلی تھی۔
- دوسری قشم کی روایات میں بیربیان ہواہے کہ انہوں نے کچھ پس وبیش کیا تھالیکن دیگر صحابہ کے سمجھانے پر کچھ ہی عرصہ بعد

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

ابن سعد - طبقات الكبرى - سعد بن عباده، صحابي نمبر 353 -3/570 - قاهره: مكتبه خانجي -

## بیعت کرلی تھی۔

• تیسری قشم کی روایات مطابق حضرت علی رضی الله عنه خود خلیفه بنناچاہتے تھے۔ اس وجہ سے انہوں نے بیعت سے انکار کر دیا تھااور حضرت ابو بکر اور عمر رضی الله عنهمانے ان کے گھریر حملہ کر دیااور ان کا دروازہ جلا دیا۔ سیدہ فاطمہ رضی الله عنها پر بھی تشد د کیا جس سے ان کاحمل ضائع ہوا اور حضرت علی کو مجبور کر کے ان سے بیعت لی گئی۔ اس کے بعد پہلے تین خلفاء راشدین کے زمانے میں خفیہ ساز شوں میں مصروف رہے اور ان کا تختہ اللنے کی کوشش کرتے رہے۔

## پہلے گروپ کی روایات

## برضاور غبت بیعت والی روایتیں متعد دہیں اور یہاں ہم انہیں پیش کررہے ہیں۔

وَحَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْحَافِظُ ، وَأَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي حَامِدٍ الْمُقْرِئُ ، قِرَاءَةً عَلَيْهِ ، قَالا : حَدَّنَنَا أَبُو الْعَبَّاسِ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ ، ثَنا جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ شَاكِرٍ , ثَنا عَفَّانُ بْنُ مُسْلِمٍ , ثَنا وُهَيْبٌ , ثَنا دَاؤُدُ بْنُ أَبِي هِنْدَ , ثَنا أَبُو نَضْرَةً , عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْحُدُّدِيِّ: ابوسعید خدری رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ ابو بکر رضی الله عنه منبریر بیعت لینے کے لیے منبریر چڑھے تو آپ نے دیکھا کہ حضرت علی موجود نہ تھے۔ آپ نے ان کے بارے میں پوچھا۔ انصار میں سے ایک صاحب کھڑے ہوئے اور انہیں بلالائے۔ جب وہ آئے تو ان سے فرمایا: "اے رسول اللہ کے چیازاد بھائی اور داماد! کیا آپ مسلمانوں کے عصا (طاقت) کو توڑنا پیند کریں گے؟" انہوں نے بھی یہی کہا: "اے ر سول الله کے خلیفہ! مجھے ملامت نہ کیجیے۔" اور پھر ان کی بیعت کر لی۔ پھر آپ نے دیکھا کہ حضرت زبیر رضی اللہ عنہ غیر حاضر ہیں۔ آپ نے انہیں بلا بھیجا۔ جب حضرت زبیر آئے توان سے فرمایا: "اے رسول اللہ کے پھو پھی زاد بھائی اور آپ کے حواری! کیا آپ مسلمانوں کے عصا (طاقت) کو توڑنا پیند کریں گے؟" انہوں نے کہا: "اے رسول اللہ کے خلیفہ! مجھے ملامت نہ کیجے۔" پھر کھڑے ہو کر انہوں نے بیعت کر <sup>17</sup>\_6

حدثنا عبيد الله بن سعد ، قال : أخبرني عمى ، قال : أخبرني سيف ، عن عبد العزيز بن ساه ، عن حبيب بن أبي ثابت: حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنے گھر میں بیٹھے تھے کہ کسی نے انہیں بتایا کہ مسجد میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ بیعت لے رہے ہیں۔اس وقت حضرت علی نے محض ایک طویل کرتا پہن رکھا تھا اور تہد نہ باندھ رکھا تھا۔ آپ دیر ہو جانے کے خوف سے اٹھے اور بغیر تہد باندھے بھا گم بھاگ مسجد میں پہنچے اور بیعت کر کے صدیق اکبر کے پاس بیٹھ گئے۔اس کے بعد آپ نے گھر سے بقیہ لباس منگوا کر پہنا۔<sup>18</sup>

محمد بن سعد، ثنا محمد بن عمر الواقدي، عن أبي معمر، عن المقبري، و يزيد بن رومان مولى آل زبير، عن ابن شهاب: (سقيفم کے واقعہ کے بعد) حضرت علی نے ابو بکر رضی اللہ عنہما سے کہا: "ابو بکر! آپ جانتے نہیں کہ اس معاملے (مشورہ) میں ہمارا بھی حق تھا؟"

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 116 of 507

<sup>17</sup> بيهقي - الاعتقاد الى سبيل الرشاد - باب اجتماع المسلمين على بيعة الى بكر - حديث 325 - بلاذري، انساب الاشر اف-2/267

www.islamweb.net/hadith/display\_hbook.php?bk\_no=663&pid=141193&hid=325 (ac. 11 May 2012)

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ابن جرير طبري - حديث سقيفه - 410-411 1

انہوں نے فرمایا: "جی ہاں، کیکن مجھے انتشار کا خوف تھااور مجھے پر بڑامعاملہ آن پڑا تھا۔" علی نے فرمایا: "میں جانتاہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو نماز کی امامت کا تھم دیا تھا اور یہ بھی جانتا ہوں کہ آپ غار (ثور) میں ثانی اثنین ہیں۔ ہماراحق تھا (کہ ہم سے مشورہ کیا جائے) لیکن ہم سے مشورہ نہیں کیا گیا۔ بہر حال اللہ تعالی آپ کو معاف کرے۔" یہ کہہ کر انہوں نے بیعت کرلی۔<sup>19</sup>

حدثن عن الحسن بن عرفة، عن على بن هشام بن اليزيد، عن أبيه، عن أبي الجحاف: جب ابو كمركي لو گول نے بيعت كرلي تو آپ نے کھڑے ہو کر تین بار اعلان کیا: "اے لوگو! (اگر آپ چاہیں) تومیری بیعت کو ختم کر سکتے ہیں۔" علی نے کہا: "خدا کی قشم، ہم نہ تو آپ کی بیعت کو ختم کریں گے اور نہ ہی آپ کو استعفی دینے دیں گے۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز میں آپ کو امام بنایا تھا تو پھر کون ہے جو (دنیاوی امور کی امامت) میں آپسے آگے بڑھے؟" 20

ان روایات سے معلوم ہو تاہے کہ سیر ناعلی اور زبیر رضی اللہ عنہمانے برضاور غبت حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت کر لی تھی۔ بعد میں پہلے تنیوں خلفاء کے دور میں وہ جس طرح امور حکومت میں پوری د کجمعی کے ساتھ شریک رہے ،اس سے بھی یہی معلوم ہو تاہے کہ ا نہوں نے بوری رضاور غبت سے بیعت کی تھی۔سند کے اعتبار سے ان میں سے حضرت ابوسعید رضی اللہ عنہ کی روایت سب سے زیادہ مستند ہے۔ بقیہ روایتیں اگر جہ سند کے اعتبار سے کمزور ہیں تاہم حضرت علی اور زبیر نے پہلے تینوں خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم کے ساتھ جو طرز عمل اختیار کیا،اس سے بیہ معلوم ہو تاہے کہ بیہ روایتیں بالکل درست ہیں۔

## دوسرے گروپ کی روایات

بیعت میں پس و پیش کرنے سے متعلق روایات کے مطابق سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہانے باغ فیدک کی وراثت کامطالبہ کیا تھا۔ یہ ایک باغ تھا جس کی آمدنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان پر خرچ ہوتی تھی۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کاموقف یہ تھا کہ یہ باغ سر کاری ملکیت ہے، جس کی وجہ سے اس کی وراثت تقسیم نہیں ہو سکتی۔ ہاں اس کی آمدنی میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل خانہ کو حصہ ملتارہے گا۔ سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا اس بات پر ناراض ہو گئیں اور جیھ ماہ بعد اپنی وفات تک انہوں نے حضرت ابو بکر رضی الله عنه سے بات نہیں کی۔ باغ فدک کی روایت بیہ ہے:

حدثنا عبد العزيز بن عبد الله: حدثنا إبراهيم بن سعد، عن صالح، عن ابن شهاب قال: أخبرني عروة بن الزبير: أن عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها أحبرته: سيره عائشه ام المومنين رضي الله عنهانے بيان كيا كه فاطمه بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم نے آپ كي وفات کے بعد ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے آپ کی میر اث تقسیم کرنے کا مطالبہ کیا کہ جو کچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالی نے بطور فئی (وہ مال غنیمت جو جنگ کے بغیر حاصل ہو) دیا تھا۔ ابو بکرنے کہا کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: "ہمارا (انبیاکا)ورثہ تقسیم نہیں ہو تاہے،

<sup>20</sup> اليضاً - 2/270

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 117 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> بلاذري ـ انساب الاشر اف ـ 2/263

ہم جو چھوڑیں وہ صدقہ ہو تاہے۔" (ابن شہاب زہری کہتے ہیں کہ) فاطمہ رضی اللہ عنہاغضب ناک ہو گئیں اور ابو بکر کو چھوڑ کر چلی گئیں۔ پھر وہ ان سے اپنی وفات تک نہ ملیں۔وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد چھے ماہ تک زندہ رہیں۔21

حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ اپنے گھر میں چھے ماہ بندرہے اور انہوں نے حضرت ابو بکر رضی اللّٰہ عنہ کی بیعت نہ کی۔سیدہ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر ان کے پاس گئے اور ان سے گفت وشنید کی۔ دونوں نے ایک دوسرے کے فضائل بیان کیے اور اس کے بعد حضرت علی نے حضرت ابو بکر کی بیعت کرلی۔روایت کچھ یوں ہے:

حدثنا أبو صالح الضرار ، قال : حدثنا عبد الرزاق بن همام ، عن معمر ، عن الزهري ، عن عروة ، عن عائشة : حضرت فاطمه اور عباس، حضرت ابو بکررضی اللہ عنہم کے پاس آئے اور انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی میر اث کا مطالبہ کیا اور کہا کہ فدک اور خیبر میں ر سول الله صلى الله عليه وسلم كاجو حصه ہے، وہ جميں ديا جائے۔ ابو بكرنے كہا: اگر ميں نے رسول الله صلى الله عليه وسلم سے بيہ بات نه سني ہوتي كه ہمارے املاک میں ورثہ نہیں، جو ہم چھوڑتے ہیں، وہ صدقہ ہے توضر وربیہ املاک آل محمد کومل جاتیں۔ ہاں اس کی آمدنی میں سے آپ کو بھی ملے گا۔ بخد امیں ہر اس بات پر عمل کروں گاجس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عمل کیا ہے۔

(زہری نے) بیان کیا کہ اس واقعے کی وجہ سے فاطمہ نے پھر وفات تک اس معاملے سے متعلق ابو بکر سے کوئی بات نہیں کی اور قطع تعلق کر لیا۔ جب فاطمه کا انتقال ہوا تو علی نے رات میں ان کو د فن کر دیااور ابو بکر کونہ تو ان کی وفات کی اطلاع دی اور نہ د فن میں شرکت کی دعوت دی۔ فاطمہ کی وفات کے بعد ان لو گوں کا خیال علی کی طرف پلٹ گیا۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے بعد جھے ماہ فاطمہ اور زندہ رہیں اور پھر انہوں نے وفات يائى۔

معمر کہتے ہیں کہ زہری سے ایک شخص نے یو چھا کہ کیا علی نے چھ مہینے تک ابو بکر کی بیعت نہیں گی۔ انہوں نے کہا کہ نہیں کی اور جب تک انہوں نے نہیں کی، تو بنوہاشم میں سے کسی نے نہیں کی۔ مگر فاطمہ کی وفات کے بعد جب علی نے دیکھا کہ لو گوں کاوہ خیال باقی نہیں رہا، جو فاطمہ کی زندگی میں تھاتووہ ابو بکر سے مصالحت کے لیے جھکے اور انہوں نے ابو بکر کو کہلا بھیجا کہ مجھ سے تنہا آ کر ملیے اور کوئی ساتھ نہ ہو۔ چونکہ عمر سخت طبیعت کے آدمی تھے، علی کو بہ بات گوارانہ تھی کہ وہ بھی ابو بکر کے ساتھ آئیں۔ عمرنے ابو بکرسے کہا کہ آپ تنہا بنوہاشم کے پاس نہ جائیں۔ابو بکرنے کہا: "نہیں، میں تنہا جاؤں گا۔ مجھے اس کی توقع نہیں کہ میرے ساتھ کوئی بدسلوکی کی جائے گی۔" ابو بکر، علی کے پاس آئے تو تمام بنو ہاشم جمع تھے۔ علی نے کھڑے ہو کر تقریر کی۔ اس میں حمدو ثنا کے بعد کہا: "اے ابو بکر! آج تک ہم نے آپ کے ہاتھ یرجو بیعت نہیں کی، اس کی وجہ آپ کی کسی فضیلت سے انکار یااللہ کی آپ کو دی گئی بھلائیوں پر حسد نہ تھا۔ بلکہ ہم اس خلافت کو اپناحق سمجھتے تھے مگر آپ نے زبر دستی اسے ہم سے لے لیا۔" اس کے بعد علی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی قرابت اور اپنے حق کو بیان کیا۔ علی نے ان باتوں کو تفصیل سے بیان کیا یہاں تک کہ ابو بکر رویڑے۔علی جب خاموش ہوئے تو ابو بکرنے تقریر شر وع کی۔کلمہ شہادت پڑھااور اللہ تعالی کے شایان شان حمہ و ثنا کے بعد انہوں نے کہا: "واللہ! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقرباء مجھے اپنے رشتہ داروں کے مقابلے میں زیادہ عزیز ہیں۔ میں نے ان املاک کے

Page 118 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> بخاری- کتاب خمس۔ حدیث2926

متعلق جومیرے اور آپ کے در میان اختلاف کا باعث بنی ہیں، میں صرف واجی کمی کی تھی۔ نیز میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے سناہے کہ ہمارے مال میں وراثت نہیں جو ہم چھوڑیں۔ وہ صدقہ ہے۔ ہاں اس کی آمدنی میں سے آل محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ملتارہے گا اور میں اللہ سے اس بات کی پناہ مانگتا ہوں کہ کسی بات کا ذکر کروں جور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کی ہو اور خود اس پر عمل نہ کروں۔ "

علی نے کہا: "اچھا! آج شام ہم آپ کی بیعت کریں گے۔" ظہر کی نماز کے بعد ابو بکر نے منبر پر سب کے سامنے تقریر کی اور بعض باتوں کی علی سے معذرت کی۔ پھر علی کھڑے ہوئے اور انہوں نے ابو بکر کے حق کی عظمت اور ان کی فضیلت اور اسلام میں پہلے شرکت کا اظہار اور اعتر اف کیا اور پھر ابو بکر کے پاس جاکر ان کی بیعت کی۔ 22

اس واقعے کا تجزیہ دواعتبار سے کیا جاسکتا ہے ،ایک سند کے اعتبار سے اور دوسر ادرایت کے اعتبار سے اور دونوں اعتبار سے اس میں پچھ مسائل موجو دہیں۔

پہلامسکلہ ہے ہے کہ ان تمام روایتوں کی سند میں دیکھیے تو ان میں ابن شہاب الزہری (742-74678-58) موجود ہیں۔ محد ثین کے نزدیک زہری ایک جلیل القدر محدث اور قابل اعتماد راوی ہیں تاہم ان کے ساتھ کچھ مسائل موجود ہیں۔ ایک توبیہ کہ وہ احادیث میں "ادراج" کیا کرتے تھے۔ ادراج کا مطلب ہے ہو تاہے کہ حدیث بیان کرتے ہوئے اس میں اپنی جانب سے تشریکی جملے شامل کر دیے جائیں۔ اس پر زہری کو ان کے معاصر ربیعہ کہتے تھے کہ وہ ایسانہ کریں کیونکہ معاملہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث کا ہے۔ اگر ایساکر ناضروری بھی ہو تو اسے الگ سے بیان کریں تاکہ ان کی رائے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بات میں مل نہ جائے۔ <sup>23</sup> دو سرے یہ کہ وہ "تدلیس" کیا کرتے تھے لعنی حدیث کی سند میں اگر کوئی کمزوری ہو تو اسے چھیا لیتے تھے۔

باغ فدک سے متعلق جتنی بھی روایات ہیں، ان سب کو اگر اکٹھاکر لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کی سید ناابو بکر رضی اللہ عنہ سے ناراضی کا ذکر صرف انہی روایات میں ملتا ہے جن کی سند میں زہری موجود ہیں۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ناراضی والی بات زہری کا ادراج (اضافہ) ہے۔ چھ ماہ تک ناراض رہنے والی بات صرف زہری ہی نے بیان کی ہے جو کہ اس واقعہ کے پیاس سال بعد پیدا ہوئے۔ سوال ہے ہے کہ زہری اس واقعے کے مینی شاہد تو نہیں تھے۔ انہوں نے یہ بات کس سے سنی اور جس سے سنی ، وہ کس در جے میں قابل اعتماد تھا؟ ان کے علاوہ کسی اور نے تو یہ بات بیان نہیں کی ہے۔ مشہور محد ثین جیسے بیہتی اور ابن حجر عسقانی نے بھی زہری کی اس بات کو منقطع قرار دے کر اسے مستر دکیا ہے۔ 24

دوسر امسکہ ریے ہے کہ ناراضی والی بات درایت کے نقطہ نظر سے بالکل غلط معلوم ہوتی ہے۔ اس میں تو کوئی اشکال نہیں کہ سیدہ فاطمہ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 119 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> طبرى - ايضا - 11H/2/1-411

www.almeshkat.net (ac. 28 Apr 2007) -3/135-976 نير -راوي نمبر 976-3/135 (ac. 28 Apr 2007) -3/135-976 (ac. 28 Apr 2007)

<sup>124</sup> بن حجر عسقلانی فتح الباری شرح بخاری - 7/495 زیر حدیث 4240 ریاض: مکتبه سلفید

رضی اللہ عنہا کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وراثت کے حصول کا خیال گزراتو انہوں نے حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کے پاس جاکر ان سے بات کی۔ اس سے بہ بھی ظاہر ہو تا ہے کہ آپ، حضرت صدیق اکبر کو جائز حکمر ان تسلیم کرتی تھیں، تبھی ان کے پاس مقد مہ لے کر گئیں۔ حضرت ابو بکر نے وضاحت فرما دی کہ خو د رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے تمام مال کو صدقہ قرار دیا تھا اور باغ فدک توایک سرکاری جائیداد تھی جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ملکیت نہ تھی بلکہ حکومت کی ملکیت تھی۔ اس کی صرف آ مدنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت پر بطور تنخواہ خرج ہوتی تھی کیو نکہ آپ بطور سربراہ حکومت فل ٹائم کام کرتے تھے اور آپ کی آ مدنی کا کوئی اور ذریعہ نہ تھا۔ انہوں نے ساتھ ہی یہ جمی کہہ دیا کہ اس کی آ مدنی بدستور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت پر خرج ہو

حضرت ابو بکرنے دلیل سے بات کی تھی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کو بطور دلیل پیش کیا تھا۔ اگر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کواس سے اختلاف ہو تا تووہ بھی جوانی دلیل پیش کر تیں لیکن انہوں نے ایسانہ کیا۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ سیدہ آپ کی بات کو سمجھ گئ تھیں۔ سیدہ کے زہدو تقوی، اعلی کر دار اور دنیا سے بے رغبتی کو مد نظر رکھاجائے تو آپ سے ہر گزیہ تو قع نہیں کی جاسکتی ہے کہ آپ اس بات پر ناراض ہو جائیں گی کہ آپ کے سامنے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان پیش کیا جائے۔ اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ یا توزہری کی روایت میں کسی اور نے یہ ناراضی والاجملہ شامل کر دیا ہے یا پھر یہ جملہ خود انہوں نے کسی غلط فہمی کے سبب کہہ دیا ہے۔ تیسر امسکلہ بیہ ہے کہ باغ فدک کے دعوے داروں میں حضر سے عباس رضی اللہ عنہ بھی نظر آتے ہیں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیا تھے۔ یہ بات بالکل معروف اور متعین ہے کہ قر آن مجید کے قانون وراثت کی روسے چھاکامیر اٹ میں حصہ نہیں ہو تا۔ اس وجہ سے ان کا دعوی کرنا سمجھ میں نہیں آتا ہے۔ ہاں یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ خاندان کے بزرگ کے طور پر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے ساتھ سے ان کا دعوی کرنا سمجھ میں نہیں آتا ہے۔ ہاں یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ خاندان کے بزرگ کے طور پر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے ساتھ سے لئے گئے تھے۔

چو تھامسکلہ بیہ ہے کہ حضرت ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہمانے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی میر اٹ سے صرف سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا ہی کو محروم نہ کیا تھا بالکہ ان دونوں نے اپنی اپنی بیٹیوں سیدہ عائشہ اور حفصہ رضی اللہ عنہما کو بھی اس وراثت سے محروم کیا تھا۔ عام طور پر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کی بات کو بہت اچھالا گیا ہے لیکن سیدہ عائشہ و حفصہ اور دیگر امہات المومنین رضی اللہ عنہن کو بالکل ہی نظر انداز کر دیا گیا ہے حالا نکہ وراثت میں بیوی کا حصہ بھی ہوتا ہے۔

پانچواں مسلہ میہ ہے کہ حضرت ابو بکر اور عمر نے سید ناعلی رضی اللہ عنہم کو اس کاٹر سٹی مقرر کر دیا تھا۔ آپ اس کی بطورٹر سٹ حیثیت کو مانتے تھے تبھی آپ نے اس کاٹر سٹی بننا قبول کیا۔ اگر باغ فدک واقعی اہل بیت کی ملکیت ہو تاتو آپ کم از کم اپنے دور خلافت میں تو اسے ان کے حوالے کر سکتے تھے۔ ان کا ایسانہ کر نااس بات کی دلیل ہے کہ وہ بھی اسے اہل بیت کی ملکیت نہ سمجھتے تھے۔ بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ اس باغ کو مروان بن حکم نے حکومت سے خرید لیا تھا، اس وجہ سے حضرت علی نے ایسانہ کیا۔ لیکن یہ بات درست نہیں، اگریہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 120 of 507

علوم اسلامیه پروگرام --- مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

وا قعتًا اہل بیت کاحق تھا توحضرت علی کو چاہیے تھا کہ وہ اسے اس کے حق داروں تک پہنچاتے اور مر وان کو ان کی رقم واپس کر وادیتے۔ چھٹامسکلہ بیہ ہے کہ خو د حضرت علی و فاطمہ رضی اللّٰہ عنہماکے پڑیوتے، حضرت زید بن علی بن حسین رحمہ اللّٰہ نے فرمایا: "اگر میں ابو بکر کی جگہ ہو تاتو فدک کے بارے میں وہی فیصلہ کر تاجوانہوں نے کیا تھا۔<sup>25</sup>

ساتواں مسکلہ رہے ہے کہ کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ جیسے مر د مومن سے بہ توقع کی جاسکتی ہے کہ محض ایک باغ کی وجہ سے آپ مسلمانوں کے اجتماعی معاملات کو چھوڑ کر گھر بیٹھ رہیں اور نمازیڑھنے کے لیے بھی مسجد میں تشریف نہ لائیں؟ آپ نے اسلام کے لیے بے شار خدمات انجام دیں، کیا یہ ممکن تھا کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات جیسے نازک موقع پر پیچھے بیٹھ رہتے جب متعد د عرب قبائل نے بغاوت کاعلم بلند کر دیا تھا۔ اگر آپ کو حضرت ابو بکرسے کوئی شکایت تھی توبر اہ راست ان کے پاس جاسکتے تھے اور ان سے معاملات پر گفتگو کر سکتے تھے لیکن اس کی بجائے یہ کہنا کہ آپ اٹوانٹی کھٹوانٹی لے کر گھر بیٹھ رہے، یہ بات کسی طرح آپ کے شایان شان نہیں ہے۔ جب سب کے سب صحابہ کرام نے حضرت ابو بکر کی بیعت کر لی توبیہ کیسے ممکن تھا کہ حضرت علی ایسانہ کرتے اور مسلمانوں میں تفرقہ پیدا کرنے کی کوشش کرتے۔ حضرت علی کی بیعت نہ کرنے والی روایات دراصل حضرت ابو بکریر نہیں بلکہ حضرت علی پر بہتان ہیں اور آپ کی کر دار کشی کی کوشش ہیں۔

**آٹھواں مسکلہ بیہ ہے کہ** عہد رسالت میں مال غنیمت میں سے جو حصہ بنوہاشم کے لیے مقرر تھا، اس کی تقسیم کی ذمہ داری حضرت علی ہی کے سپر دیتھی۔حضرت ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہم، برابر اس مال کو حضرت علی ہی کو دیتے رہے جو کہ ان پر اعتاد کی علامت ہے۔اگر ان کے در میان عدم اعتماد کی فضاہوتی تو پھر ایسانہ ہو تا۔

حدثنا عباس بن عبد العظيم، ثنا يحيى بن أبي بُكير، ثنا أبو جعفر الرَّازي، عن مُطرِّف، عن عبد الرحمن بن أبي ليلي قال: سمعت عليّاً يقول: حضرت على نے فرمايا: رسول الله صلى الله عليه وسلم نے مجھے خمس کے يانچويں ھے (كی تقسيم) كاذمه دار بنايا۔ ميں نے اسے رسول الله کی حیات طبیبہ میں اس کے مخصوص مقامات پر خرچ کیا۔ پھر ابو بکر اور عمر کی زندگی میں بھی اسی طرح ہو تار ہا۔ پھر کچھے مال آیاتو عمر نے مجھے بلایا اور فرمایا: "لے لیجے۔" میں نے کہا: "مجھے اس کی ضرورت نہیں ہے۔" انہوں نے کہا: "لے لیجے، آب اس کے زیادہ حق دار ہیں۔" میں نے کہا: " جمیں اس کی ضرورت نہیں ہے (کہ پہلے ہی ہمارے یاس کافی مال ہے ، کسی ضرورت مند کو دے دیجیے۔)" چنانچہ انہوں نے اسے بیت المال میں جمع کر دیا۔ <sup>26</sup>

نواں مسکلہ میر ہے کہ ہمیں متعدد ایسی روایات بھی ملتی ہیں جن کے مطابق صدیق اکبر رضی اللہ عنہ برابر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنها کی عیادت کے لیے تشریف لاتے رہے۔جب سیدہ کاانتقال ہوا تو حضرت علی نے اصرار کر کے حضرت ابو بکر ہی کو نماز جنازہ پڑھانے کے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 121 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> بيهقى، ايضا ـ حديث 12744 ـ 6/493

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>ابو داؤد ـ سنن ـ كتاب الخراج والفنى والاماره ـ حديث 2983

لے کہا۔ سیدہ فاطمہ کو غسل حضرت ابو بکر کی اہلیہ اساء بنت عمیس رضی اللّٰہ عنہم نے دیا۔ اب اگر روایات ہی کومانناہے تو پھر ان روایات کو کیوں نہ مانا جائے جو اصحاب رسول اور اہل ہیت اطہار کے کر دار کے عین مطابق ہیں۔ روایات یہ ہیں:

أَحْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْحَافِظُ حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ : مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ الْحَافِظُ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ بْنُ عُثْمَانَ الْعَتَكِيُّ بِنَيْسَابُورَ حَدَّثَنَا أَبُو ضَمْرَةً عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي حَالِدٍ عَنِ الشَّعْبِيِّ: شعى كَتِ بين كه جب سيده فاطمه يمار بوكين توابو بمر صديق ان کے پاس آئے اور اندر آنے کی اجازت طلب کی۔ علی نے کہا: "فاطمہ! یہ ابو بکر آئے ہیں اور اندر آنے کی اجازت مانگ رہے ہیں؟" انہوں نے کہا: "آپ کیا انہیں اجازت دیناچاہتے ہیں؟" فرمایا: "ہاں۔" انہوں نے اجازت دے دی تو ابو بکر اندر داخل ہوئے اور سیدہ کوراضی کرنے کی کوشش کی اور فرمایا: "والله! میں نے اپناگھر، مال، اہل وعیال اور خاندان کو صرف الله اور اس کے رسول اور آپ اہل بیت کی رضاہی کے لیے جھوڑا تھا۔" پھر وہ انہیں راضی کرتے رہے یہاں تک کہ سیدہ ان سے راضی ہو گئیں۔<sup>27</sup>

حافظ ابن کثیر (Reconcile) دینے کی کوشش کی ہے۔ ان کا کہناہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت شروع ہی میں کرلی تھی۔ باغ فدک کی وجہ سے سیدہ رضی الله عنها کے ذہن میں کچھ کشید گی پیدا ہو گئی تھی۔ کشید گی کا پیدا ہو جانا ایک انسانی معاملہ ہے جو کسی کے ساتھ بھی ہو سکتا ہے خواہ وہ کتنا ہی بلندر تنبہ کیوں نہ ہو۔اس کے بعد جب سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہاجب بیار پڑیں توان کی تیار داری کے باعث حضرت علی زیادہ ہاہر نہ نکلے۔ دوسرے پیر کہ آپ قر آن مجید کو نزولی ترتیب سے جمع کرنا چاہتے تھے جو کہ ایک علمی نوعیت کی کاوش تھی۔اس بات کی تائید بلاذری کی اس روایت سے ہوتی ہے:

حدثنا سلمة بن الصقر، وروح بن عبد المؤمن قالا: ثنا عبد الوهاب الثقفي، أنبأ أيوب، عن ابن سيرين قال: ابن سيرين كمت بين كم ابو بكرنے على رضى الله عنهماسے يو چھا: "كيا آپ ميرے امير بننے كو ناپسند كرتے ہيں؟" انہوں نے كہا: "نہيں۔ اصل ميں ميں نے نبي صلى الله علیہ وسلم کی وفات کے بعدیہ قشم کھائی ہے کہ جب تک میں قر آن مجید کو نزولی ترتیب سے جمع نہ کرلوں،اس وقت تک باہر نہ آؤں گا۔ 28

حضرت علی رضی اللّٰدعنہ کے باہر نہ نکلنے سے بعض لو گوں کو گمان گزرا کہ ان حضرات میں کچھ ناراضگی موجو دہے حالا نکہ حضرت ابو بکر صدیق، سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہماکے گھر آ کر انہیں راضی کر چکے تھے۔ صدیق اکبر کا فیصلہ شریعت کے عین مطابق تھا تاہم انہوں نے پھر بھی سیدہ کی دلجوئی کی جس سے آپ کی اہل بیت کے لیے محبت کا اظہار ہو تاہے۔سیدہ رضی اللہ عنہانے بھی ان کے نقطہ نظر کو قبول کیا اور ان سے راضی ہو گئیں۔ <sup>29</sup>آپ کے انتقال کے بعد حضرت علی نے اس وجہ سے علی الاعلان صدیق اکبر کی دوبارہ بیعت کی تا کہ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 122 of 507

<sup>27</sup> بيه قي - سنن الكبرى - حديث 12375 - 6/491 (ac. 17 May 2005) - 6/491 (ac. 17 May 2005)

<sup>2/269</sup> بلاذري - انساب الاشر اف - 2/269

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ابن كثير ـ البدايه والنهايه ـ 5/389

علوم اسلامیه پروگرام --- مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

لو گوں کی غلط فنہی دور ہو جائے اور انہیں یہ معلوم ہو جائے کہ اصحاب رسول میں کوئی ناراضی نہیں ہے اور وہ یکجان کئی قالب ہیں۔اس ضمن میں بلاذری نے بیرروایت بیان کی ہے جس سے اس سلسلے میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا کر دار واضح ہو تا ہے۔

المدائني، عن عبد الله بن جعفر، عن أبي عون: ابوعون كمت بين كه جب عربول في ارتداد اختيار كياتوعثان، على كي ياس كن اور على كهني لگے: "میرے چیازاد بھائی! کوئی بھی مجھ سے ملنے نہیں آیا۔" عثمان نے کہا: "یہ دشمن (مرتدین) ہیں اور آپ نے بیعت نہیں گی۔" عثمان، علی کے پاس اس وقت تک بیٹھے رہے جب تک کہ وہ ان کے ساتھ چل نہ پڑے اور ابو بکر کے پاس آنہ گئے۔ ابو بکر انہیں دیکھ کر کھڑے ہوئے اور ان سے گلے ملے۔اس کے بعد یہ دونوں حضرات روئے اور علی نے ابو بکر کی بیعت کر لی۔لوگ اب جنگ کے لیے تیار ہو گئے اور لشکر روانہ کیے

### تیسرے گروپ کی روایات

جبراً بیعت لی جانے والی روایات روایات بالعموم اہل تشنیع کی کتب میں آئی ہیں۔ان کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ نے صدیق اکبر رضی اللّٰدعنہ کی بیعت سے انکار کر دیا۔ اس پر حضرت عمر رضی اللّٰد عنہ نے ان کے گھر پر حملہ کیا اور دروازہ جلا دیا۔ سیرہ فاطمہ رضی اللّٰد عنہا آگے آئیں توانہیں گرادیا جس سے ان کاحمل ضائع ہو گیااور ان کی پہلی ٹوٹ گئی۔ پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مجبور کر کے ان سے زبر دستی بیعت لی۔ جبری بیعت والی روایات زیادہ تر ابو مخنف لوط بن کیجی (d. 157/774) سے مر وی ہیں جن کا صحابہ کرام کے بارے میں تعصب مشہورہے اور صحابہ کی کر دار کشی سے متعلق جتنی روایات ہمیں ملتی ہیں، ان کازیادہ تر حصہ انہی سے منقول ہے۔ ابو مخنف سے ہٹ کر صرف ایک روایت ایسی ملتی ہے جو بلا ذری نے نقل کی ہے:

المدائني، عن مسلمة بن محارب، عن سليمان التيمي، وعن ابن عون: ابو بمرنے على كو پيغام بيجاكہ وہ آكر بيعت كرير انہول نے بیعت نہ کی۔ عمران کے گھر آئے اور ان کے ہاتھ میں ایک مشعل تھی۔ فاطمہ گھر کے دروازے پر آئیں اور کہنے لگیں: "ابن خطاب! کیا آپ میرے گھر کا دروازہ جلا دیں گے؟" انہوں نے کہا: "ہاں۔ یہ اس سے زیادہ مضبوط طریقہ ہے جو آپ کے والد لے کر آئے تھے۔" اتنے میں علی آ گئے اور انہوں نے بیعت کرلیاور کہا: "میر اتوارادہ صرف بہ تھا کہ میں اس وقت تک گھرسے نہ نکلوں جب تک کہ قر آن جمع نہ کرلوں۔<sup>31</sup>

#### اس روایت میں سند میں دو مسائل ہیں:

مسلمہ بن محارب کے حالات نامعلوم ہیں۔ ہم نہیں جانتے کہ وہ کس درجے کے قابل اعتماد راوی ہیں؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ مسلمہ بن محارب کو مشہور ماہر جرح و تعدیل، ابن حبان نے ثقہ راویوں میں شار کیا ہے۔ بیہ ابن حبان کی ذاتی رائے ہوسکتی ہے کیکن ان کے علاوہ کسی اور ماہر جرح و تعدیل نے مسلمہ بن محارب کا ذکر نہیں کیا ہے۔ اس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ وہ زیادہ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 123 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> بلاذري **–**2/570

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ايضاً **-** 2/268

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ مسلم تاريخ

معروف راوی نہیں تھے، جس کی وجہ سے ماہرین کوان کے حالات کازیادہ علم نہیں ہو سکا ہے۔

• پیروایت ابن عون بیان کر رہے ہیں جو کہ (d. 151/768) میں فوت ہوئے۔ <sup>32</sup> اگر ابن عون کی عمر کو سو سال بھی مان لیا جائے، تب بھی وہ اس واقعے کے عینی شاہد نہیں ہوسکتے ہیں۔ ہم نہیں جانتے کہ ابن عون نے بیہ واقعہ کس سے سنااور جس سے سنا،وہ کس درجے میں قابل اعتاد تھا؟

اس ایک روایت کے علاوہ کسی اور ذریعے سے بیر وایات نہیں ملتی ہیں۔ جس شخص نے بھی جبری بیعت کی بیر وایت گھڑی ہے، اس نے نہ صرف حضرات الوبکر و عمر بلکہ حضرت علی رضی اللہ عنہم کی شہرت کو داغدار کرنے کی کوشش کی ہے اور الیمی باتوں کو آپ سے منسوب کیا ہے جو آپ کے شایان شان نہیں ہیں۔ حضرت علی کی شجاعت ضرب المثل ہے۔ کیا ایسا ممکن تھا کہ کوئی آکر آپ کے گھر پر حملہ کرے اور خاتون جنت کے ساتھ گستاخی کرے اور حضرت علی اسے ٹھنڈے پیٹوں بر داشت کرلیں اور پھر سر جھکا کر بیعت بھی کر لیں؟ ہمارے دور کا کوئی غیرت مند شوہر ایسا بر داشت نہ کرے گا، کجاسیدنا علی شیر خدا جیسے عظیم بہادر کے بارے میں بیہ تصور کیا جائے؟ روایت کے الفاظ پر غور تیجیے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جو تصویر سامنے آتی ہے، وہ کسی طرح بھی آپ کے شایان شان نہیں ہے۔

اب یہ ہر شخص کے اپنے ضمیر پر ہے۔ چاہے توان منقطع اور جھوٹی روایتوں کو مانے اور اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں پھر بدگان رہے اور چاہے توان روایتوں کے جھوٹ کو جھوٹ مانے اور صحابہ کرام سے متعلق اپنا دل صاف رکھے۔ پہلی صورت میں پھر اسے یہ بھی مانناہو گا کہ معاذاللہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت ناکام رہی اور آپ پر جولوگ ایمان لائے، انہوں نے آپ کی وفات کے فوراً بعد آ تکھیں پھیر لیس اور آپ کے خاندان پر ظلم وستم ہو تادیکھتے رہے۔ جو شخص یہ سوچناچاہے، سوچ لیکن پھر اسے پھر ان ہزاروں روایات کی توجیہ بھی پیش کرناہو گی جن میں اصحاب رسول اور اہل بیت کی باہمی محبت اور تعلق کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ محبت والی روایت کی توجیہ بھی پیش کرناہو گی جن میں اصحاب رسول اور اہل بیت کی باہمی محبت اور تعلق کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ محبت والی روایتوں کی نسبت کہیں زیادہ ہیں۔ کوئی غیر متعصب غیر مسلم مورخ بھی انہیں نظر انداز کر کے صرف بغض والی روایتوں کو قبول نہیں کر سکتا ہے۔ ان میں سے متعدد دروایات ہم اوپر بیان کر بچے ہیں۔ ایک اور روایت پیش خدمت ہے:

حَدَّنَا مُحَمَّدُ بْنُ بِشْرٍ ، حَدَّنَا عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ ، حَدَّنَا زَيْدُ بْنُ أَسْلَمَ ، عْن أَبِيهِ أَسْلَمَ ، عْن أَبِيهِ أَسْلَمَ عدوى روايت كرتے ہيں: "جب نبی صلی الله عليه وسلم كے بعد ابو بكر رضی الله عنه كی بیعت كی گئ تو علی اور زبیر بن عوام رضی الله عنها سیدہ فاطمہ رضی الله عنها كے پاس آئے اور ان سے مشورہ كرنے گئے۔ اس بات كا علم جب عمر رضی الله عنه كو ہوا تو وہ سیدہ کے گھر آئے اور كہنے گئے: "اے رسول الله كی بیٹی! ہمارے نزديك تمام مخلوق میں آپ كے والد سے بڑھ كركوئى محبت وعقيدت كے لائق نہيں ہے اور آپ كے والد كے بعد كوئى آپ سے بڑھ كر عقيدت كے لائق نہيں ہے۔ " يہ كہہ كرانہوں نے سيدہ سے گفتگو كی۔ سيدہ نے علی اور زبير رضی الله عنها سے فرمايا: "آپ دونوں پلٹ كر ہدايت يا ليجے۔" يہ

· · · ·

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 124 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>ذ ببي- سير الإعلام النبلاء- شخصيت نمبر 3328- ص 2451-

#### دونوں واپس پلٹے اور جاکر (ابو بکر کی) بیعت کرلی۔<sup>33</sup>

درایت کے اعتبار سے بھی حضرت عمر اور علی رضی اللہ عنہما پر یہ الزام غلط ہے۔ بے شار روایات سے معلوم ہے کہ پہلے تینوں خلفاء راشدین کے دور میں حضرت علی ان کے ساتھ رہے، ان کے ساتھ امور سلطنت میں ہاتھ بٹایا اور ان کے ساتھ خیر خواہی کارویہ اختیار کیا۔ حضرت ابو بکر کی وفات کے بعد ان کی بیوہ اساء بنت عمیس سے حضرت علی نے شادی کی۔ حضرت ابو بکر کے ان سے ایک بیٹے تھے جن کانام محمد بن ابی بکر تھا۔ ان کی پرورش حضرت علی نے اپنے بیٹوں کی طرح کی۔ اگر آپ پر جبر و تشد د کر کے بیعت لی گئی ہوتی تو کیا آپ دل آپ یہ سب پچھ کر سکتے تھے؟ اگر یہ کہا جائے کہ انہوں نے بطور تقیہ ایسا کیا تو یہ معاذ اللہ حضرت علی پر ایک تہمت ہوگی کہ آپ دل سے جس بات پر قائل نہیں تھے، اس کے لیے آپ نے یوری جانفشانی سے جدوجہد کی۔

حضرت عمررضی اللہ عنہ جب پروشلم کی فتح کے لیے خودشام گئے توا پنے پیچیے حضرت علی رضی اللہ عنہ ہی کو قائم مقام خلیفہ بناکر گئے جو کہ ان پر اندھے اعتاد کی علامت ہے۔ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ چاہتے تواس موقع سے فائدہ اٹھا کر اقتدار پر قبضہ کر سکتے تھے لیکن آپ نے ایسانہیں کیا۔ نجے البلاغہ کی روایت کے مطابق جب حضرت عمر ایر ان کو فتح کرنے کے لیے خود جانا چاہتے تھے تو حضرت علی نے خود انہیں روکا۔ حضرت علی نے اپنے بیٹوں کے نام ابو بکر، عمر اور عثمان رکھے، 34 جو ان تینوں خلفاء سے ان کی محبت کی علامت ہے اور ان میں سے دو بیٹے ابو بکر اور عثمان سانحہ کر بلا میں شہید ہوئے۔ 35 اگر حضرت علی اور سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا پر جبر و تشد د کیا گیا ہو تا توکیا اس کا امکان تھا کہ آپ پہلے خلفاء کے ساتھ استے خلوص اور محبت سے پیش آتے ؟

# رسول الله صلى الله عليه وسلم كى تدفين سے پہلے خلافت كامسكله كيوں طے كيا كيا؟

ایک سوال ہے بھی پیدا ہوتا ہے کہ کیا خلافت کا معاملہ اتنا ہم تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تدفین سے بھی پہلے اسے طے کرنے کی کوشش کی گئی؟ جولوگ سیاسی امور سے واقف ہیں، وہ اس بات سے بے خبر نہیں ہیں کہ قوم کو اکٹھار کھنا اور فتنہ و فساد کا ذرہ برابر بھی موقع نہ دینا ایساامر ہے جو دو سرے تمام امور سے اہم ہے۔ اگر ایک دن کے لیے بھی حکومت باقی نہ رہے، توملک میں فتنہ و فساد پھیلنے کا اندیشہ رہتا ہے جس کے نتیج میں لوگوں کی جان، مال اور آبرو کو خطرہ لاحق ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے دور میں آئین میں بہ طے کر دیا گیاہے کہ اگر سربراہ مملکت فوت ہو جائے تو اس کی جگہ قومی اسمبلی کا اسپیکر یاسینٹ کا چیئر پرسن قائم مقام صدر بن جائے گا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت کا تفاضا یہی تھا کہ آپ کی امت کو افتر اق و انتشار سے بچایا جائے۔ دوسرے تاخیر میں حکمت بہ

عهد صحابہ اور جدیدذ ہمن کے شبہات میر محابہ اور جدید ذ ہمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> ابن الى شيبه - المصنف - جلد 21 - حديث 38200 (ac. 23 Feb 2008) من الى شيبه - المصنف - جلد 21 - حديث 38200 الم

<sup>42،</sup> مصعب الزبير كي (851-236/773-156) ـ نسب قريش ـ باب ولد على بن الي طالب ـ 42, 43 ـ 42 ـ 156-236/773 ـ نسب قريش ـ باب ولد على بن الي طالب ـ 42, 43 ـ 2012

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> ابن حزم - جمهرة الانساب - 38 - قاهره: دار المعارف

## بھی تھی کہ زیادہ سے زیادہ لوگ حاضر ہو کر آپ کی آخری مرتبہ زیارت کرلیں۔

# کیا بنوامیہ و بنوہاشم نے حضرت ابو بکر کے خلاف ساز شیں کیں؟

بنوامیہ اور بنوہاشم کے سبھی لو گوں نے دل و جان سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت کو قبول کر لیا۔ بنوامیہ میں حضرت عثمان اور بنوہاشم میں حضرت علی رضی اللہ عنہمانمایاں شخصیات تھیں اور ان کے بارے میں تفصیل ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ انہوں نے دل و جان سے حضرت ابو بکر کی خلافت کو قبول کیا۔ بعض روایتیں ایسی بیان کی گئی ہیں جن کے مطابق بنوامیہ کے دوافراد، حضرت ابو سفیان اور حضرت خالد بن سعید اور بنوہاشم کے ایک فرد حضرت عباس رضی اللہ عنہم نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی خلافت کو دل سے تسلیم نہیں کیا اور ان کے خلاف ساز شیں کیں۔ مناسب ہو گا کہ ہم ان روایتوں کا جائزہ لیتے چلیں۔

حدثني محمد بن عثمان بن صفوان الثقفي ، قال : حدثنا أبو قتيبة ، قال : حدثنا مالك - يعني ابن مغول - عن ابن العر:
ابن الحركة بيل كه ابوسفيان نے على رضى الله عنهما سے كها: "به كيابات هوئى كه حكومت قريش كے سب سے چھوٹے خاندان ميں چلى گئى ہے۔
والله! اگر آپ چاہيں تو ميں گھوڑوں اور آدميوں سے بھرى ايك فوج لے كر حكومت كو ابو بكر سے چھين لوں ـ " على نے كها: "ابوسفيان! تم بميشه اسلام اور مسلمانوں كے دشمن رہے مگر تمهارى و شمنى سے اسلام كوكوئى نقصان نہيں پہنچا ہے ـ ہم نے ابو بكركو حكومت كا اہل سمجھ كر ان كى بيعت كى ہے ـ " (بلاذرى نے اس واقع كى سنديوں بيان كى ہے: حدثني محمد بن سعد، عن الواقدي، عن يزيد بن عياض، عن ابن جعدبة، عن محمد بن المنكدر. دوسرى سنديوں ہے: المدائني، عن الربيع بن صبيح، عمن حدثه، عن الحسين، عن أبيه.)

حدثني محمد بن عثمان التقفي ، قال : حدثنا أمية بن حالد ، قال : حدثنا حماد بن سلمة ، عن ثابت: جب ابو بكر خليفه بخ توابو سفيان نے كہا: "بهيں ان سے كيالينادينا، يـ (حكومت) تو بنو عبد مناف كا حق ہے۔ كسى نے ان سے كہا: "ابو بكر نے آپ كے بيٹے (يزيد) كو گور نر بھى تو بنايا ہے۔ " كہنے لگے: "بال، اس معاملے ميں انہول نے صلہ رحمى كى ہے۔ "

حدثت عن هشام ، قال : حدثني عوانة: جب سب لوگ ابو بحرکی بیعت کے لیے تیار ہو گئے تو ابوسفیان ان کے پاس آئے اور کہنے گئے:
"مجھے یقین ہے کہ اس کاروائی سے ہنگامہ برپاہو جائے گا اور خونریزی ہو گی۔ اے آل عبد مناف! ابو بکر کو تمہارے معاملات میں مداخلت کا کیا
حق ہے؟ وہ دونوں کمزور کدھر گئے؟ کہاں ہیں علی اور عباس؟ ابو الحسن (علی!) اپناہاتھ کھو لیے، میں آپ کی بیعت کر تاہوں۔" مگر علی نے ان
کی بات نہ مانی۔ ابوسفیان نے اس وقت متلمس کے بیہ شعر پڑھے: "سوائے دو کمزور چیزوں کے کوئی اور ظلم کوبر داشت نہیں کر تا۔ ایک خاندان کا
گدھا اور دوسری خیمے کی شخے۔ شخ پر جب ضرب لگائی جاتی ہے تو اس کا سر دب جاتا ہے۔ گدھے پر جب بوجھ لا داجاتا ہے تو وہ کر اہتا ہے مگر اس پر
کوئی رحم نہیں کر تا۔" علی نے ابوسفیان کوڈانٹا اور ہولے: "اس تجویز سے آپ کا مقصد فتنہ و فساد برپاکر نے کے سوا پچھ نہیں ہے۔ آپ نے ہمیشہ
اسلام کو فقصان پہنچانے کی کوشش کی ہے۔ ہمیں آپ کی نصیحت کی ضرورت نہیں ہے۔" (طبری نے دوسری سندیہ بیان کی ہے: قال ہشام

<sup>36</sup> طبر ی **-** 2/1-411

Page 126 of 507

بن محمد : وأخبرني أبو محمد القرشي: \_)

سند کے اندر خط کشیدہ ناموں کو دیکھیے تو یہ روایتیں بیان کرنے والے وہ لوگ ہیں جو متعصب اور جھوٹی روایتوں کے لیے مشہور ہیں:

- ابن الحرجنہوں نے بنوامیہ کے خلاف بغاوت میں حصہ لیااوریہ بنوامیہ سے تعصب رکھتے تھے۔<sup>37</sup>ان کا پورانام عبیداللہ بن حر الجعفی (d. 68/687) ہے۔

  - تیسرے راوی ابن جعد بہ ہیں جن کے حجمو ٹاہونے پر ماہرین کا اتفاق ہے اور ان کی تفصیل ہم بیان کر چکے ہیں۔
  - چوتھے صاحب ہشام بن محمد کلبی ہیں جن کا صحابہ کر ام سے بغض مشہور ہے اور ان کی تفصیلات ہم بیان کر چکے ہیں۔

یہ چاروں کے چاروں وہ راوی ہیں جو نا قابل اعتماد ہیں۔ درایت کے نقطہ نظر سے دیکھیے تواس روایت میں چند مسائل موجود ہیں:

- سب سے بڑا مسئلہ یہ ہے اس میں حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ، خلیفہ وقت کے خلاف سازش کرتے نظر آتے ہیں۔ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سسر تھے اور اس معاملے میں ان کار شتہ وہی تھاجو حضرت ابو بکر کا تھا۔ یہ درست ہے کہ قومی تعصب میں انہوں نے چند سال (غزوہ احد سے لے کر فئے کمہ تک) اسلام کی مخالفت کی لیکن جب فئے کمہ کے موقع پر آپ ایمان لائے تو اس کے بعد مخلص مومن ثابت ہوئے۔ سوائے اس ایک روایت کے، اور کوئی روایت ہمیں نہیں ملتی ہے جس میں کوئی منفی بات ہو۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ روایت درست نہیں ہے۔ ہاں یہ ممکن ہے کہ آپ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلافت کا مستحق سمجھنے کی رائے رکھتے ہوں اور کبھی اس کا ظہار بھی کیا ہو، جس پر حضرت علی نے انکار کر دیا ہو۔
- رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فتح کمہ کے بعد حضرت ابوسفیان کو نجر ان کا گورنر مقرر کر دیا تھا۔ نجر ان اور مدینہ میں کم و بیش میں اللہ علیہ وسلم کے بعد حصابہ کے ذرائع آمد ورفت کے لحاظ سے دیکھاجائے توبہ فاصلہ کم از کم پچپیں چھبیں دن میں طے ہوتا تھا۔ اگر یہ فرض کر لیاجائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بیار ہوتے ہی حضرت ابوسفیان کو خبر پہنچانے کے لیے مدینہ سے ہرکارہ دوڑایا گیاہوگا، تو بھی یہ ممکن نہیں کہ خبر ملنے کے بعدوہ حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کی بیعت تک وہ مدینہ پہنچ سکیں۔
- حضرت ابوسفیان کے خاندان پر حضرت ابو بکر کس درجے کا اعتماد کرتے تھے، اس کا اندازہ اس سے ہو تاہے کہ انہوں نے آپ کے دو بیٹوں پزید اور معاویہ کوشام میں اعلی عہدے دیے۔ یہ دونوں شام کو فتح کرنے والے لشکر میں شریک تھے۔ فتح

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> <u>www.al-kawthar.com/husainia/mosoa/355.htm.,</u> http://shiaonlinelibrary.com/-كتاب الفتوح \_\_3679 كتب (ac. 22 Aug 2012)

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

کے بعد حضرت ابو بکرنے یزید کو شام کا گورنر مقرر فرمایا اور معاویہ کو ان کا نائب بنایا۔ پھریزید کی وفات کے حضرت عمر نے معاویہ کو وہاں کا گورنر مقرر کر دیا۔ اگر حضرت ابو سفیان ایسی کسی سازش میں شریک ہوتے ، تو ان کے خانوادے پر حضرات ابو بکر وعمرا تنااعتاد نہ کرتے۔ رضی اللہ عنہم۔

حضرت خالد بن سعید بن عاص اموی رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی ، جو کہ سابقون الاولون میں شار ہوتے ہیں کے بارے میں بلاذری نے یہ روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے حضرت عثمان اور علی رضی اللہ عنہماسے کہا: "آپ دونوں (اپنے اپنے خاندان) کا شعار ہیں نہ کہ عام لوگ۔ کیا آپ یہ پہند کریں گے کہ یہ حکومت بنو عبد مناف سے باہر چلی جائے۔" اس پر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: "یہ اللہ کا معاملہ ہے ، وہ جسے چاہے ، عطا کرے۔" ممکن ہے کہ حضرت خالد کی رائے یہ رہی ہو مگر انہوں نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہماکی بیعت کرلی تھی۔

بنوہاشم میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے بارے میں الیی روایات بیان کی گئی ہیں جن کے مطابق انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو بیعت نہ کرنے کامشورہ دیا۔ روایت بیہ ہے:

حدثني عباس بن هشام، عن أبيه، عن جده، عن أبي صالح عن حابر بن عبد الله: عباس نے علی سے کہا: "آپ کو کس چیز نے پیچے رہ جانے پر مجبور کیا ہے؟" جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہوئی توعباس، علی سے کہا کرتے تھے: "باہر نکلیے تاکہ میں سب کے سامنے آپ کی بیعت کروں۔ اس معاملے میں کوئی اختلاف نہ کرے گا۔" حضرت علی نے انکار کر دیا اور کہا: "کیا کوئی ایسا ہے جو ہمارے حق کا انکار کرے اور ہم پر غلبہ پالے؟" عباس نے کہا: "عنظریب آپ یہ بات دیکھ لیں گے۔" جب ابو بکر کی بیعت ہوئی تو علی سے عباس نے کہا: "علی! میں آپ کو کیا کہتا تھا؟" 88

روایت کی سند دیکھیے تواس میں ہشام کلبی کے بیٹے عباس، اپنے والد اور اپنے داداسے روایت کرتے نظر آتے ہیں۔ گویاروایت ایک ہی خاندان کی تین نسلوں میں چل رہی ہے اور اس پورے خاندان کے بارے میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ یہ لوگ صحابہ کرام کے متعلق شدید بغض دل میں رکھتا ہے۔ انہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلیفہ بننے کے وقت بھی ایسی ہی روایات بیان کی ہیں جن میں حضرت عباس، حضرت علی کو سازش کامشورہ دیتے نظر آتے ہیں۔

ان تمام روایتوں کی سندسے واضح ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت پر اختلاف سے متعلق جتنی روایات بیان کی گئ ہیں، ان کے موجد وہی ہیں جو صحابہ کرام سے بغض رکھتے تھے۔ ان روایات کی کوئی حقیقت نہیں ہے اور بیہ محض مخصوص حضرات کو بدنام کرنے کے لیے بطور پر اپیگنڈ اوضع کی گئی ہیں۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 128 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>بلاذري-2/265

## فتنه ارتداد

خلافت راشدہ کی اولین تاریخ سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے آخری ایام میں خجد میں مسلمہ اور یمن میں اسود عنسی سے نبوت کا دعوی کر دیا تھا۔ اس کے بعد اور کئی لوگوں نے نبوت کا دعوی کیا اور ان کے بہت سے پیروکار بھی اکٹھے ہوگئے۔ بعض لوگوں نے زکوۃ دینے سے انکار کر دیا۔ حضرت صدایق اکبر رضی اللہ عنہ کی زیر قیادت مسلمانوں کو ان تمام مرتدین سے جنگ کی اور ایک سال کی جنگ کے بعد ان سب پر قابو پایا۔ عام طور پر تواریخ میں چونکہ محض یہ واقعات بیان کر دیے جاتے ہیں اور ان کے عمرانی اسباب پر بات نہیں کی جاتی ہے، اس وجہ سے بہت سے طالب علموں کے ذہن میں یہ سوال بر قرار رہتا ہے کہ یکا یک ایسا کیا واقعہ پیش آگیا تھا کہ عرب کے بہت سے قبائل نے اس طریقے سے بغاوت کر دی تھی۔ مناسب رہے گا کہ ہم ان وجوہات کو تفصیل سے بیان کر دیں۔

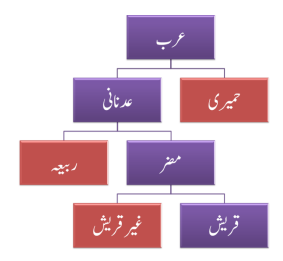
#### فتنه ارتداد کے اساب کیا تھے؟

اس تفصیل کو سمجھنے کے لیے ہمیں عربوں کے قبائلی نظام کی ساخت اور باہمی سیاست کو سمجھنا پڑے گا۔ جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ اس زمانے میں قوم یا قبیلے کا تشخص کسی بڑی شخصیت سے قائم ہو تا تھا۔ ایساضر وری نہیں تھا کہ ایک شخص کے دوبیٹے ہیں تو وہ دونوں ہی الگ الگ قبیلے کے بانی بن جائیں بلکہ ان میں سے جس نے غیر معمولی کارنا مے سر انجام دیے ہوتے اور اپنے خاندان کو اکٹھار کھا ہو تا اور پھر یہ گئیلے کے بانی بن جائیں بلکہ ان میں سے جس نے غیر معمولی کارنا مے سر انجام دیے ہوتے اور اپنے خاندان کو اکٹھار کھا ہو تا اور پھر یہ عمل سو دوسوسال تک جاری رہتا، اس کی اولاد ایک قبیلے کی شکل اختیار کرتی تھی۔ کبھی ایسا بھی ہو تا تھا کہ ایک باپ کے دو بیٹوں میں مخاصمت پیدا ہو جاتی اور دونوں ہی باصلاحیت ہوتے، جس کے باعث دونوں ہی الگ الگ قبیلے کی بنیا در کھتے۔ بسا او قات ان میں طویل دشمنیاں چاتیں لیکن اپنے جداعلی کے نام پر وہ کبھی اکٹھے بھی ہو جایا کرتے تھے۔

جیسا کہ آپ ڈایا گرام میں دیکھ سکتے ہیں کہ جزیرہ نما عرب میں دوقشم کے قبائل آباد تھے۔ ایک تو یمن کے حمیری قبائل سے اور دوسرے تجاز کے وہ قبائل جو حضرت اساعیل علیہ الصاوۃ والسلام کی اولاد میں سے تھے۔ دور جاہیت میں ان کے مابین کشکش برپار ہتی تھی۔ حمیر یوں نے ایک زمانے میں بمن میں ایک بڑی تہذیب کی بنیاد رکھی تھی اور وہ پورے عرب میں ایک علاقائی سپر پاور کی حیثیت اختیار کر گئے تھے۔ چو تھی اور پانچویں صدی عیسوی (عہد رسالت سے ڈیڑھ دوسوبرس پہلے) میں ان کامشہور ڈیم "سد مآرب" ٹوٹ گیااور حمیری تہذیب پر زوال آیا۔ اس واقعے کو قر آن مجید میں سورۃ سبامیں بیان کیا گیا ہے۔ دوسری جانب جازی قبائل نے قوت پکڑی اور اب عرب میں انہیں غلبہ حاصل ہو گیا۔ ہم انسانی نفسیات کے بارے میں سے جانتے ہی ہیں کہ غلبہ پالینے والوں کے بارے میں مغلوبین کے دلوں میں بخض کی سی کیفیت ہمیشہ بر قرار رہتی ہے، خاص کر اس وقت جب غالب آنے والوں نے مغلوبین کو شکست مغلوبین کے دلوں میں بغض کی سی کیفیت ہمیشہ بر قرار رہتی ہے، خاص کر اس وقت جب غالب آنے والوں نے مغلوبین کو شکست دے کر ان پر غلبہ حاصل کیا ہو۔ مثلاً موجودہ دور کے مسلمانوں میں برطانیہ، فرانس اور امریکہ کے خلاف اسی قسم کی نفرت پائی جاتی تھی۔ ہمیانی جو رہن کے مسلمانوں کے خلاف ایسی، منظوبین کے خلاف اسی قسم کی نفرت پائی جاتی تھی۔

عهد صحامه اور حدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ \_ مسلم تاريخ



دوسری طرف حضرت اساعیل علیہ الصلوۃ والسلام کی اولاد میں جس شخص کی نسل تیزی سے پھیلی، ان کانام عدنان تھا۔ عدنان کی اولاد

پچھ عرصہ بعد متعدد قبائل میں تقییم ہوگئ جن میں رہیعہ اور مضرکے قبائل کو غیر معمولی طاقت حاصل ہوگئ اور نیتجناً ان کے در میان

ایک دوسر بے پر غلبے کی جدوجہد شروع ہوئی۔ مضر قبائل زیادہ طاقتور سے اور ان کی ایک شاخ "قریش" تھی جس میں رسول اللہ صلی

اللہ علیہ وسلم کی بعث ہوئی جس کے نتیج میں قریش کا اسٹیٹس تمام قبائل میں مزید بلند ہوگیا۔ آپ کی حیات طیبہ ہی میں اسلام پورے

جزیرہ نماعرب میں پھیل گیا، جس سے عدنانی قبائل کی مضری شاخ اور مضری قبائل کی قریش شاخ کو ایک خاص اسٹیٹس حاصل ہوگیا۔

اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ایک جانب رہیعہ قبائل (جو کہ زیادہ تر نجد میں آباد سے)، دوسری جانب حمیری قبائل (جو کہ یمن میں آباد سے)

اور تیسری طرف غیر قریش مضر قبائل میں ان کے خلاف بغض اور حسد پیدا ہوا۔ ایسانہیں تھا کہ ان قبائل کے سبجی لوگوں میں یہ بغض

موجود تھا۔ ان میں بھی بہت سے لوگ پورے خلوص نیت کے ساتھ مسلمان ہوئے سے اور وہ اپنے دین پر عمل پیراسے لیکن ایک طبقہ

ایسا تھا جس نے محض اسلام کی ظاہری شان وشوکت کو دکھ کر اطاعت قبول کی تھی، مگر ان کے دلوں میں اسلام ابھی پوری طرح داخل

ایسا تھا جس نے محض اسلام کی ظاہری شان وشوکت کو دکھ کر اطاعت قبول کی تھی، مگر ان کے دلوں میں اسلام ابھی پوری طرح داخل

ہر قوم میں کچھ ایڈونچر پیندلوگ ہوتے ہیں جو کسی بڑے فائدے کے لیے بڑا خطرہ مول لے لیتے ہیں۔ اس کا نئات کا ایک اصول ہے کہ بڑے فائدے کے لیے جھوٹا۔ Wigh risk, high return and .... low بڑے فائدے کے لیے جھوٹا۔ Wigh risk, high return and .... low بڑے فائدے کے لیے جھوٹا۔ Wigh risk, high return مول لینا پڑتا ہے۔ رسک مینجنٹ میں ایک تصور موجود ہے جسے "خطرات مول لینے کا ذوق (Risk Appetite)" کہاجا تا ہے۔ یہ ہر شخص اور گروہ میں دوسرے سے مختلف ہو تا ہے۔ بھیمر حضرات کا ذوق یہ ہو تا ہے کہ وہ بڑے خطرات مول لے لیتے ہیں۔ کامیاب ہو جائیں توانہیں بڑی کامیابی ملتی ہے اور ناکام ہو جائیں توانہیں بڑی کامیابی ملتی ہے اور ناکام ہو جائیں توانہیں اور اپنے خاندان کی مکمل تباہی کا باعث بنتے ہیں۔ انہی کو ایڈونچر پیندلوگ کہاجا تا ہے۔ حمیر کی اور ربیعہ قبائل میں جو بغض موجود تھا، اسے بعض ایسے ہی ایڈونچر پیندلوگ لی استعال کرنے کا منصوبہ بنایا اور اس طرح حمیر یوں کو اسود عنسی اور ربیعہ قبائل کو مسیلمہ کی شکل میں قومی را جنما مل گئے۔ ان کی دیکھاد کیھی نبوت کے اور بھی دعوے دار پیدا ہو گئے۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

قبائلی تعصب کا بیہ عالم تھا کہ مسلمہ کے ایک پیروکارسے بعض صحابہ نے مکالمہ کیا اور مسلمہ کے جھوٹ کو واضح کرنے کی کوشش کی۔
اس کا جواب بیہ تھا: "میں مضر قبائل کے سچے نبی کی بجائے رہیعہ قبائل کے جھوٹے نبی کاساتھ دینا پیند کروں گا۔" تاہم ایسا نہیں تھا کہ عربوں کا بہت بڑا حصہ ان جھوٹے نبیوں کا پیروکار بن گیا تھا۔ ان قبائل میں بھی کم ہی تعداد ان لوگوں کی تھی جوان نبیوں کے لیے کٹ مرنے کو تیار تھی اور ان کی تعداد پورے عرب کا شاید دس فیصد بھی نہ ہو۔ یہی وجہ ہے کہ جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ان کے خلاف کاروائی کی تو محض ایک سال کے عرصے میں پورے عرب میں امن قائم ہو گیا اور یہ جھوٹے نبی محض تاریخی قصہ بن کررہ گئے۔
انہی میں سے بعض حوصلہ مند افراد جیسے طلیحہ بن خویلد اسدی نے دوبارہ ایمان لا کر ایر ان کے خلاف معرکوں میں داد شجاعت دی۔

# روم وایران پرحمله

ایک جدید قاری کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہو سکتا ہے کہ صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے دور میں روم اور ایر ان پر حملہ کیوں کیا گیا؟ کیا یہ دوسری قوموں کی آزادی میں مداخلت نہیں تھی؟ اس سوال کے جواب کے لیے ہمیں دو چیزوں کا جائزہ لینا پڑے گا۔ ایک تورسولوں کے بارے میں اللہ تعالی کا ایک خاص قانون اور دوسرے اس زمانے کی عالمی سیاست کے اصول۔

## رسولوں کے بارے میں اللہ تعالی کا خاص قانون کیاہے؟

رسولوں کے بارے میں اللہ تعالی کے قانون کی وضاحت ہم اپنی دوسری تحریروں میں کر پچے ہیں۔ اس تفصیل کا مطالعہ وہاں کیا جاسکتا ہے۔ یہاں ہم اسے مخضر أبیان کرتے ہیں۔ اللہ تعالی کا قاعدہ یہ ہے کہ اس نے بارہااس روئے زمین پر کسی قوم کا انتخاب کر کے اس میں اپنے رسول کو بھیجا۔ اس رسول نے ہر ممکن طریقے سے حق کو ان لوگوں کے سامنے واضح کر دیا اور یہ بتا دیا کہ جزاو سز اکا جو معاملہ سب انسانوں کے ساتھ آخرت میں ہونے والا ہے ، وہ اس قوم کے ساتھ اسی دنیا میں ہوجائے گا۔ ایک خاص وقت کے بعد اللہ تعالی کا عذاب اس رسول کے منکرین پر آیا اور انہیں نیست و نابود کر دیا گیا۔ دوسری طرف رسول کے ماننے والوں کو ان کی جگہ اس خطے کا اقتدار دے دیا گیا۔ قوم نوح ، عاد ، شمود ، قوم لوط اور قوم شعیب علیہم الصلوة والسلام کے ساتھ یہی معاملہ پیش آیا اور ان پر آسمانی آفتوں کی صورت میں اللہ کا عذاب نازل ہوا۔

انسانیت کی معلوم تاریخ میں دومر تبہ ایساہواہے کہ رسول پر اتنی زیادہ تعداد میں لوگ ایمان لائے کہ اس جزاو سزاکے نفاذ کا کام انہی کے ہاتھوں لیا گیا۔ یہ حضرت موسی اور محمد علیہاالصلوۃ والسلام تھے۔جو عذاب دیگر قوموں پر سیلاب، زلزلے یا کسی اور آسانی آفت کی صورت میں نازل ہوا، وہ ان دونوں پیغیبروں کے امتیوں کے ہاتھوں ان کے مخاطبین پر نافذ ہوا۔ حضرت موسی علیہ الصلوۃ والسلام پر بنی اسر ائیل کے لاکھوں لوگ ایمان لائے۔ جب فرعون کو سمندر میں غرق کر دیا گیاتو یہ اتنا بڑا واقعہ تھا کہ ارد گر دکی اقوام پر واضح ہو گیا کہ حضرت موسی علیہ السلام اللہ کے سیچے رسول ہیں۔ اس کے بعد بھی جب انہوں نے آپ پر ایمان لانے سے انکار کر دیا تو بنی اسر ائیل

عهد صحابه ادر جدید ذبن کے شبهات

کے ہاتھوں انہیں سزادی گئی۔ حضرت موسی کے خلفائے راشدین یوشع اور کالب علیہم الصلوۃ والسلام کے ہاتھوں دریائے فرات سے لے کر دریائے نیل تک (موجودہ فلسطین، اردن، شام اور مصر) کے پورے علاقے کو فتح کرکے یہاں بنی اسرائیل کا اقتدار قائم کر دیا گیا۔

بعینہ یہی معاملہ محمدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے ہاتھوں پیش آیا۔ جس زمانے میں پورے عرب کے قبائل نے مل کر مدینہ پر حملہ کیا اور آپ نے خند ق کھود کر ان کا مقابلہ کیا، اسی وقت آپ نے پیش گوئی فرمائی تھی کہ عنظریب زمین کے خزانے مسلمانوں کے ہاتھ آنے والے ہیں۔ 39 یہ ایساوقت تھاجب بظاہر مسلمان صفحہ جستی سے مٹتے نظر آتے تھے۔ اس موقع پر کی گئی یہ پیش گوئی حرف ہون پوری ہوئی۔ چند ہی سالوں میں پوراعرب اسلام کے جھنڈے تئے اکٹھا ہوا۔ یہ بات روم اور ایر ان کے بادشا ہوں کے لیے اتمام جمت تھی اور ان پر واضح ہوگیا کہ محمہ، اللہ کے سے رسول ہیں۔ اس کے بعد بھی جب انہوں نے سر تانی کی، تو ان پر اللہ کا عذاب، رسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کی تلواروں کے ذریعے نافذ کر دیا گیا اور قر آن مجید کی یہ پیش گوئی پوری ہوئی:

قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبْهُمْ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُحْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ.

ان سے جنگ کرو۔ اللہ تمہارے ہاتھوں ہی سے انہیں عذاب دے گا، انہیں رسوا کرے گا اور ان کے خلاف تمہاری مدد کرے گا اور اس طرح صاحب ایمان قوم کے سینوں کو ٹھنڈک پہنچائے گا۔ (التوبہ 9:14)

ایک صحابی حضرت ربعی بن عامر رضی اللہ عنہ نے ایرانی سپہ سالار رستم کے دربار میں اپنی اس کاروائی کا یہ مقصد بیان کیا تھا کہ "ہم انسانوں کو انسانوں کی غلامی سے نکال کر اللہ کی بندگی میں داخل کرنے کے لیے آئے ہیں۔" <sup>40</sup> اس زمانے میں ریاستیں مذہبی بنیا دوں پر قائم ہوا کرتی تھی۔ بادشاہ کے مذہب کو نہ ماننا بغاوت کے متر ادف سمجھاجاتا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے مشن کا یہ حصہ تھا کہ اس وقت کی متمدن دنیا کے مرکزی علاقے میں ایک الیم موجود ہو کہ وہ ہجرت کردی جائے، جس میں ہر شخص کو مذہبی آزادی ہو۔ جو لوگ دنیا کے کسی بھی خطے میں ایمان لاناچاہیں ، ان کے لیے یہ موقع موجود ہو کہ وہ ہجرت کرکے اس آزاد خطے میں آباد ہو جائیں اور اپنے ضمیر کے مطابق زندگی بسر کریں۔

اس تفصیل کو پڑھ کر کوئی میہ کہہ سکتا ہے کہ اس سے ایک مسلمان تو مطمئن ہو سکتا ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پنیمبر مانتا ہے، غیر مسلم کیسے مطمئن ہو سکتا ہے جو آپ کو رسول نہیں مانتا؟ غیر مسلموں کے لیے بھی اس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کے سچا ہونے کا ثبوت ہے۔ اگر آپ اللہ کے سچے نبی اور رسول نہ ہوتے تو آپ اور آپ کے صحابہ کو بھی دنیا پر غلبہ نصیب نہ ہو تا۔ تاریخ میں ہم یہ دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالی نے یہ خاص اہتمام کیا ہے کہ جھوٹے نبیوں کو بھی غلبہ نصیب نہیں ہو تا ہے۔ بھی ایساضر ور ہو تا ہے کہ انہیں کسی خطے کا اقتدار وقتی طور پر مل جاتا ہے، لیکن اس کے بعد وہ بھی طویل عرصے تک کھل کھول نہیں یاتے اور اللہ تعالی ان کے

عہد صحابہ اور جدید ذ ہمن کے شبہات Page 132 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> بخاري - كتاب التعبير - حديث 6611

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> طبر ی **-** 487-14H/2/2

جھوٹ کا پر دہ چاک کر کے رکھ دیتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا پیش گوئی کر کے اپنے وقت کی سپر پاورز پر غلبہ پالینا آپ کی نبوت کے سیاہونے کی دلیل ہے۔

دوسری بات میہ ہے کہ آپ اور آپ کے صحابہ نے جو کاروائی کی تھی،وہ اپنے زمانے کے مروجہ بین الا قوامی قانون کے عین مطابق تھی۔ فوجی کاروائی کا آغاز روم اور ایران کی طرف سے ہوا تھا۔ مسلمانوں نے اس میں نہ توکسی بین الا قوامی قانون کی خلاف ورزی کی تھی اور نہ ہی کسی اخلاقی ضالطے کی یامالی۔اس کی تفصیل ہیہ ہے۔

### ساتويں صدى كابين الا قوامى قانون كياتھا؟

ساتویں صدی تو کیا، انجی 1945 سے پہلے تک عالمی سیاست کا اصول "جس کی لاکھی، اس کی بھینس" تھا۔ اقوام متحدہ کے قیام کے ساتھ دنیا کے تمام ممالک نے ایک دوسرے سے یہ معاہدہ کیا کہ وہ ایک دوسرے کے خلاف جارجت کا ارتکاب نہیں کریں گے۔ اگر کوئی ملک کسی پر زیادتی کرے گا تو اقوام متحدہ کے تحت اس کا فیصلہ کیا جائے گا۔ اگر چہ عالمی طاقتوں نے اقوام متحدہ کے قوانین کی کئی مرتبہ خلاف ورزی کی ہے، گر پھر بھی ہمارے زمانے میں دور قدیم کی نسبت جنگ و جدل میں خاصی کمی واقع ہوئی ہے۔ دور قدیم میں عالمی سطح پر کوئی معاہدہ موجود نہ تھا۔ ہاں ایساہو تا تھا کہ دو ممالک آپس میں جنگ نہ کرنے کا معاہدہ کر لیس۔ ایسے معاہدوں کی پابندی ضروری سمجھی جاتی تھی اور خلاف ورزی کرنے والے کوہری نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ یہ معاہدے بھی عام طور پر متعین مدت کے ہوا کرتے تھے۔ عام اصول بھی تھا کہ جس حکومت کو طاقت عاصل ہو، وہ دیگر ممالک پر لشکر کشی کر سکتا ہے۔ اس اصول کے تحت جس بادشاہ کو طاقت مل جاتی، وہ دوسری قوموں پر لشکر کشی کر دیتا تھا۔ عہد رسالت میں روم اور ایران بڑی طاقتیں تھیں اور اسی زمانے میں ان کے در میان مل جاتی، وہ دو مری توموں پر لشکر کشی کر دیتا تھا۔ عہد رسالت میں روم اور ایران بڑی طاقتیں تھیں اور اسی زمانے میں مان کے در میان بڑی جنگ وجدل بر پاکے رکھتے تھے۔

روم اور ایران نے اپنے اور عربوں کے در میان باج گزار ریاستیں قائم کرر کھی تھیں تا کہ یہ عرب قبائل کو کنٹر ول کریں اور یہ رومی اور ایرانی سلطنت کے لیے در دسر نہ بنیں۔ روم اور عرب کے در میان "غسان" کی عیسائی سلطنت تھی جو موجو دہ اردن اور شالی سعو دی عرب کے بعض علاقوں پر قائم تھی۔ اسی طرح ایران اور عرب کے در میان "جیرہ" کی سلطنت تھی جو موجو دہ عراق کے جنوبی علاقوں پر قائم تھی۔ دور جاہیت کی تاریخ سے معلوم ہو تا ہے کہ شال اور مشرق میں رہنے والے مختلف عرب قبائل عنسان اور جیرہ کی ان سلطنتوں کے حلیف سلطنت کا ساتھ دیتے سلطنتوں کے حلیف سلطنت کا ساتھ دیتے سلطنتوں کے حلیف سلطنت کا ساتھ دیتے تھی۔ ان دونوں سلطنت کا ساتھ دیتے تھی جو میں جن میں عرب قبائل اپنی اپنی حلیف سلطنت کا ساتھ دیتے تھی۔

روم اور ایران کی سلطنوں کو جزیرہ نما عرب پر براہ راست قبضے کی ضرورت نہ تھی کیونکہ اس علاقے پر قبضہ کرنے کے اخراجات (Cost) اس کے فوائد (Benefits) سے کہیں زیادہ تھے کیونکہ عرب اپنے اوپر کوئی براہ راست اقتدار بر داشت نہ کرتے تھے اور مسلسل بغاوتیں بریاکیے رکھتے تھے۔ دوسری طرف صحرائے عرب میں زراعت نہ ہوتی تھی جس کی وجہ سے اس پر قبضہ کرنے کا کوئی

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

فائدہ نہ تھا۔ تیل اس وقت دریافت نہ ہوا تھااور نہ ہی ہے اس وقت کی جیو پالیٹکس کا مرکز و محور تھا۔ ہاں جزیرہ نماعر بے زرخیز خطوں پر ان دونوں بڑی طاقتوں نے قبضہ جمالیا تھا۔ شام اور اردن کے علاقے سلطنت روم کے ماتحت تھے اور یمن کازرخیز علاقہ عہد رسالت میں ایران کی قبضے میں تھا۔

جب رسول الله صلی الله علیه وسلم اور آپ کے خلفاء کی قیادت میں پوراعر ب ایک مرکز پر اکٹھا ہو گیا توروم اور ایران کے ایوانوں میں خطرے کی گھنٹی نج اٹھی۔ یہ دونوں سپر یاورز نہیں جاہتی تھیں کہ کوئی تیسری طاقت کھڑی ہو جائے۔ انہوں نے مسلمانوں کے خلاف کاروائی میں پہل کی۔ ایران کے باد شاہ خسر و پر ویز (r. 590-628/6H) کے پاس جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نامہ مبارک پہنچاتو اس نے یمن کے گورنر باذان (d. 10/632) کو حکم دیا کہ وہ فوجی کاروائی کرے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو معاذ اللہ گر فتار کر کے ایران بھجوادے۔اس طرح اس نے آپ کے خلاف اعلان جنگ کر دیا۔ یہ الگ بات ہے کہ جب باذان نے واقعے کی تحقیق کروائی توان یر حق واضح ہو گیااور انہوں نے اسلام قبول کرلیا۔ اس طرح یمن، جو کہ ایرانیوں کی ایک کالونی تھی، ایرانی سلطنت سے الگ ہو گئی۔<sup>41</sup> حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ عنہ کے زمانے میں ایران کے سرحدی علا قوں پر مسلمانوں کی دعوت کے نتیجے میں جو لوگ مسلمان ہوئے، حکومت ایران نے ان کے خلاف کاروائی کی اور انہیں مرتد ہونے پر مجبور کیا۔اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے مسلم علاقے میں رہنے والے عرب قبائل پر حملہ کر دیا۔ ان میں سے ایک قبیلے بنو شیبان کے سر دار حضرت مثنی بن حارثہ رضی اللہ عنہ (14/635) مدینہ آئے اور انہوں نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو قائل کیا کہ وہ ان کے تحفظ کے لیے پچھ کریں۔ آپ نے حضرت خالد بن ولید رضی اللّٰہ عنہ کی سرکر دگی میں ایک لشکر ایران کے مقابلے کے لیے بھیجا۔ اس کے بعد ایران سے جنگوں کا ایک سلسلہ شروع ہوا۔ دوسری طرف روم نے بھی کاروائی میں پہل کی۔سلطنت غسان کے فرمانرواکے پاس جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سفیر حضرت شجاع بن وہب اسدی رضی اللّٰہ عنہ پہنچے تواس نے انہیں قتل کروا دیا۔ بین الا قوامی قانون کے تحت سفیر کا قتل ایک بہت بڑاجر م تھااور ا یک طرح سے اعلان جنگ تھا۔ اس کے خلاف آپ نے کاروائی کے لیے حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ کی قیادت میں ایک لشکر کو بھیجا۔ غسانی سلطنت نے روم سے مدد حاصل کی اور قیصر روم نے اپنالشکر ان کی مدد کے لیے بھیجا۔ موتہ کے مقام پر ان میں جنگ ہوئی اور حضرت زید، جعفر اور عبداللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہم کیے بعد دیگرے اسلامی لشکر کی قیادت کرتے ہوئے شہید ہوئے۔اس کے بعد حضرت خالد بن ولیدر ضی اللہ عنہ نے کمان سنھالی اور اپنی جنگی حکمت عملی کے ساتھ اس لشکر کو بحفاظت نکال لائے۔ صیح بخاری کی روایت سے معلوم ہو تاہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نامہ مبارک ملنے پر قیصر روم، جو اس وقت پر وشلم میں موجو د تھا، نے تحقیقات کیں۔اس وقت قریش مکہ کاایک قافلہ وہاں تجارت کے لیے آیاہوا تھاجس کے سربراہ ابوسفیان رضی اللہ عنہ تھے جو

<sup>41</sup> الضاً - 272-1/2/1

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

ا بھی ایمان نہ لائے تھے۔ قیصر نے ان سے سوال وجواب کیے تواسے یقین ہو گیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے سیجے پیغمبر ہیں۔

اہل کتاب ہونے کے سبب وہ اس بات سے واقف تھا کہ رسولوں کے مقابلے پر دنیا کی کوئی طاقت کامیاب نہیں ہوسکتی۔ اسی وجہ سے اس نے یہ تاریخی جملہ کہا: "اگر میرے بس میں ہوتاتو میں ان کے پاس حاضر ہوتا۔ یہ لکھ لو کہ اس وقت جوز مین میرے قد مول تلے ہے، وہ ضرور ان کے قبضے میں آئے گی۔"<sup>42</sup> تاہم قیصر کے ساتھیوں نے اسے مجبور کیا کہ وہ مسلمانوں سے جنگ کرے اور اس جنگ میں اسے ناکامی ہوئی۔

اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ فوجی کاروائی کا آغاز ایران اور روم کی جانب سے ہوا۔ پھر مسلمانوں نے جوابی کاروائی کی اور متعد د جنگوں میں انہیں ہے در پے شکست دے کر موجودہ عراق، ایران، شام، فلسطین، مصر اور شالی افریقہ کے علاقوں کو فتح کر لیا۔ ایرائی سلطنت اب وسط ایشیا اور رومی سلطنت اناطولیہ (ترکی) تک محدود ہو چکی تھی۔ اس موقع پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ خواہش کی کہ کاش ان کے اور ہمارے در میان آگ کا دریا جائل ہوتا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس موقع پر آپ جنگوں کے اس سلسلے کوروکنا چاہتے تھے لیکن روم و ایران نے کاروائیوں کا سلسلہ جاری رکھا۔ ایرانی بادشاہ یزد گرد ( 651-30/631-10) نے مسلمانوں کے علاقے میں مسلسل بغاو تیں برپا کروانا شروع کر دیں۔ اس پر اس کے خلاف فوجی کاروائی کرنا پڑی جس کے نتیج میں افغانستان اور ماوراء النہ ( Transoxiana ) کے علاقے قبی مسلسل بغاو تیں برپا کروانا شروع کر دیں۔ اس پر اس کے خلاف فوجی کاروائی کرنا پڑی جس کے نتیج میں افغانستان اور ماوراء النہ اس کی جانب پیش قدمی روک دی۔ تاہم بعد میں رومیوں نے پھر چھڑ چھاڑ شروع کر دی جس کے نتیج میں آر مینیا کا علاقہ فتح ہوا۔ اس کی جانب پیش قدمی روک دی۔ تاہم بعد میں رومیوں نے پھر چھڑ چھاڑ شروع کر دی جس کے نتیج میں آر مینیا کا علاقہ فتح ہوا۔ ان جنگوں کے دوران صحابہ کرام نے صرف اور صرف حکومت اور اس کی مسلح افواج کے خلاف کاروائی کی۔ انہوں نے کسی عام شہری کو نشانہ نہیں بنایا۔ حضرت ابو بکر صدر یق ورف اگر میں اللہ عنہ نے اس موقع پر یہ ہدایت نامہ ( Guidelines ) جاری کر دیا تھا:

خبر دار! آپ لوگ زمین میں فساد نہ مچاہے اور نہ ہی احکامات کی خلاف ورزی تیجے۔ تھجور کے درخت نہ کاٹے اور نہ جلائے۔ چوپایوں کو ہلاک نہ تیجے اور نہ ہی پھل دار درختوں کو کاٹے۔ کسی عبادت گاہ کو مت گرائے اور نہ ہی بوڑھوں، بچوں اور خواتین کو قتل تیجے۔ آپ کو بہت سے ایسے لوگ ملیں گے جنہوں نے خود کو گرجا گھروں میں بند کرر کھاہے اور دنیاسے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ انہیں ان کے حال پر چھوڑ دیجے۔ 43

حضرت موسی، داؤد اور سلیمان علیہم الصلوۃ والسلام کے صحابہ کے بعد محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ وہ پہلا گروہ تھے، جنہوں نے جنگ کو بھی اخلاقیات کے دائر نے میں لانے میں کامیابی حاصل کی۔ انہوں نے عام شہری پر لگی ہوئی پابندیوں کوختم کیا۔ انہیں مکمل مذہبی آزادی عطاکی۔ اسلام کی دعوت کو ان کے سامنے پیش کیالیکن لا إِحْرَاهَ فِی اللّه بِن " دین میں کوئی جبر نہیں " کے اصول کے تحت کسی پر کوئی پابندی نہ لگائی۔ بعد کے مسلمانوں نے اسے بر قرار رکھا اور ایران، افغانستان اور پھر ہندوستان کے غیر مسلموں کو مکمل آزادی دیے رکھی۔ مسلم مفتوحہ علاقوں شام، فلسطین، لبنان، اردن اور عراق میں موجود عیسائی آبادی اور ہندوستان کی ہندوا کثریت

عبد صحابہ اور جدید ذ بمن کے شبہات مجمد صحابہ اور جدید ذ بمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> بخاری۔ حدیث 7۔

<sup>43</sup> بيهقي - سنن الكبرى - حديث 18125 - 9/145 بيروت: دار الكتب العلميه - (ac 17 May 2007) وتن دار الكتب العلمية العلمية المعلمية ال

اس بات کازندہ ثبوت ہے کہ انہیں مکمل مذہبی آزادی دی گئی اور ان کے معاملات میں مداخلت نہیں کی گئی۔ اگر کسی پرجوش حکمر ان نے ایساکرنے کی کوشش کی، توخود مسلم علاءنے آگے بڑھ کر ان غیر مسلموں کا تحفظ کیا۔

اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے کسی قوم سے اس کی آزادی نہیں چینی بلکہ لوگوں کو قیصر و کسری کی غلامی سے آزاد کیا۔ اس طرح سے دنیا بھر کے حق پر ستوں کے لیے یہ موقع پیدا ہوا کہ اگر وہ اپنے ضمیر کے مطابق مذہبی آزادی چاہیں تواس علاقے میں چلے آئیں۔ یہی وجہ ہے کہ یورپ سے بہت سے یہودی اور ایسے عیسائی ، جو کلیسا سے اختلاف رکھتے تھے، آآ کر مسلم علاقوں میں آباد ہوتے رہے اور آزادی کے ساتھ ابنی زندگی بسر کرتے رہے۔

# حضرت عمر کی نامز د گی

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دور پر جو آخری سوال پیدا ہو تاہے، وہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنی وفات سے پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اپنا جانشین نامز دکیا۔ کیا اس طرح سے آپ نے شوری کے مسلمہ قر آنی اصول کی خلاف ورزی نہیں کی ؟

## کیا حضرت عمر کی نامز دگی شوری کے اصول کی خلاف ورزی نہ تھی؟

اس سوال کا جواب حاصل کرنے کے لیے ہمیں آپ کی وفات کے زمانے کی صور تحال پر غور کرناپڑے گا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے وفت جو صور تحال تھی، اس میں دوسال میں کوئی تبدیلی نہ آئی تھی۔ وہی عرب قبائل تھے جو کہ قبیلہ قریش کو اپناسر براہ مانے ہوئے تھے۔ انہیں اس بات پر کوئی اعتراض نہ تھا کہ ایک قریثی خلیفہ کی وفات پر دوسرا قریثی خلیفہ بن جائے۔ یہ بالکل ایس ہی صور تحال تھی کہ ایک برسر اقتدار پارٹی کا صدر یاوزیر اعظم اگر اپنی حکومت کی مدت کے دوران فوت ہو جائے توالیکشن نہیں کروائے جاتے بلکہ اسی پارٹی کے کسی اور شخص کو صدر یاوزیر اعظم بنادیا جاتا ہے۔ قریش کا اقتدار ابھی ختم نہ ہوئی تھی بلکہ عرب قبائل بدستور انہی کو اپنا قائد مانے تھے۔

ان حالات میں صدیق اکبر بیار پڑے تو ایسا نہیں ہوا کہ آپ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہما کو اپنی مرضی سے خلیفہ بنا کر سب پر مسلط کر دیا ہو۔ بلکہ انہوں نے مناسب یہ سمجھا کہ خلیفہ کے انتخاب کے لیے جو مشورہ ان کی وفات کے بعد ہونا ہے، وہ آپ کی وفات سے پہلے ہو جائے۔ چنانچہ طبری، انساب الانثر اف، طبقات اور دیگر کتب تاریخ کی روایات کے مطابق آپ نے ایک ایک صحابی کو بلا کر ان سے مشورہ کیا۔ ہر ایک کو اپنی رائے کے اظہار کی مکمل آزادی تھی۔ بعض صحابہ نے حضرت عمر کے بارے میں اپنے تحفظات کا اظہار بھی کیا تو مضرت ابو بکر نے انہیں دلا کل سے قائل کیا۔ جب سب لوگ متفق ہو گئے تو آپ نے وصیت لکھوا کر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے انتخاب کی توثیق کر دی۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا انتخاب نامز دگی سے نہیں بلکہ شوری سے ہوا تھا۔ فرق صرف یہ تھا کہ یہ مشورہ صدیق اکبر کی وفات کے بعد نہیں بلکہ اس سے پہلے مکمل ہو گیا تھا۔ روایات یہ ہیں:

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ \_ مسلم تاريخ

ابو بکرنے اپنی وفات کے وقت عبدالرحمن بن عوف کو بلایا اور ان سے بوچھا: "یہ بتائے کہ عمر کے بارے میں آپ کی رائے کیا ہے؟" انہوں نے کہا: "اے خلیفہ رسول! وہ اور لوگوں کی نسبت اس سے بھی بہتر ہیں جو آپ کی ان کے متعلق رائے ہے مگر ان کے مزاج میں شدت ہے۔"
ابو بکرنے کہا: "یہ شدت اس وجہ سے تھی کہ میں نرم تھا۔ جب حکومت خود ان کے حوالے ہو گی تواس قسم کی اکثر باتوں کو چھوڑ دیں گے۔ اے
ابو محمد (عبدالرحمن!) میں نے انہیں قریب سے دیکھا ہے کہ جب میں کسی شخص پر کسی معاملے میں ناراض ہو تا تھا تو عمر مجھے اس سے راضی ہونے
کامشورہ دیتے تھے اور جب میں کسی پر نرم پڑتا تھا وہ وہ مجھے اس پر سختی کامشورہ دیتے۔ ابو محمد! یہ باتیں جو میں نے آپ سے کہی ہیں، ان کا ذکر اور
سے ذکر نہ کیجھے گا۔" عبدالرحمن نے کہا: "بہت بہتر۔"

اس کے بعد ابو بکرنے عثان بن عفان کو بلایا اور ان سے کہا: "ابو عبد اللہ! یہ بتایئے کہ عمر کیسے ہیں۔" انہوں نے کہا: "آپ انہیں سب سے زیادہ جانتے ہیں۔" ابو بکرنے کہا: "یا اللہ! میں عمر کے باطن کو ان کے ظاہر سے بہتر سمجھتا ہوں، ہم میں ان کے جیسا دوسر اشخص نہیں ہے۔"۔۔۔

ابوالسفر کی روایت ہے کہ ابو بکرنے اپنے گھرسے (مسجد میں) جھانکا۔ (آپ کی اہلیہ) اساء بنت عمیس، جس کے ہاتھوں پر مہندی گئی تھی، آپ کو کپڑے ہوئے تھیں۔ آپ نے فرمایا: "لو گو! میں جس شخص کو آپ پر خلیفہ مقرر کرنے لگا ہوں، کیا آپ اسے پیند کرتے ہیں؟ کیونکہ میں نے اس کے متعلق غور کرنے میں کوئی کسر نہیں جچوڑی۔ میں نے اپنے کسی رشتے دار کو منتخب نہیں کیا ہے بلکہ عمر بن خطاب کو آپ کا خلیفہ بنایا ہے۔ آپ ان کا حکم سنیے اور ان کی اطاعت کریں گے۔" آپ ان کا حکم سنیے اور ان کی اطاعت کریں گے۔" (رضی اللہ عنہم اجمعین) 44

# عهد فاروقی

حضرت عمررضی اللہ عنہ کا دور، اسلام کی پوری تاریخ کا سنہرا دورہے۔ یہ وہ زمانہ ہے جب مسلمان پوری طرح متحد تھے اور ان کی افواج روم اور ایران کے خلاف فتح پر فتح حاصل کیے جارہی تھیں۔ بلوچستان سے لے کر مصر تک علاقہ اسی دور میں فتح ہوا۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے ان علاقوں کے عام لوگوں کو قیصر و کسری کی غلامی سے نکال کر انہیں مذہبی اور دنیاوی امور میں آزادی عطاکی اور ایک نیا نظام معاشرت ترتیب دیا۔ اس دور میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے در میان کوئی قابل ذکر اختلافات نہیں ہوئے، اس وجہ سے اس دورسے متعلق تاریخی سوالات کی بہت کم ہیں۔ یہاں ہم ان چند سوالات کا جائزہ پیش کر رہے ہیں۔

## حضرت عمرنے حضرت خالد بن ولید کو معزول کیوں کیا؟

حضرت عمرنے منصب خلافت سنجالتے ہی پہلا اہم کام یہ کیا کہ حضرت خالد بن ولید کوسیہ سالاری کے عہدے سے معزول کر کے ان

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> طبری۔ حضرت ابو بکر کی وفات کے حالات۔204-13H/2/2

کی جگہ حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہم کوسپہ سالار مقرر فرمایا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں "سیف من سیوف اللہ" یعنی اللہ کی جگہ حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کے دور میں انہوں نے عراق کا بیشتر حصہ فتح کر لیا تھا اور اب شام میں اپنی غیر معمولی جنگی حکمت عملی کے جوہر دکھا رہے تھے۔ مسلم تاریخ میں اگر فوجی جرنیلوں کی رینگنگ کی جائے تو بلاشبہ حضرت علی این غیر معمولی جنگی حکمت عملی کے جوہر دکھا رہے تھے۔ مسلم تاریخ میں اگر فوجی جرنیلوں کی رینگنگ کی جائے تو بلاشبہ حضرت علی کے خالد اس میں پہلے نمبر پر ہوں گے۔ تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عمر نے انہیں معزول کیوں کیا جبکہ حضرت خالد کی کار کر دگی غیر معمولی تھی ؟

یہاں یہ واضح کر دیناضر وری ہے کہ حضرت عمر نے حضرت خالد کو معزول ہر گزنہیں کیا بلکہ انہیں سپہ سالار اعظم کی بجائے سینڈ ان کمانڈ بنادیا۔ اس کی متعدد وجوہات تھیں جن میں سب سے نمایاں یہ تھی کہ حضرت خالد جنگوں میں اپنی غیر معمولی شجاعت کی وجہ سے بہت زیادہ خطرات مول لے لیاکرتے تھے۔ آپ فی الحقیقت ایک بہت بڑے risk-taker تھے اور بسااو قات تھوڑی ہی فوج کے ساتھ دشمن پر جھپٹ پڑتے اور اسے شکست دے ڈالتے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اپنی احتیاط کے باوجو داس معاملے میں حضرت خالد کو ڈھیل دیتے تھے۔ اس کے برعکس حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی طبیعت مختاط تھی اور آپ مسلمانوں کو خطرے میں ڈالنا پند نہیں فرماتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے حضرت خالد کو امین الامت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہما کے تحت کر دیا تاکہ وہ اپنی غیر معمولی انتظامی صلاحیتوں کے سبب ، حضرت خالد کو ضرورت سے زیادہ خطرات مول لینے سے روکیں اور ان کی جنگی صلاحیتوں کا بھر پور استعال کریں۔ یہ بات طبری کی روایت سے واضح ہو جاتی ہے جس میں حضرت ابو عبیدہ کے نام حضرت عمرکاخط نقل کیا گیا ہے۔

میں آپ کو اللہ سے ڈرنے کی نصیحت کر تاہوں جو کہ باتی رہنے والا ہے اور جس کے سواہر چیز فناہونے والی ہے۔ اسی نے ہمیں گر اہی سے نکال کر روشنی میں داخل فرمایا۔ میں آپ کو خالد کے لشکر کا امیر مقرر کر تاہوں۔ آپ مسلمانوں کے حقوق ادا کرنے کے لیے تیار ہو جائے۔ مال غنیمت کے لیے مسلمانوں کی جان خطرے میں نہ ڈالیے اور نہ ہی کسی اجنبی مقام کے حالات اور نتائج کو معلوم کے بغیر انہیں وہاں تھہر اسے۔ جب آپ کسی لشکر کو جنگ کے لیے بھیجیں تو معقول تعداد کے بغیر نہ بھیجے۔ مسلمانوں کو ہلاکت (کے خطرے) میں ہر گز مبتلانہ کیجے۔ اللہ نے آپ کا معاملہ میرے ہاتھ میں اور میر امعاملہ آپ کے ہاتھ میں دیا ہے۔ و نیا کی محبت سے اپنی آئے تھیں بند کر لیجے اور اپنی میں بند کر لیجے اور اپنی کی اس سے بے نیاز کر لیجے۔ خبر دار! گزرے ہوئے لوگوں کی طرح انہیں ہلاکت میں نہ ڈالیے۔ ان کے بچھڑنے کے میدان آپ کی نگاہوں کے سامنے ہیں۔ 45

حضرت خالد کافی عرصہ تک حضرت ابوعبیدہ رضی اللہ عنہما کی کمان میں لڑتے رہے۔ حضرت ابوعبیدہ تمام پلانگ انہی کے مشورے سے کرتے تھے اور یہ دونوں کمانڈر مل کر جنگی تیاری کرتے تھے۔ تاہم اس پلان پر عمل درآ مد حضرت خالد کروایا کرتے تھے۔ چار سال بعد 17/638 میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں تمام جنگی خدمات کو جھوڑ کر مدینہ آنے کا تھم دیا۔ طبری نے اس سلسلے میں سیف

<sup>45</sup> اليضاً - 13H/2/2-208

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

بن عمر کی روایت نقل کی ہے جو کہ نہایت ہی ضعیف راوی ہے اور جھوٹی روایات کے لیے مشہور ہے۔ اس روایت سے بیہ تاثر ملتا ہے کہ معاذ اللہ حضرت عمر، خالد رضی اللہ عنہما سے متعلق دل میں کینہ رکھتے تھے۔ خلافت سنجالتے ہی انہوں نے حضرت خالد کو معزول کر کے مدینہ واپس بلالیا، ان کی تذلیل کی اور ان کا آدھامال لے کر بیت المال میں داخل فرمادیا۔ ان کا خیال تھا کہ حضرت خالد نے معاذ اللہ مال غنیمت میں کر پشن کی ہے۔ یہ ایک نہایت ہی نا قابل اعتاد اور ضعیف روایت ہے اور ان دونوں بزرگوں پر بہتان ہے۔

ہاں ایساضرور ممکن ہے کہ حضرت خالد سے مال غنیمت کے حصوں کی تقسیم میں کوئی غلطی ہو گئی ہو۔ حضرت عمر نے حساب کیا تو ان کی طرف کچھ رقم زائد نکلی جو حضرت عمر نے ان سے لے کر بیت المال میں داخل کر دی اور شام کے لو گوں کو تحریر لکھ کر جھیجی جس میں حضرت خالد کی معزولی کی وجوہات بیان کیں۔روایت ہے ہے:

جب خالد، عمر کے پاس پنچے توان سے شکایت کی اور کہا: "میں نے آپ کی یہ شکایت مسلمانوں کے سامنے بھی بیان کی تھی۔ واللہ! آپ نے مجھ سے اچھاسلوک نہیں کیا۔" حضرت عمر نے فرمایا: "یہ بتایئے کہ آپ کے پاس یہ دولت کہاں سے آئی؟" انہوں نے جواب دیا: "مال غنیمت اور میرے مقرر حصوں سے۔ ساٹھ ہز ارسے زائد جور قم ہو، وہ آپ (بیت المال) کی ہے۔" اس پر حضرت عمر نے ان کے ساز وسامان کی قیمت لگائی تو ان کی طرف بیس ہز ار نکلے۔ اس رقم کو انہوں نے بیت المال میں داخل کر دیا تو حضرت عمر نے فرمایا: "خالد! واللہ! آپ میر سے نزدیک نہایت ہی معزز شخصیت ہیں۔ میں آپ کو بہت پیند کر تاہوں اور آج کے بعد آپ کو مجھ سے کوئی شکایت نہیں ہوگی۔"

عدی بن سہیل کی روایت ہے کہ حضرت عمر نے تمام شہر والوں کو لکھ کر بھیجا: "میں نے خالد کو ناراضگی یابد دیا نتی کی وجہ سے معزول نہیں کیا بلکہ اس کی وجہ یہ تھی کہ مسلمان ان سے محبت کرنے لگے ہیں۔ اس لیے مجھے اندیشہ ہوا کہ وہ ان پر بے حد بھر وسہ اور اعتماد نہ کریں اور کسی دھوکے میں مبتلا نہ ہو جائیں۔ اس لیے میں نے چاہا کہ انہیں حقیقت معلوم ہو جائے کہ در حقیقت اللّٰہ تعالی ہی کارساز ہے ، اس لیے انہیں کسی فتنے میں مبتلا نہیں ہوناچا ہے۔ "<sup>46</sup>

دلچیپ بات ہے کہ یہ روایت بھی سیف بن عمر ہی نے روایت کی ہے اور ان صاحب کی دونوں روایتوں میں تضاد موجود ہے۔ ہمارے نزدیک یہ دوسری روایت ہی درست ہے۔ اس روایت سے حضرت خالدگی معزولی کی ایک اور وجہ سامنے آتی ہے اور وہ یہ ہے کہ بعض مسلمانوں کے اندریہ تصور پیدا ہو گیا تھا ک جو فتوحات ہور ہی ہیں، وہ حضرت خالدگی موجودگی کی وجہ سے ہیں۔ اس طرح سے ان میں شخصیت پرستی پیدا ہور ہی تھی جسے ختم کرنے کے لیے حضرت عمر نے یہ اقدام کیا۔ مسلمان تو مسلمان، دشمن افواج کو بھی جب علم ہوتا کہ کسی فوج میں حضرت خالد موجود ہیں، تووہ جم کر مقابلہ نہ کرتے اور میدان چھوڑ کر بھاگ جاتے۔ ایسے میں یہ خدشہ تھا کہ لوگ کہیں شخصیت پرستی میں مبتلانہ ہو جائیں۔

بہر حال حضرت خالد رضی اللہ عنہ میں ایسی کو ئی اخلاقی خرابی نہ تھی جس کی وجہ سے انہیں معزول کرنا پڑا۔ بیہ محض ان کی خطرات مول

<sup>46</sup> ايضاً - 79-17H/3/1

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 139 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

لینے کی عادت اور مسلمانوں میں پیدا ہونے والی شخصیت پرستی تھی، جس کے باعث انہیں فوجی ذمہ داریوں سے الگ کر کے دیگر ذمہ داریاں سونپی گئیں۔ حضرت خالد اور عمر رضی اللہ عنہما کے باہمی تعلقات کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ 21/643 میں اپنی وفات کے وقت حضرت خالد نے حضرت عمر کواپنی مال و دولت کا نگران مقرر کیا کہ وہ اسے مناسب انداز میں تقسیم کریں۔<sup>47</sup>

## حفرت عمر سختی کیوں کرتے تھے؟

راویوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ایساامپریشن بنانے کی کوشش کی ہے کہ آپ بہت سخت مزاج تھے۔ ذراسی بات پر آپ سے باہر ہوجاتے اور سامنے والی کی بے عزتی کر کے رکھ دیتے یا اسے کوڑوں سے پیٹ ڈالتے۔ یہ ایک بالکل ہی غلط امپریشن ہے۔ ایسا تو ضرور ہے کہ آپ اللہ تعالی کے احکام کو نافذ کرنے میں حد درجہ احتیاط سے کام لیتے تھے اور اس معاملے میں کسی شخص کے ساتھ کوئی رعایت نہ کرتے تھے۔ آپ اس معاملے میں بہت سختی کرتے تھے کہ کوئی کسی پر ظلم نہ کرے۔ لیکن آپ نہایت نرم دل انسان تھے۔ اس کا اندازہ ان مثالوں سے ہو سکتا ہے جو تاریخ کی متعدد کتب میں بیان ہوئی ہیں۔

1۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ دیکھا کہ خواتین کا حق مہر بہت زیادہ ہو گیاہے۔ انہوں نے ارادہ کیا کہ اس کی زیادہ سے زیادہ حد مقر ر کی جائے۔ اس خیال کا اظہار انہوں نے جمعہ کے خطبہ میں کیا توایک خاتون نے اس پر کڑی تنقید کی کہ جس چیز کی حد اللہ تعالی نے مقر ر کی ہے ، آپ اس کی حد مقرر کرنے والے کون ہوتے ہیں ؟ حضرت عمر نے فرمایا: عمر نے غلطی کی اور خاتون نے صحیح بات کی۔

2۔ مشہور واقعہ ہے کہ مال غنیمت میں سے سب کو ایک ایک چادر ملی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ طویل القامت تھے اور آپ کالباس دو چادروں سے بنا۔ بھرے مجمع میں ایک شخص نے حساب طلب کیا کہ یہ دو چادریں آپ کے پاس کہاں سے آئیں؟ آپ نے اپنے بیٹے عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہماکو اثنارہ کیا توانہوں نے وضاحت کی کہ میں نے اپنے جھے کی چادر والد صاحب کو دے دی ہے۔

3۔ قبط کے دوران حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مزیدار کھانوں کا استعمال بالکل ترک کر دیا اور پیٹ بھر کر کھانا چھوڑ دیا۔ آپ نے فرمایا کہ یہ کیسے ہو سکتاہے کہ عوام بھوکے مریں اور عمر پیٹ بھر کر کھانا کھائے۔

4۔ ایک دفعہ حضرت عمر بن خطاب نے حضرت سلمان فارس سے پوچھا: میں بادشاہ ہوں یا خلیفہ ؟ انھوں نے جواب دیا: اگر آپ نے مسلمانوں کے محصولات میں سے ایک درہم بھی ناحق استعال کر لیاتو خلیفہ نہیں بادشاہ سمجھے جائیں گے۔ یہ سن کر ان کی آئھوں میں آنسو بھر آئے۔انھوں نے یہی سوال پھر اور لوگوں کے سامنے رکھاتو جواب آیا کہ خلیفہ صرف حق سے لیتا ہے اور حق ہی سے دیتا ہے، آنسو بھر آئے۔انھوں نے یہی سوال کھر مثال اس کے برعکس ہے، وہ ظلم وجور کرکے مال حاصل کرتے ہیں اور اسی طرح خرج کر دیتے ہیں۔

عهد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات

ابن حجر عسقلانی ـ الاصابه فی تمییز الصحابه ـ باب خالد بن ولید، صحابی نمبر 2210 ـ 3/178 ـ قاہر ہ: مر کز ہجر للبحوث والدراسات العربيه والاسلاميه ـ مرسود عسقلانی ـ الاصابه فی تمییز الصحابه ـ باب خالد بن ولید، صحابی نمبر 3/178 ـ قاہر ہ: مرکز ہجر للبحوث والدراسات العربيه والاسلاميه ـ مرسود عسقلانی ـ الاسلامیه والاسلامیه ـ مرسود عسقلانی ـ الاسلامیه والاسلامیه والاسلامیه ـ مرسود عسقلانی ـ الاسلامیه والاسلامیه والاسلامیه و الاسلامیه و الاسلامی و الاسلامیه و الاسلامی و الاسلامیه و الاسلامی و الاسلامیه و الاسلامیه و الاسلامیه و الاسلامی و الامی و الاسلامی و الامی و الاسلامی و الاسلامی و الاسلامی و الاسلامی و الاسلامی و الامی و الا

ان مثالوں سے واضح ہے کہ حضرت عمرر ضی اللہ عنہ کی سختی عام آدمی کے لیے نہ تھی بلکہ اپنے قریبی ساتھیوں اور بالخصوص گور نروں کے لیے تھی۔ آپ میر ہر گزبر داشت نہ کرتے تھے کہ کوئی سر کاری اہل کار کسی عام آدمی پر ظلم کرے۔

## حضرت عمرکے دور میں کوئی بغاوت یافتنہ کیوں پیدانہیں ہوا؟

یہ بات درست نہیں ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں کوئی فتنہ پیدا نہیں ہوا کیونکہ انسانی تاریخ کا کوئی دور بھی بغاوتوں اور فتنوں سے خالی نہیں ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ایرانیوں کو شکست ہوئی تھی اور عراق وایران کے ملک ان کے ہاتھ سے فکل گئے تھے۔ آخری ساسانی باد شاہ بیزد گرد (651-30/631) ابھی زندہ تھااور وہ ایران کے مختلف علاقوں میں بغاوتوں کو شہد دیتار ہتاتھا۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں ایران میں کئی بغاوتیں اٹھیں جنہیں مقامی گور نروں نے بآسانی فرو کردیا۔ یہ درست ہے کہ حضرت عمر کے دور میں عرب میں کوئی فتنہ یا بغاوت نہیں اٹھی۔ اس کی متعدد وجوہات ہیں:

1۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اللہ تعالی نے حسن انتظام کی بہترین صلاحیت عطاکی تھی۔ آپ ہر شخص کو اس کی صلاحیت کے مطابق کام دیا۔ ایران دیا کرتے تھے۔ آپ نے مختلف عرب قبائل کے بہترین لوگوں کو ان کی صلاحیتوں کے مطابق کسی نہ کسی کام میں مشغول کر دیا۔ ایران اور شام کی فتح اور اس کے بعد ان ملکوں کا انتظام پہاڑ جیسا کام تھا۔ جب لوگوں کو کسی مثبت کام میں مشغول کر دیا جائے تو وہ منفی سرگرمیوں میں حصہ نہیں لیتے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کے دور میں عرب ان کاموں میں مصروف رہے۔

2۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اللہ تعالی نے ایسے ساتھی دیے تھے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تربیت یافتہ تھے۔ یہ حضرات نہایت خلوص اور محبت کے ساتھ آپ کے شانہ بشانہ کام کرتے۔ کسی نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ پہلے خلفاء کی نسبت آپ کے دور میں فتنے زیادہ کیوں ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ وہ ہم جیسوں پر حکومت کرتے تھے اور میں تم جیسوں پر حکومت کرتا ہوں۔ حضرت خالد رضی اللہ عنہ کی مثال سب کے سامنے ہے کہ ان کے درجے کے سپہ سالار کو جب معزول کیا گیا تو انہوں نے کسی بغاوت کا عزم نہیں کیا۔

3- باغی تحریکوں کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی جنگ میں شکست کھا کریے عموماً ختم نہیں ہوتیں بلکہ کچھ عرصے کے لیے زیر زمین چلی جاتی ہیں۔ کچھ عرصے میں بیہ دوبارہ تیاری کر کے پھر نمو دار ہوتی ہیں۔ بیہ باغی اور مفسد عناصر ہر دور میں موجو درہتے ہیں اور کبھی ختم نہیں ہوتے۔ عربوں کے مفسد عناصر ابھی کچھ ہی عرصہ پہلے صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے دور میں ایک بڑی بغاوت پیدا کر چکے سے۔ اب اگلی بغاوت کی تیاری کے لیے انہیں وقت در کارتھا۔ یہی وجہ ہے کہ وہ حضرت عمر کے دس سالہ دور اور پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کے دور کے پہلے دس برس تک تیاری کرتے رہے۔ ہیں سال کی تیاری کے بعد وہ یکا یک دور عثمانی کے آخر میں نمو دار ہوئے اور پھر انہوں نے پانچ سال تک فتنہ وفساد برپا کے رکھا۔

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

# كياحضرت عمر كي شهادت كسي عجمي سازش كانتيجه تقي؟

حضرت عمر کی شہادت کا واقعہ یوں ہے کہ ابولؤلؤ فیر وز حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کا غلام تھا۔ یہ کاریگر آدمی تھا اور بہت سے ہنر جانتا تھا۔ بڑھئی اور لوہار کے کام کے علاوہ یہ چکیاں بنانے کا ماہر بھی تھا۔ حضرت مغیرہ نے اسے کام کے لیے آزاد چھوڑر کھا تھا۔ اپناکام کر کے ایک طے شدہ رقم یہ حضرت مغیرہ کو دے دیتا تھا۔ اس نے ایک مرتبہ حضرت عمرسے شکایت کی کہ اس پر خراج زیادہ ہے۔ آپ نے خراج کی رقم پوچھی تو یہ نہایت معمولی رقم تھی جو کہ دویا چار درہم روزانہ تھی جو کہ فیروزکی کاریگری کے مقابلے میں چھ بھی نہ تھی۔ اگلے روزاس نے آپ پر حملہ کر کے آپ کو شہید کر دیا۔ اس کے بعد اس نے کئی صحابہ کو زخمی کیا اور بالآخر خود کشی کر کے مرگیا۔ اس وجہ سے صبح طور پر یہ معلوم نہ ہو سکا کہ اس نے قتل اپنی مرضی سے کیا ہے یا اس کے پیچھے کوئی سازش تھی۔

اس وافعے کی توجیہ میں دو تھیوریز پیش کی گئی ہیں۔ پہلی تھیوری ہے ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی شہادت فیروز کے وقتی اشتعال کا نتیجہ تھی۔ نتیجہ تھی اور اس کے پیچھے کوئی گہری سازش نہیں تھی۔ دوسری تھیوری ہے ہے کہ آپ کی شہادت ایک گہری ایرانی سازش کا نتیجہ تھی۔ مشہور ایرانی سپہ سالار ہر مز ان (d. 23/645) اس وقت اسلام قبول کر کے مدینہ منورہ میں مقیم تھا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ جنگی منصوبوں میں اس سے رائے بھی لیا کرتے تھے۔ ہر مز ان کی فوج کو مسلمانوں نے بے در بے شکست دی تھی جس کی وجہ سے اسے شدید رنج تھا۔ اس نے بظاہر اسلام کالبادہ اوڑھ کر مدینہ میں رہائش اختیار کرلی۔ پھر جب موقع ملا تو فیروز کو ساتھ ملا کر اسے آپ کے قتل پر آمادہ کر دیا۔

یہ دونوں توجیہات محض تھیور پر ہی ہیں کیونکہ ہمارے پاس کوئی ایسا ذریعہ نہیں ہے جس کے ذریعے کسی ایک کی تصدیق کی جاسکے۔
ہر مز ان کے بارے میں اتنامعلوم ہوتا ہے کہ شہادت کے واقعہ سے ایک آدھ دن پہلے اس کے اور فیروز کے در میان خفیہ بات انداز
میں بات چیت ہوئی تھی اور اس میں آلہ قتل، یہ ایک دو منہ والا خنجر تھا، فیروز کے ہاتھ سے پھسل کر گر گیا تھا۔ ایسا کرتے ہوئے
عبد الرحمن بن ابی بکررضی اللہ عنہمانے ان دونوں کو دیکھا تھا۔ انہوں نے یہ بات حضرت عمر کی شہادت کے بعد سب کو بتائی۔ یہ سن کر
عبید اللہ بن عمررضی اللہ عنہماکو شدید غصہ آیا اور انہوں نے جاکر ہر مز ان کو قتل کر دیا۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 142 of 507

واقف تھے اور انہوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو پہلے سے خبر دار کر دیا تھا تا کہ آپ اپنا بچاؤ کر لیں۔ ہمیں کعب الاحبار اور ہر مز ان دونوں کے بارے میں ہر گزید گمانی نہیں کرنی چاہیے کہ دلوں کا حال ہم نہیں جان سکتے ہیں۔

عبیداللہ بن عمر نے ہر مزان کوشدیداشتعال میں قتل کیا تھااور وہ ایساکرتے وقت اپنے ہوش وحواس میں نہیں تھے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے خلیفہ مقرر ہونے کے بعد نے عبیداللہ کو ہر مزان کے بیٹے فحاذبان کے حوالے کر دیا کہ وہ اپنے والد کا قصاص لے لیں لیکن انہوں نے عبیداللہ کو معاف کر دیا۔ اس کے بعد حکومت کی جانب سے ایک جیوری مقرر ہوئی جس نے عبیداللہ پر قصاص کی بجائے دیت کی سزاعائد کی۔ حضرت عثمان نے اپنی جیب خاص سے ہر مزان کی دیت اداکر دی۔

بارہ سال بعد حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد جب باغیوں نے اقتدار پر قبضہ کر لیاتوانہوں نے اس مقدمے کو دوبارہ کھولا اور عبید اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کو قتل کرنے کی کوشش کی جس میں وہ کامیاب نہ ہو سکے۔ اس سے اندازہ ہو تاہے کہ ان باغیوں کو ہر مز ان سے خاص مدر دی تھی۔ عین ممکن ہے کہ انہوں نے ایساکر کے اپنے ایرانی ساتھیوں کے جذبات کی تسکین کرناچاہی ہو۔ تاہم یہ سب قیاس آرائیاں ہی ہیں، فحاذبان کی روایت سے اس بات کا پوراامکان موجو د ہے کہ ہر مز ان بے گناہ تھے اور یہ محض اتفاق ہی تھا کہ قتل سے ایک دن پہلے فیر وز ان سے گپ شپ لگار ہاتھا۔ ہمیں بھی ان کے بارے میں حسن ظن سے کام لیناچا ہیے۔

ایک عجیب بات سے ہے کہ موجودہ دور کے بعض قوم پرست ایرانی اس نظر سے سازش کو قبول کرتے ہیں۔ ان کاموقف سے ہے کہ چونکہ عربوں نے ایرانیوں کو شکست دے کران کی قومی توہین کی تھی، اس وجہ سے ایرانی اس بات میں حق بجانب تھے کہ وہ اپناانتقام لیتے۔ فیروز نے حضرت عمر کو شہید کر کے ایرانیوں کی طرف سے سے فریضہ انجام دے دیا۔ جب سولہویں صدی عیسوی میں ایران میں صفوی خاندان کو غلبہ نصیب ہواتو یہاں کے شہر کاشان میں فیروز کا ایک شاندار مز ارتعمیر کیا گیااور اسے قومی ہیرو کو درجہ دے دیا گیا۔ موجودہ دور میں دیگر مسلم حکومتوں نے اس مقبرے کو گرانے کا مطالبہ کیا تو ایران میں اس کے خلاف شدید مظاہرے ہوئے۔ مجمد علی ای، جو کہ ایرانی در ثے کی حفاظت میں شامل تحریک کا حصہ ہیں، نے اس موضوع پر ایک مضمون لکھا، جس کے چندا قتباسات سے ہیں:

فیر وزان کا مقبرہ جو کہ امام ابولؤلؤ کہلاتے ہیں،صوبہ اصفہان کے شہر کاشان میں ہے اور اس وقت زائرین کے لیے بند کیا جارہاہے۔ یہ اعلان کیا جا رہاہے کہ اس مقبرے کو اسلامی حکومت توڑنے کا حکم دے رہی ہے۔

ایرانیوں کا ایک بڑا مجمع منگل، 26 جون (2007) کو گورنر کے دفتر کے باہر اکٹھا ہوا اوراس نے ایرانی ورثے اور ایک ایسے مزار کی ممکنہ تباہی اور بندش کے خلاف آواز اٹھائی جو کہ ساتویں صدی عیسوی میں عرب حملہ آوروں کے خلاف ایرانی جدوجہد کی علامت ہے۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ [فیروز] ایک قابل احترام صوفی اور شیعہ تھے۔ عمر بن خطاب، مسلمانوں کے دوسرے خلیفہ 645 میں فیروز کے ہاتھوں قتل ہوئے تھے ۔۔۔۔ " فیروزان کا یہ عمل اس ظلم کے خلاف روعمل تھاجو عرب مسلمان حملہ آوروں نے ایران میں کیے تھے اور جس کے نتیج میں ہمارے ملک میں قتل عام، ریپ اور لوٹ مار کے واقعات ہوئے۔ ہم ایرانی اپنے خلاف ہونے والے جرائم کونہ تو تبھی معاف کریں گے اور نہ ہی ہولیں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 143 of 507

#### گے۔" ایک احتجاج کرنے والے نے کہا۔

بعض عرب اور مسلمان تاریخ دان، فیروزان کی بہادری اور ہیر و ازم پر پر دہ ڈالنے کے لیے دعوی کرتے ہیں (جو کہ ابن شہاب کی بیان کر دہ روایت ہے کہ) فیروزان نے عمر کو جزیہ پر بحث کرنے کی وجہ سے قتل کیا تھا۔ صفوی دور حکومت میں جب شیعہ مسلمان اقتدار میں آئے، تواس خاندان نے انہیں [فیروزان کو] بابا شجاع الدین (مذہب کے لیے بہادری کامظاہرہ کرنے والا) کالقب دیا اور بید دعوی کیا کہ وہ ایک پکے شیعہ اور شہید تھے۔

ایک اور احتجاج کرنے والے نے غصے میں کہا: "وہ کہتے ہیں کہ وہ یہاں دفن نہیں ہے۔۔ بعض کہتے ہیں کہ وہ مسلمان ہی نہیں تھے۔۔۔ تو پھر کیا ہوا؟ کچھ بھی ہے، یہ مقبرہ ان کی علامت ہے، یہ ہمارے مذہب اور غیر مہذب حملہ آوروں کے خلاف جدوجہد کی علامت ہے۔" ایک اور احتجاج کرنے والے نے اضافہ کیا: "اگر ابولؤلؤ کوئی عرب ہو تا تو وہ اسے گرانے کی بجائے اس کے مزار پر سونے کا گنبد بنواتے۔ لیکن نہیں، نہیں۔۔۔ وہ اس مقبرے کو گرانا چاہتے ہیں، محض اس وجہ سے کہ وہ ایک ایر انی تھا۔ ایک معزز ایر انی ۔ یہ ایر انی قوم کی تو ہین ہے۔ "۔۔۔

فیر وزان کا مقبرہ کا ثنان نے فنس جانے والی سڑک پر ہے۔ اسے گیار ہویں صدی میں تعمیر کیا گیا اور اس کا آرکی ٹیکچر ایرانی اور خوارز می شاہی خاند انوں کے طرز تعمیر کا ہے۔ اس میں ایک صحن، ایک پورچ اور مخروطی گنبد ہے جس پر ملکے نیلے رنگ کی ٹائلیں گئی ہیں اور اس کی حجت پر پینٹ کیا گیا ہے۔ اس کی تعمیر کی اصل تاریخ نامعلوم ہے لیکن چودھویں صدی کے نصف آخر میں اسے بھر پور انداز میں بنایا گیا اور اس کی قبر کے اور پر ایک نیا پتھر نصب کیا گیا۔ 48

## حضرات ابو بکر وعمرکے دور میں حضرت علی کا کر دار کیا تھا؟

حضرت علی، حضرات ابو بکر و عمر رضی الله عنهم کے دور میں مرکزی کابینہ کے رکن تھے۔ اس کابینہ میں ان کے علاوہ حضرت عثمان، عبد الرحمن بن عوف، طلحہ، زبیر، معاذبن جبل، ابی بن کعب، اور زید بن ثابت رضی الله عنهم بھی شامل تھے۔ <sup>49</sup> تمام معاملات مشورے سے طے کیے جاتے تھے جس میں حضرت علی پوری دیا نتداری سے شریک ہوتے اور ان کے مشورے کو بے پناہ اہمیت دی جاتی۔ یہاں ہم چند مثالیں پیش کررہے ہیں:

1- مرتدین کے خلاف جنگ کے لیے صدیق اکبر بذات خود نکلے تو حضرت علی رضی اللہ عنہمانے انہیں ہے کہہ کر روکا: "اے خلیفہ رسول اللہ! آپ کہاں تشریف لے جارہے ہیں؟ اب میں آپ کو وہی بات کہوں گاجو احد کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو فرمائی تھی۔ اپنی تلوار نیام میں رکھیے اور اپنی ذات کے متعلق ہمیں پریشانی میں مبتلانہ سیجیے۔ اللہ کی قسم! اگر آپ کے ذات کے سبب

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> The Circle of Ancient Iranian Studies (CAIS), <a href="http://www.cais-soas.com/News/2007/June2007/28-06.htm">http://www.cais-soas.com/News/2007/June2007/28-06.htm</a>, accessed 12 Sep 2011

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> ابن سعد ـ 2/302 ـ باب اہل العلم والفتوی من اصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم \_

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ vww.islamic-studies.info

ہمیں کوئی مصیبت بہنچی تو آپ کے بعد اسلام کا پیہ نظام درست نہ رہ سکے گا۔"<sup>50</sup>

2۔ غزوہ روم کے موقع پر حضرت علی مشورہ میں شریک ہوئے اور بہترین رائے دی جسے حضرت ابو بکرنے پیند کیا۔

3۔ مرتدین کی جانب سے مدینہ پر حملے کا خظرہ ہوا تو حضرت ابو بکر نے مدینہ آنے والے راستوں پر لشکر مقرر کیے جن کے سربراہ حضرت على، زبير، طلحه اور عبدالله بن مسعود تھے۔ رضی الله عنهم۔ <sup>51</sup>

4۔ حضرت علی، عہد فاروقی میں چیف جسٹس کے عہدے پر فائز رہے۔<sup>52</sup>

6۔ حضرت عمر نے ارادہ کیا کہ ایران کی جنگوں میں وہ خود قیادت کریں۔ حضرت علی نے انہیں منع کیااور کہا: '' ملک میں نگران کی منزل مہروں کے اجتماع [تشبیح] میں دھاگے کی ہوتی ہے کہ وہی سب کو جمع کیے رہتا ہے اور وہ اگر ٹوٹ جائے تو سارا سلسلہ بکھر جاتا ہے اور پھر مجھی جمع نہیں ہو سکتا ہے۔ آج عرب اگرچہ قلیل ہیں لیکن اسلام کی بنا پر کثیر ہیں اور اینے اتحاد و اتفاق کی بنا پر غالب آنے والے ہیں۔لہذا آپ مرکز میں رہیں اور اس چکی کو انہی کے ذریعہ گردش دیں اور جنگ کی آگ کا مقابلہ انہی کو کرنے دیں۔ آپ زحمت نہ کریں کہ اگر آپ نے اس سرزمین کو چھوڑ دیا تو عرب چاروں طرف سے ٹوٹ یڑیں گے اور سب اس طرح شریک جنگ ہو جائیں گے کہ جن محفوظ مقامات کو آپ جھوڑ کر گئے ہیں ، ان کا مسکلہ جنگ سے زیادہ اہم ہو جائے گا۔ان عجمیوں نے اگر آپ کو میدان جنگ میں دیکھ لیا تو کہیں گے کہ عربیت کی جان یہی ہے۔اس جڑ کو کاٹ دیا تو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے راحت مل جائے گی اور اس طرح ان کے حملے شدید تر ہو جائیں گے اور وہ آپ میں زیادہ ہی طبع کریں گے۔۔"<sup>53</sup>

7۔ حضرت عمر نے دومر تبہ شام کاسفر کیا تو دونوں مرتبہ قائم مقام خلیفہ حضرت علی کو بناکر گئے۔<sup>54</sup>

کتب حدیث و آثار کا جائزہ لیا جائے تومعلوم ہو تاہے کہ بے شار مواقع پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق فیصلہ ہوا۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ نے پہلے دونوں خلفاء کے دور میں پوری طرح ان کاساتھ دیااور حکومتی معاملات میں شریک رہے۔ اگلے باب میں ہم بیان کریں گے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور میں تو آپ نائب خلیفہ تھے۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 145 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>ابن کثیر -11H/9/446 - بحواله دار قطنی-ابن عساکر316/30- بیرو**ت:** دارالفکر-

<sup>51</sup> طبر ی-54-11H/2/2

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> ابن سعد - 2/93- باب على بن الى طالب - ابن كثير - 13H/9/602-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>سيد شريف رضي - نج البلاغه - خطبه نمبر 146 - طبري -139 - 21H/3/1-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>ابن كثير -9/656 طبر ي-75-17H/3/1

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

#### خلاصه باب

• حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه کی خلافت پر تمام مهاجرین وانصار بشمول حضرت علی، زبیر اور سعد بن عباده رضی الله عنهم کااتفاق تھا۔

- قبائلی چپقلش کے باعث فتنہ ارتداد پیداہوالیکن صحابہ کرام نے پیجہتی کے ساتھ اسے ختم کر دیا۔
  - حضرت عمر کو باہمی مشورے کے بعد حضرت ابو بکر رضی اللّٰہ عنہمانے نامز د کیا۔
- حضرت عمر نے حضرت خالد بن ولید رضی اللہ عنہما کو ان کی خطرات مول لینے کی عادت اور مسلمانوں میں پیدا ہونے والی شخصیت پرستی کے سبب معزول کیا۔ ان دونوں بزر گوں میں بہترین تعلقات رہے اور خالد نے اپنی جائیداد بھی حضرت عمر کے ذریعے ہی تقسیم کروائی۔
- حضرت عمر کی شہادت ایک ایرانی کے جوش انتقام کا نتیجہ تھی تاہم اس سلسلے میں کسی نظریہ سازش کے لیے پچھ زیادہ ثبوت موجود نہیں ہیں۔

#### اسائن منٹس

ا۔ دنیا کے مختلف سیاسی نظاموں کا ایک چارٹ تیار تیجیے اور یہ بتائیۓ کہ کس نظام کی کون سی خصوصیت خلافت راشدہ سے مطابقت رکھتی ہے اور کون سی خصوصیت اس کے خلاف ہے؟

۲۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دور میں بعض عرب قبائل نے بغاوت کیوں کی؟ اس کے قبائلی، مذہبی، سیاسی، عمرانی اور معاشی اسباب کی ایک فہرست تیار کیجیے۔

س۔ حضرت علی اور ابو بکررضی اللہ عنہما کی بیعت کے معاملے میں روایات کے تین گروپ کون سے ہیں؟ آپ کے خیال میں ان میں سے کون ساگر وپ حقیقت کی صحیح تصویر پیش کر تاہے؟

۷۔ عہد رسالت اور عہد خلافت راشدہ میں انصار مدینہ کے کر دار پر ایک نوٹ کھیے اور یہ بتایئے کہ ان کا جو کر دار سقیفہ بنو ساعدہ کی روایات میں بیان کیا گیاہے، کیاوہ ان کے مجموعی کر دار سے مطابقت رکھتاہے؟

۵۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں فتنہ و فساد کیوں پیدا نہیں ہوا؟ اس کے عمرانی (Sociological)اسباب کو نکات کی صورت میں بیان کیجیے۔

عهد صحابه اور جدید ذ ہن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

# باب4: عهد عثانی

#### اس باب کا مقصد رہے کہ ہم حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور کے بارے میں یہ جان سکیس کہ:

- تیسرے خلیفہ راشد کا انتخاب کیسے ہوا؟
- حضرت عثمان کے خلاف باغی تحریک پیدا ہونے کے اسباب کیا تھے؟ اس تحریک نے عالم اسلام پر کیا اثرات مرتب کیے؟
  - حضرت عثمان کو کیسے شہید کیا گیااور ان کے د فاع میں دیگر صحابہ کا کر دار کیا تھا؟
  - باغیوں نے حضرت عثمان پر کیاالزامات لگائے اور تاریخی روایات کی روشنی میں ان کاجواب کیاہے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ عہد عثمانی سے متعلق اہم تاریخی سوالات کے جواب دے سکیں۔

عبد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ تیسرے خلیفہ راشد ہوئے۔ آپ کے دور کازیادہ ترحصہ نہایت خوشحالی کا دور تھا اور اس سے متعلق کوئی خاص تاریخی سوالات موجود نہیں ہیں۔ صرف آپ کے انتخاب سے متعلق سوال کیاجا سکتا ہے یا پھر آپ کے آخری ایام میں زبر دست باغی تحریک اٹھی جس کے نتیج میں آپ شہید ہوئے۔ اس تحریک کے زیر اثر بعض الزامات آپ پر عائد کیے گئے جن کا جائزہ ہم اس باب میں لیں گے۔

# تیسرے خلیفہ کا انتخاب

جیسا کہ بیہ بات معلوم و معروف ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی شہادت سے کچھ پہلے چھ افراد پر مشتمل ایک سمیٹی بنادی تھی جس کے ذمے خلیفہ کا انتخاب تھا۔ انتخاب کے وقت عشرہ مبشرہ کے تین صحابہ ابو بکر، عمر اور ابوعبیدہ رضی اللہ عنہم وفات پا چکے تھے جبکہ سات ابھی باقی تھے۔ ان میں سے حضرت سعید بن زید رضی اللہ عنہ چونکہ حضرت عمر کے بہنوئی اور قریبی رشتہ دار تھے اور خلافت کے امور میں دلچیسی بھی نہ رکھتے تھے، اس وجہ سے آپ نے انہیں اس سمیٹی میں شامل نہ کیا بلکہ بقیہ چھ صحابہ علی، عثمان، عبد اللہ بن عوف، طلحہ، زبیر اور سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہم کو اس سمیٹی میں شامل کیا۔ اس میں بطور مبصر حضرت عبد اللہ بن عبر رضی اللہ عنہماکو شامل کیا گیالیکن وہ خلیفہ کے انتخاب میں ووٹ نہیں دے سکتے تھے۔ ہاں انہیں یہ اجازت ضرور تھی کہ اگر دوافراد کے حق میں تین ووٹ آ جائیں تو وہ اس جانب ووٹ دیں گے، جس میں عبد الرحمن رضی اللہ عنہ شریک ہوں گے۔ ایسا کرنے کی وجہ یہ تھی کہ حضرت عمر جانتے تھے کہ عبد الرحمن خلافت کے امید وار نہیں ہیں اور اس معاملے میں کسی شخص کے حق میں جانبدار بھی نہیں ہیں۔ اس معاملے میں کسی شخص کے حق میں جانبدار بھی نہیں ہیں۔ اس معاملے میں کسی شخص کے حق میں بیں جانبدار بھی نہیں ہیں۔ اس معاملے میں چند سوالات پیدا ہوتے ہیں:

# خلیفہ کے انتخاب کوچھ افر اد کے سپر دکرنا کیا شوری کے اصول کی خلاف ورزی تھی؟

ایک سوال بد پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے خلیفہ کے انتخاب کوچھ افراد ہی میں کیوں رکھا؟ کیا یہ شوری کے اصول کی خلاف ورزی نہ تھی؟ ہم او پربیان کر چکے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے سے ہی یہ طے ہو چکاتھا کہ خلیفہ قریش میں سے ہو گاکیونکہ عرب قبائل ان کے سواکسی اور قبیلے کے شخص کو بطور خلیفہ قبول نہ کریں گے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت بھی یہی صور تحال باقی تھی۔ اب قریش کو یہ فیصلہ کرناتھا کہ وہ اپنے اندر سے کس شخص کو خلیفہ کے طور پر منتخب کرتے۔ یہ بالکل ایساہی معاملہ تھا جیسے ہمارے دور میں اگر ایک پارٹی کی حکومت ہو اور سربر اہ حکومت وفات پا جائے تو دوبارہ انتخابات کی بجائے پارلیمنٹ نئے سربراہ کا انتخاب کر لیتی ہے۔ قریش کی حکومت کو سبھی عرب تسلیم کرتے تھے اور اب مہاجرین ہی نے فیصلہ کرناتھا کہ وہ اپنے میں سے خلیفہ منتخب کرتے ہیں۔

اس انتخاب کا معیار (Criteria) دینی خدمات تھیں۔ ان خدمات میں وہی صحابی ممتازیتے ، جنہوں نے بالکل شر وع سے اسلام کے لیے

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

قربانیاں دی تھیں اور جو "السابقون الاولون" کہلاتے تھے۔ان سابقون الاولون میں عشرہ مبشرہ کے صحابہ کو غیر معمولی مقام حاصل تھاجن میں سے سات صحابہ اس وقت زندہ تھے۔

حضرت عمررضی اللہ عنہ اپنے پورے زمانے میں اپنی جانشینی کے معاملے میں متر دور ہے تھے۔ ان کی نظر میں دو صحابہ ایسے تھے جو اگر خلیفہ بنے تو کسی تو اختلاف نہ ہو تا۔ ان میں سے ایک حضرت ابوعبیدہ تھے اور دوسرے ابوحذیفہ کے آزاد کر دہ غلام سالم رضی اللہ عنہم ۔ لیکن یہ دونوں حضرات، حضرت عمر سے بھی پہلے شہید ہو چکے تھے۔ آپ نے طویل عرصے تک غور وخوض کے بعد یہ نتیجہ اخذ کمیا کہ خلافت کے معاملے میں اگر لوگوں میں اختلاف رائے ہو سکتا ہے تو وہ صرف انہی چھ افراد کے بارے میں ہو سکتا ہے۔ ان کے علاوہ کوئی ایساساتواں شخص نہیں ہے جسے لوگ خلیفہ بناناچاہیں۔ 1 کہی وجہ ہے کہ آپ نے انہی چھ افراد کو یہ فیصلہ کرنے کا اختیار دے دیا کہ وہ اینے میں سے کسی ایک کو خلیفہ منتخب کرلیں۔

#### شوری نے خلیفہ کا انتخاب کیسے کیا؟

چے صحابہ کی اس سمیٹی نے شورائی انداز میں کام کیا اور ایسے کر دار کا مظاہرہ کیا جو ان کے شایان شان تھا۔ حضرت طلحہ اس وقت مدینہ میں موجود نہ تھے۔ ان کا تین دن انتظار کیا گیا مگر دونہ آئے اور جب آئے تو انہوں نے خوشد کی سے حضرت عثمان کو بطور خلیفہ قبول کر لیا۔

بعض روایات کے مطابق وہ آگئے تھے اور حضرت عثمان کے حق میں دستبر دار ہو گئے تھے۔ حضرت زبیر ،سعد اور عبد الرحمن دستبر دار ہو گئے جس سے ان کی بے غرضی کا اندازہ ہو تا ہوگئے۔ ان صحابہ کا کر دار اس معاطع میں غیر معمولی تھا کہ چار صحابہ تو خود ہی دستبر دار ہو گئے جس سے ان کی بے غرضی کا اندازہ ہو تا ہے۔ حضرت عثمان سے بو چھا گیا کہ آپ خلیفہ نہ بنیں تو کے بنایاجائے تو انہوں نے حضرت علی کانام لیا۔ یہی سوال حضرت علی سے کیا گیا تو انہوں نے حضرت عثمان کو اجازت دی کہ وہ عوام الناس کی میاتو انہوں نے حضرت عثمان کو خلیفہ بنانے کا اعلان کر دیا۔ یہ تفصیل صحح داکٹریت کی رائے حضرت عثمان کو خلیفہ بنانے کا اعلان کر دیا۔ یہ تفصیل صحح کاری کی روایت میں بیان ہوئی ہے۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ یہ روایت حضرت مصور بن مخرمہ کی بیان کر دہ ہے جن کی ذاتی رائے یہ تھی کہ خلاری کی روایت میں بیان ہوئی ہے۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ یہ روایت حضرت مصور بن مخرمہ کی بیان کر دہ ہے جن کی ذاتی رائے یہ تھی کہ خلیفہ حضرت علی کو ہونا چا ہے۔ رضی اللہ عنہم۔

حدثنا عبد الله بن محمد بن أسماء: حدثنا جويرية، عن مالك، عن الزُهريِّ: أنَّ حميد بن عبد الرحمن أحبره: أنَّ المسور بن مخرمة أحبره: مورين مخرمه رضى الله عنه روايت كرتے ہيں كه وه (چ ) افراد جنہيں حضرت عمر رضى الله عنه نے خلافت كا اختيار ديا تھا، جمع ہوئ اور انہوں نے مشورہ كيا۔ عبد الرحمن (بن عوف) نے ان سے كها: "اس معاملے ميں ميں آپ سے تنازعه نہيں كروں گا (يعنى ميں خليفه نہيں بنول گا۔) اگر آپ چاہيں تو آپ بى ميں سے كسى كو آپ كا خليفه منتخب كر دول۔" چنانچه ان لوگوں نے بيه معامله عبد الرحمن پر چھوڑ ديا۔ جب ان

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 149 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>طبری ـ 23H/3/1-254

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

لو گوں نے عبد الرحمٰن کو ذمہ داری دی توبقیہ لو گوں میں سے کسی کے پاس ایک آدمی بھی نظر نہیں آتا تھا۔ عبد الرحمٰن لو گوں سے ان راتوں میں مشورہ کرتے رہے حتی کہ وہ رات آگئی جس کی صبح ہم نے عثان کی بیعت کی تھی۔

مسور بیان کرتے ہیں کہ تھوڑی رات گزر جانے کے بعد عبد الرحمن نے میر ادروازہ اس زور سے کھٹکھٹایا کہ میری آنکھ کھل گئی۔ انہوں نے کہا:
"آپ سور ہے ہیں جبکہ واللہ! ان راتوں میں میری آنکھ بھی نہیں گئی۔ آپ جائے اور زبیر اور سعد کو میر بے پاس بلالا ہے۔" میں ان دونوں کو بلا لایا۔ پھر انہوں نے کہا: "علی کو بلالا ہے۔" میں انہیں بھی بلالایا۔ وہ بہت رات گئے تک ان سے مشورہ کرتے رہے۔ پھر علی کے پاس سے اٹھے تو ان کے دل میں خلافت کی خواہش تھی۔ عبد الرحمن کو خدشہ تھا کہ اگر علی خلیفہ بے تو اس سے امت میں اختلاف پڑ جائے گا (کیونکہ اکثریت عثمان کے حق میں تھی۔) پھر عبد الرحمن نے کہا: "عثمان کو بلالا ہے۔" اس کے بعد وہ ان سے مشورہ کرتے رہے یہاں تک کہ صبح کی اذان ہو گئی۔

جب انہوں نے لوگوں کو صبح کی نماز پڑھائی تو یہ لوگ منبر کے پاس جمع ہوئے۔ یہاں مہاجرین اور انصار میں سے جو لوگ موجود تھے، آپ نے انہیں بلوایا اور سر دار لشکر کو بھی بلوایا۔ یہ سب لوگ وہ تھے جو حضرت عمر کے ساتھ جج میں شریک ہوئے تھے۔ جب سب لوگ جمع ہو گئے تو عبد الرحمن نے ایک خطبہ دیا اور کہا: "اما بعد۔ علی! میں نے لوگوں کے حالات پر غور کیا ہے تو دیکھا ہے کہ وہ عثان کے برابر کمی کو نہیں سیجھتے عبد الرحمن نے ایک خطبہ دیا اور کہا: "اما بعد۔ علی! میں نے لوگوں کے حالات پر غور کیا ہے تو دیکھا ہے کہ وہ عثان کے برابر کمی کو نہیں سیجھتے ہیں۔ اس لیے آپ اپنے دل میں میر ی طرف سے کچھ خیال نہ کیجھے گا۔ " علی نے عثمان سے کہا: "میں اللہ اور اس کے رسول اور آپ کے دونوں خلفاء کی سنت پر آپ کے ہاتھ پر بیعت کر تاہوں۔ "عبد الرحمن نے بھی بیعت کی اور پھر تمام لوگوں ، جن میں مہاجرین و انصار ، سر داران لشکر اور عام مسلمان تھے، نے بیعت کی۔ (رضی اللہ عنہم الجمعین)²

#### خلیفہ کے انتخاب میں حضرت علی کا کر دار کیا تھا؟

صحیح بخاری کی اوپر بیان کر دہ روایت سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دل میں اگر چہ بیہ خواہش موجود تھی کہ وہ خلیفہ بنیں لیکن اس کے باوجود انہوں نے اکثریت کا احترام کرتے ہوئے برضاور غبت سب سے پہلے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی بیعت کر لیے۔ اس سے آپ کے کر دار کا اندازہ ہو تا ہے کہ آپ ملت اسلامیہ کے مفاد کو ذاتی خواہش پر ہر حال میں ترجیح دینے والے تھے۔ قوم کی خدمت کے لیے خلافت کی خواہش کرنا کوئی بری بات نہیں ہے لیکن اس کے لیے فتنہ و فساد برپاکرنا ایک براعمل ہے۔ سیرنا علی رضی اللہ عنہ میں ایک کسی بات کا شائبہ بھی نہ پایا جاتا تھا بلکہ انہوں نے نہایت ہی بے غرضی کا مظاہرہ کرتے ہوئے خوشد لی کے ساتھ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی بیعت کرلی۔

بخاری کی اس روایت کی روشنی میں دیکھا جائے تو کتب تاریخ میں جو بعض ساز شانہ روایات موجود ہیں، ان کی کوئی حیثیت باقی نہیں رہتی ہے۔ اس کے بعد عہد عثانی میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جو کر دار ادا کیا، اس سے بھی صحیح بخاری کی اسی روایت کی تائید ہوتی ہے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 150 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بخارى - كتاب الاحكام - حديث 6781

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

آپ مسلسل بارہ برس حضرت عثمان کے دست راست بن کر رہے اور عملاً آپ ہی نائب خلیفہ تھے۔ حضرت عثمان کو شہید کرنے کے لیے جب باغی آئے توبیہ حضرت علی ہی تھے جنہوں نے آگے بڑھ کران باغیوں کو واپس کرنے کی بھر پور کوشش کی۔اس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ آپ کے دل میں ایساکوئی لالجے نہ تھا، جس کے سبب آپ مسلمانوں میں رخنہ پیدا کرنے کی کوشش کرتے۔

# کتب تاریخ کی روایات

اگر آپ نے اب تک پہلے دو ابواب کا مطالعہ نہیں کیا تو پہلے ان کا مطالعہ کر لیجیے کیونکہ ان میں تاریخی روایات کی چھان بین کا پروسیجر تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ اس پروسیجر کا اطلاق ہم یہاں کر رہے ہیں۔ شوری کے اس واقعے کی کل 32روایات ہمیں طبری، بلاذری اور ابن سعد کی کتابوں سے مل سکی ہیں۔ ان میں سے طبری نے 3، بلاذری نے 20 اور ابن سعد نے 9روایات بیان کی ہیں۔ ان تینوں کی متعد دروایات مشترک ہیں۔ روایات کے تجزیے کو ہم نے جدول میں بیان کیا ہے:

| بقيه روايات | نا قابل اعتماد راویوں کے نام اور ان کی بیان کر دہ<br>روایات                | نا قابل اعتاد<br>روایات کی تعداد | شوری سے متعلق<br>کل روایات | تاریخ کی کتاب               |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------------|-----------------------------|
| 1           | محمد بن عمر الواقدى: 8روايتيں                                              | 8                                | 9                          | ויט ששג (845-845) (168-230) |
| 4           | واقدی: 10روایتیں۔ابو مخنف: 4۔<br>عباس بن ہشام کلبی: 1۔عبید اللہ بن موسی: 1 | 16                               | 20                         | بلادری (d. 279/893)         |
| 2           | ابو مخنف: 1                                                                | 1                                | 3                          | طبري (224-310/838-922)      |
| 7           | 25                                                                         | 25                               | 32                         | مجموعه                      |

اس طرح سے واقعہ شوری کی 32 تاریخی روایتوں میں سے صرف7 ایسی ہیں جو ابو مخنف، واقدی اور ہشام کلبی سے ہٹ کر بیان ہوئی ہیں جبکہ بقیہ 25روایتیں انہی حضرات کے توسط سے ہم تک پہنچی ہیں۔

اب ہم ان تینوں کتب میں بیان کر دہ روایات کا تفصیلی تجزیہ کرتے ہیں اور اس کا آغاز طبری سے کرتے ہیں کیونکہ سب سے زیادہ تفصیل سے انہوں ہی نے اس واقعے کو بیان کیا ہے۔

# طری کی شوری سے متعلق روایات میں کیابات بیان ہوئی ہے؟

طبری نے اگر چہ صرف تین روایتیں بیان کی ہیں مگریہ خاصی طویل اور مفصل ہیں۔ان کی تفصیل ہہ ہے:

1۔ پہلی روایت میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زخمی ہونے کا واقعہ ہے اور اس بات کا بیان ہے کہ آپ نے سمیٹی کیسے بنائی اور اپنی شہادت سے پہلے انہیں کیا نصیحتیں کیں۔ اس روایت میں کوئی قابل اعتراض بات نہیں ہے۔ اس کی سندیہ ہے اور اس میں کوئی قابل

عهد صحابه اور حدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اعتراض راوى تهين عن حدثني سلم بن جنادة، قال: حدثنا سليمان بن عبد العزيز بن أبي ثابت بن عبد العزيز بن عمر بن عبد الدين بن عبد الرحمن بن عوف، قال: حدثنا أبي، عن عبد الله بن جعفر، عن أبيه، عن المسور بن مخرمة.

2۔ دوسری روایت میں طبری نے خلیفہ کے ابتخاب کے پورے واقعے کو تسلسل سے بیان کیا ہے۔ اس میں کمیٹی کے ادا کین کے بارے میں زیادہ تر مثبت نوعیت کی تفصیلات ہیں جن سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ نہایت ہی بے غرض قسم کے لوگ تھے اور انہوں نے بے غرضی اور غیر جانبداری سے خود میں سے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنالیا۔ البتہ پورے بیان میں بعض جملے ایسے ہیں جس میں حضرت عباس اور عمار رضی اللہ عنہماکے بارے میں بیان کیا گیا ہے کہ انہوں نے حضرت عثان کے خلاف سازش کی اور حملے بہانے سے حضرت علی رضی اللہ عنہ ماکو مشورہ دیا کہ وہ شوری سے دور رہیں۔ تاہم حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ان کی بات نہ مانی۔ جب فیصلہ حضرت عثان کے حق میں ہوگیا تو حضرت علی کوبڑا افسوس ہوا اور حضرت عباس نے بھی انہیں بے نقط سنائیں۔

طرى نے اس روایت كی رواسناد دى ہیں۔ انہوں نے اسناد كو تثر وع میں دے كر پھر پورے واقعے كواس طرح بیان كیاہے كہ دونوں كے مضمون كوایک دوسرے میں خلط ملط كر دیاہے۔ سند کچھ يول ہے: حدثني عمر بن شبة، قال: حدثنا علي بن محمد، عن وكيع، عن الأعمش، عن إبراهيم ومحمد بن عبد الله الأنصاري، عن ابن أبي عروبة، عن قتادة، عن شهر بن حوشب وأبي مخنف، عن يوسف بن يزيد، عن عباس بن سهل ومبارك بن فضالة، عن عبيد الله بن عمر ويونس بن أبي إسحاق، عن عمرو بن ميمون الأودى.

چونکہ طبری نے ان دونوں اساد سے بیان کر دہ روایات کو مکس کر دیا ہے، اس وجہ سے اس بات کا تعین مشکل ہے کہ روایت میں کون سا جملہ کس رادی کا ہے۔ بہر حال آپ دیکھ سکتے ہیں کہ سند میں ابو مختف موجو دہیں۔ جس طرح ان صاحب نے دیگر واقعات میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے متعلق طرح طرح کے جھوٹ منسوب کیے ہیں، اسی طرح اس روایت میں بھی یہ بات واضح ہے کہ حضرت علی، عباس اور عمار بن یا سر رضی اللہ عنہم سے بھی انہوں نے جھوٹ منسوب کیا ہے۔ حضرت علی، عباس اور عمار رضی اللہ عنہم جیسے جلیل القدر بزرگوں سے ہمیں ہر گزید امید نہیں ہے کہ انہوں نے امت کے اکثریتی فیصلے کو کھلے دل سے تسلیم نہ کیا ہو گا۔ بلاذری کی انساب الاشر اف کا جائزہ لیا جائے تو انہوں نے اس واقع کی اسناد کو الگ الگ بیان کیا ہے اور وہاں یہ صاف نظر آتا ہے کہ جن جن روایتوں میں الاشر اف کا جائزہ لیا جائے تو انہوں نے اس واقع کی اسناد کو الگ الگ بیان کیا ہے اور وہاں یہ صاف نظر آتا ہے کہ جن جن روایتوں میں حضرت علی، عباس اور عمار رضی اللہ عنہم کی طرف منفی نوعیت کے جملے منسوب ہیں، ان سب کی سند میں ابو مختف یا ہشام کلبی موجود ہیں۔ ہیں اور ان پر تبھرہ آگے آرہا ہے۔ طبر کی کی دوسری اور نینچ دی گئی تیسری روایت میں موجود مثبت پہلو مشتر ک ہیں جبکہ منفی پہلو صف دوسری روایت میں بیان کیے گئے ہیں جس کی سند میں ابو مختف صاحب موجود ہیں۔

3۔ طبری نے جو تیسری روایت بیان کی ہے، وہ حضرت مسور بن مخرمہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے اور ایسا محسوس ہو تاہے کہ اوپر بیان کر دہ صحیح بخاری والی روایت کا تفصیلی ور ژن ہے، جس میں انہوں نے گویاایساساں باندھ دیاہے کہ واقعے کی نہ صرف پوری تصویر سامنے آگئی ہے بلکہ ارکان شوری کے دل کے حالات بھی گویا کھل کر سامنے آگئے ہیں۔ یہ روایت واقعے کی نہایت ہی د لنواز تصویر پیش کرتی

عمد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 152 of 507

ہے البتہ اس کے آخر میں کچھ جملے قابل اعتراض ہیں۔ مناسب ہو گا کہ ہم اس روایت کو نقل کر دیں تا کہ صورت واقعہ پوری طرح سامنے آ جائے۔ آپ سے گزارش ہے کہ شوری کے سبھی صحابہ رضی اللّٰہ عنہم کے جو بیانات اس روایت میں نقل ہوئے ہیں، ان کا مطالعہ پورے غورسے کیجیے گا:

حدثني سلم بن جنادة أبو السائب، قال: حدثنا سليمان بن عبد العزيز ابن أبي ثابت بن عبد العزيز بن عمر بن عبد الرحمن بن عوف، قال: حدثنا أبي، عن عبد الله بن جعفر، عن أبيه، عن السمور بن مخرمة: مسور بن مخرمه رضى الله عنه بيان كرتے ہيں كه حضرت عمر رضى الله عنه كي ميت كو مجلس شورى كے پانچول اراكين (عثان، على، زبير، سعد اور عبد الرحمن رضى الله عنهم) نے قبر ميں اتارا۔ پھر سب لوگ اپنے اپنے گھرول كوجانے لگے توعبد الرحمن نے كہا: "آپ لوگ كہال جارہے ہيں؟ مير ب ساتھ آئے۔" سب ان كے ساتھ ہو گئے اور وہ انہيں فاطمہ بنت قيس فهريہ كے گھر لے گئے جو ضحاك بن قيس فهرى رضى الله عنهما كى بهن تھيں۔ بعض لوگول كا كهنا ہے كہ وہ ان (عبد الرحمن) كى اہليہ تھيں اور بہت عقل مند خاتون تھيں۔

وہاں بہنچ کر عبد الرحمن نے گفتگو کا آغاز کیا اور فرمایا: "بھائیو! میری ایک رائے ہے، آپ لوگ اسے غور سے سنے اور پھر جواب دیجے۔ آپ سمجھ لیجے کہ ٹھنڈے پانی کا ایک گھونٹ ناخو شگوار میٹھے شربت ہے بہتر ہے۔ آپ حضرات (امت کے) لیڈر ہیں جن سے لوگ راہنمائی حاصل کرتے ہیں اور آپ ایسے اہل علم ہیں جن کی طرف لوگ کھنچ چلے آتے ہیں۔ باہمی اختلاف سے اپنی اس پوزیشن کو خراب نہ کیجے گا اور نہ ہی دشمن کے مقابلے پر اپنی تلواریں نیام میں رکھے گا۔ ہر بات کا ایک وقت مقرر ہو تا ہے، اور ہر قوم کا ایک سربراہ ہو تا ہے جس کے عکم کو سب تسلیم کرتے ہیں اور اس کے منع کرنے سے کسی کام سے باز آ جاتے ہیں۔ آپ اپنی جماعت میں سے کسی ایک کو سربراہ بنا لیجے تو آپ امن سے رہیں گے اور اس کے منع کرنے سے کسی کام سے باز آ جاتے ہیں۔ آپ بر نظمی اور انار کی سے نئے سمبر اور انسانی خواہشات کی پیروی سے اندھ فتنے اور پریثان کن گر ابی سے بیچر ہیں گے۔ اس طرح آپ بد نظمی اور انار کی سے نئے سمبر نے دفتے اور پریثان کن گر ابی سے بیچر ہیں گے۔ اس طرح آپ بد نظمی اور انار کی سے نئے سکیس گے۔ ذاتی اور نفسانی خواہشات کی پیروی سے بیچور ہیے اور ناانصافی اور تفر قد بازی کی زبان کبھی استعمال نہ بیچے کیو نکہ زبان کاز خم تلوں سے متاثر نہ ہوں اور کسی مختلص آدمی کی مخالف نہ بیچے۔ میں اپنی گفتگو کو ختم کر تاہوں اور اللہ سے اپنے لیے اور آپ کے لیے بخشش کا طلب گار ہوں۔ (کاش! آج کے مسلمان بھی حضر سے عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کی اس فیصت کو سمجھ سکیں۔)

ان کے بعد حضرت عثان بن عفان رضی اللہ عنہ نے بات کی اور فرمایا: "حمد و ثنائی ذات کے لیے ہے جس نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنانی اور رسول بنا کر بھیجا اور ان کے ساتھ اپناوعدہ پوراکرتے ہوئے انہیں قریبی اور دور کے رشتہ داروں کے مقابلے میں فتح و نصرت عطافر مائی۔ اللہ نے ہمیں آپ کا تابع بنایا ہے۔ ہم آپ ہی کے احکام کے ذریعے ہدایت عاصل کرتے ہیں اور آپ ہمارے لیے نور (ہدایت) ہیں۔ آپس کے اختلاف ہوں یاد شمنوں سے بحث، ہر صورت میں ہم آپ ہی کے احکام کے مطابق فیصلہ کرتے ہیں۔ اللہ تعالی نے ہمیں آپ کے طفیل اور آپ کی اطاعت کی بدولت ہی لیڈر اور حکمر ان بنایا ہے اور ہمارے معاملات ، ہم لوگ ہی طے کرتے ہیں اور سوائے بو قونی اور بے اعتدالی کرنے والوں کے اور کوئی اس میں مداخلت نہیں کرتا ہے۔ عبد الرحمن! آپ نے جو بات کہی ہوں گا۔ میں جو بات کہتا ہوں ، پوری ذمہ داری کے ساتھ کہتا ہوں تو میں سب سے پہلے آپ کی بات کو تسلیم کروں گا اور آپ کی دعوت پر لبیک کہوں گا۔ میں جو بات کہتا ہوں ، پوری ذمہ داری کے ساتھ کہتا ہوں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 153 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

اور الله سے اپنے لیے اور آپ سب کے لیے مغفرت کا طلب گار ہوں۔"

پھر حضرت زبیر رضی اللہ عنہ نے بات کی اور فرمایا: "جو شخص اللہ کی طرف دعوت دے، اس سے کوئی ناواقف نہیں رہ سکتا ہے اور جو شخص باہمی افتداف اور افتراق کے موقع پر اس دعوت کو قبول کر لے، وہ ہر گزناکام اور رسوا نہیں ہو گا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کچھ فرمایا ہے، اس میں وہی شخص کو تاہی کر سکتا ہے جو راہ حق سے بھٹک جائے۔ جو آپ کی دعوت کو قبول نہ کرے، وہ بد بخت ہے۔ اگر اللہ تعالی کے حدود و فرائض مقرر نہ ہوتے، جن پر عمل کرنا ضروری ہے تو موت، حکومت سے نجات حاصل کرنے کا ذریعہ تھی۔ اس طرح حکومت سے گریز کر کے ہوائن مقرر نہ ہوتے، جن پر عمل کرنا ضروری ہے تو موت، حکومت سے نبیان اللہ کی دعوت کو قبول کرنا اور سنت پر عمل کرنا ہمارے لیے ضروری ہوتا کہ ہم (انار کی کا شکار ہو کر) اند تھی موت نہ مریں اور عہد جا بلیت کی طرح اندھاد ھند نہ بھٹلتے پھریں۔ (عبد الرحمن!) میں آپ کی دعوت پر لیک کہتا ہوں اور اس معاطع میں آپ کا مددگار ہوں۔ اصل قدرت واختیار تو اللہ تعالی ہی کو حاصل ہے۔ میں بھی اپنے لیے اور آپ سب کے مغفرت کا طالب ہوں۔"

پھر حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عند نے بات شروع کی: "اول و آخر حمد و شاکا مستق اللہ تعالی ہی ہے۔ بیں اس کی حمد و شااس لیے کرتا ہوں کہ اس نے جھے گر اہی ہے نجات دی اور اراستہ بھنگنے ہے محقو خوا رکھا۔ اللہ کے راستہ پر جل کر نوا ہوا ہے اور ایو الکا میاب ہو تا ہے اور اس کی رحمت ہے پاکیزہ انسان فلاح و کامر انی حاصل کر سکتا ہے۔ محمد بن عبداللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ اللہ نے زاہ (ہدایت) روش کی اور آپ ہی کی بدولت رابی ہموار ہو گئیں، حق وصدافت کا بول بالاہوا اور باطل مث گیا۔ میرے ساتھیو! وحوے میں مبتالا ہوگ کی نواہش پر حق اور جھوٹ ہے بچے رہے کیونکہ ای قتم کی تمناؤں کی وجہ ہے آپ ہے پہلے لوگ (بنی اسرائیل) زوال کا شکار ہوئے جو انہی علاقوں (فلسطین و اور جھوٹ ہے بچے رہے کیونکہ ای قتم کی تمناؤں کی وجہ ہے آپ حاصل کر بچے ہیں، وہ سب انہیں بھی حاصل تھا مگر (اان کی بد اعمالی اور شام) کے وارث سے، جن پر اب آپ کو اقتد ارحاصل ہے۔ جو بچھ آپ حاصل کر بچے ہیں، وہ سب انہیں بھی حاصل تھا مگر (اان کی بد اعمالی اور شام) کے وارث سے، جن پر اب آپ کو اقتد ارحاصل ہے۔ جو بچھ آپ حاصل کر بچے ہیں، وہ سب انہیں بھی عاصل تھا مگر (اان کی بد اعمالی اور کین کے وارث تھے، جن پر اب آپ کو اقتد ارحاصل ہے۔ جو بھھ آؤگالوا یفقنگون کی گفتوا کو بیش المیون کے اور انہیں کیا دور اور سیسی کی زبان سے بنی امراد کیا رہ بعن کی کہ دوہ نافرمان اور سر کش ہو گئے تھے اور انہوں نے صدود کو کو میں کے اپند کیا ہے، وہی طلح بن عبد اللہ (بوالی وہ اس موالید کی اس بین ہوں اور آب وہ اس وقت موجو و نہ ہے کے لئے نہ کہا ہے، وہی طلح بن عبد اللہ (بوالی وہ اس موالیہ علی موجو کرتے تھے، وہ نہایت تی برا ہو تا تھا۔ قبیل اللہ توالی وہ آب کی طرف ہر معالمہ سے سے میں رجو کر کے بھی جو سے میں بھی اپند (بوالی وہ آب کی کو شش بچھے۔ سے میں بھی اپنے لیا وہ آب سب کے لیے اللہ توالی ہو کہ اس کیا بند توالی کا کام ہے اور ای کی طرف ہر معالمہ عملی رجو کر کرنا ہے۔ سے میں بھی اپنے لیا وہ اس موالیہ میں رہو کا کہ اللہ توالی کی طرف ہر معالمہ تی ہے جس اللہ کی بناہ چاہتا ہوں۔ اس کی طرف ہر معالمہ عبیل رجو کر کرنا ہی اس کے بعد حضر سے ملی میں اللہ وہ اس کے بعد حضر سے ملی طالب سے اس کی اللہ تو ات کی اور فریا یا: "اللہ توالی ہی حدوث کا مستحق ہے، جس نے امار نے اور اس کی اللہ وہ اللہ اللہ توالی ہی موسلے میں اللہ اللہ توالی ہ

3 المائده 79-5:78

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ

علیہ وسلم کو ہماری جانب رسول اور نبی بناکر بھیجا۔ ہم لوگ (لیخن تمام صحابہ) نبوت کامر کز ہیں اور اس حکمت (نبوت) کاخزانہ ہیں۔ اہل زمین ہم سے ہی امان حاصل کرتے ہیں اور جو لوگ نجات کے طالب ہوں، ان کے لیے ہم نجات کا سبب بنتے ہیں۔ یہ ظافت ہمارا حق ہے۔ اگر آپ دیں گے تو ہم اسے قبول کر لیس گے اور نہیں دیں گے تو او نٹول کی پشت پر سوار ہو کر چلے جائیں گے خواہ ہمیں اس کے لیے کتنا ہی انتظار کیوں نہ کرنا پڑے تو ہم اس کو نافذ کرواتے اور اگر ہم سے کوئی بات کہتے تو ہم مرتے دم پڑے۔ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے لیے کوئی معاہدہ فرمادیتے تو ہم اس کو نافذ کرواتے اور اگر ہم سے کوئی بات کہتے تو ہم مرتے دم تک اس بات پرڈ ٹے رہتے۔ لیکن دعوت حق اور (آپ لوگوں کے ساتھ) صلم رحمی میں کوئی مجھ سے آگے نہیں بڑھ سکتا ہے۔ قدرت اور اختیار اللہ تعالیٰ ہی کو حاصل ہے۔ آپ لوگ میری بات س لیجے اور ذبین نشین کر لیجے۔ خطرہ ہے کہ اس میٹنگ کے بعد آپ یہ دیکھیں کہ تلواریں بے اللہ تعالیٰ ہی کو حاصل ہے۔ آپ لوگ میں دی کروں گاجو ہو عبد بن ضخم نے کیا۔ ہر طوفان کی صورت میں بین فیمان نہروں گاجو ہو عبد بن ضخم نے کیا۔ ہر طوفان کی صورت میں بین فیمان ہوں گا۔ "

عبد الرحمن بن عوف ہوئے: "آپ میں سے کون برضاور غبت اس معاملے (خلافت) سے دست بردار ہو کر دوسرے کو خلیفہ بنانے پر تیار ہے؟"
لوگ کچھ دیر خاموش رہے تو عبد الرحمن نے کہا: "میں اس معاملے سے اپنے آپ اور اپنے پھو پھی زاد (سعد بن ابی و قاص) کو نکال رہا ہوں۔ "
اس پر تمام لوگوں نے (خلیفہ کے انتخاب کے) معاملے کو ان کے سپر دکر دیا۔ اس وقت عبد الرحمن نے ان سب (ارکان شوری) سے منبر کے قریب حلف اٹھوایا۔ سب نے بیہ حلف اٹھایا کہ وہ اس شخص کی بیعت کریں گے جس کے ہاتھ پر عبد الرحمن بیعت کریں گے۔ اب عبد الرحمن رضی اللہ عنہ تین دن تک مسجد نبوی کے قریب اپنے گھر میں مقیم رہے جو آج کل (رادی کے زمانے میں) رحبۃ القصناء کے نام سے مشہور ہے اور اس کا بیانام، اسی فیصلہ کی وجہ سے مشہور ہوا۔ ان تین دنوں میں حضرت صہیب رضی اللہ عنہ (وصیت فاروقی کے مطابق) نماز کی امامت کرتے رہے۔

عبد الرحمن نے علی رضی اللہ عنہما کو بلوا کو پوچھا: "اگر میں آپ کے ہاتھ پر بیعت نہ کروں، تو مشورہ دیجیے (کہ کسے خلیفہ بنایا جائے؟" علی نے جواب دیا: "عثمان کو۔" پھر انہوں نے عثمان رضی اللہ عنہ کو بلوا کر پوچھا: "اگر میں آپ کی بیعت نہ کروں تو بتائیے کہ کسے خلیفہ بنایا جائے؟" انہوں نے جواب دیا: "علی کو۔" اس کے بعد انہوں نے زبیر رضی اللہ عنہ کو بلوایا اور پوچھا: "اگر میں آپ کی بیعت نہ کروں تو آپ مجھے کس کے حق میں مشورہ دیں گے؟" انہوں نے کہا: "عثمان کے۔" پھر انہوں نے سعد رضی اللہ عنہ کو بلوایا اور پوچھا: "ہم دونوں تو خلیفہ بننا نہیں چاہتے ہیں، اب آپ کا ووٹ حضرت عثمان کے حق میں تھا۔)

گئے جبکہ حضرت عثمان کا ووٹ حضرت علی کے حق میں تھا۔)

مسور بن مخرمہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں: جب تیسری رات آئی تو عبد الرحمٰن نے آواز دی: "مسور!" میں نے کہا: "جی انجی آیا۔" وہ بولے: "آپ سورہے ہیں، واللہ! تین راتوں سے مجھے نیند نہیں آئی۔" آپ جائے اور علی اور عثمان کو بلالائے۔" میں نے کہا: "ماموں! پہلے کے بلاؤں؟" وہ بولے: "جسے آپ چاہیں۔" میں نکل کر علی کے پاس گیا کیونکہ میر امیلان طبع انہی کی طرف تھا اور ان سے کہا: "میرے ماموں آپ کو بلازے ہیں۔" انہوں نے بوچھا: "کیا انہوں نے آپ کو کسی اور کو بھی بلانے بھیجاہے؟" میں نے جواب دیا: "جی ہاں، عثمان کو۔" انہوں

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 155 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

نے پوچھا: "پہلے کے بلانے کا انہوں نے کہاہے؟" میں نے کہا: "میں نے اس بارے میں ان سے پوچھاتھا تو انہوں نے یہ کہا کہ جسے آپ چاہیں۔ اس وجہ سے میں پہلے آپ کے پاس آیا ہوں کیونکہ میں آپ کی حمایت کر تا ہوں۔" پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ میرے ساتھ چلے اور اپنی جگہ آ پنچے اور حضرت علی وہاں بیٹھ گئے۔

اب میں حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے پاس آیاتو کیاد کھتا ہوں کہ وہ فجر کی (سنت) نماز کے ساتھ و ترکی نماز ملا کر پڑھ رہے ہیں۔ (فارغ ہوئے تو) میں نے عرض کیا: "میرے ماموں آپ کو بلارہے ہیں۔" انہوں نے پوچھا: "کیاانہوں نے آپ کو کئی اور کو بھی بلانے کا کہا ہے؟" میں نے جواب دیا: "بی بال، علی کو۔" انہوں نے پوچھا: " انہوں نے پہلے کے بلانے کا کہا ہے؟" میں نے کہا: "میں نے اس بارے میں ان سے پوچھا تھا تو انہوں نے یہ کہا کہ جے آپ چاہیں۔ علی وہیں بیٹھے ہیں۔" پھر حضرت عثان رضی اللہ عنہ بھی میرے ساتھ چلے اور ہم وہاں اکھھے پہنچ۔ میرے ماموں (عبد الرحمٰن) قبلہ رو کھڑے (سنت) نماز پڑھ رہے تھے۔ جب انہوں نے ہمیں دیکھاتو نماز (مختمر کرکے) ختم کی اور حضرات علی وعثان رضی اللہ عنہما سے کہنے گئے: "میں نے آپ دونوں کے علاوہ دیگر لوگوں (طلحہ ، زبیر رضی اللہ عنہما) کے بارے میں بہت سے لوگوں سے پوچھا کو ان کی حمایت آپ سے زیادہ نہیں ہے۔ علی! کیا آپ میرے ساتھ ، اللہ تعالی کی کتاب ، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی طریقہ پر عمل کا وعدہ کرتے ہیں؟" انہوں نے کہا: "نہیں ، بلکہ میں اپنی طاقت اور استطاعت کے مطابق عمل کروں گا۔" پھر انہوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہما کے طریقہ پر عمل کا وعدہ کرتے ہیں؟" انہوں نے فرمایا: "باں۔"

اس پر انہوں نے ہاتھ سے اٹھنے کا اشارہ کیا اور ہم لوگ کھڑے ہو کر مسجد نبوی میں داخل ہوئے۔ اعلان کرنے والے نے "الصلوۃ جامعۃ" کا اعلان کیا۔ (یہ اعلان تب ہو تا تھاجب مدینہ کی پوری آبادی کو اکٹھا کرنا مقصود ہو تا تھا۔) عثان کہتے ہیں کہ میں اپنی شرم کے باعث پیچھے رہ گیا جبکہ علی تیزر فقاری سے مسجد میں چلے گئے جبکہ میں مسجد کے آخری جھے میں آن پہنچا۔ اتنے میں عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ بھی آن پہنچ۔ انہوں نے وہ عمامہ باندھ رکھا تھاجو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے سر پر باندھا تھا اور اپنی تلوار کو انہوں نے گلے میں لائکار کھا تھا۔ وہ منبر پر چڑھے اور کا فی دیر کھڑے رہے۔ پھروہ دعا کی جس کے الفاظ لوگ سن نہ سکے۔ (اس سے ان کے احساس ذمہ داری کا اندازہ ہو تا ہے۔)

"لوگو! میں نے خفیہ اور اعلانیہ آپ کے خلیفہ کے بارے میں آپ لوگوں سے مشورہ کیا تو معلوم ہوا کہ آپ صرف ان دونوں (عثمان یا علی) میں سے کسی ایک کے حامی ہیں۔ اب یا تو آپ علی کے طرف دار ہیں یا عثمان کے۔ علی! اٹھیے اور ادھر آئیئے۔" اس پر حضزت علی منبر کے نیچ کھڑے ہو گئے۔ عبد الرحمن نے ان کا ہاتھ بکڑ کر پوچھا: " کیا آپ میرے ساتھ، اللہ تعالی کی کتاب، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی پالیسی پر چلنے کا وعدہ کرتے ہیں؟" انہوں نے کہا: "نہیں، بلکہ اپنی طاقت اور استطاعت کے مطابق۔" اس کے بعد انہوں نے ان کا ہاتھ چھوڑ دیا اور پکار کر کہا: "عثمان! اوھر آئیئے۔" پھر انہیں حضرت علی کے مقام پر کھڑ اکر کے پوچھا: "کیا آپ میرے ساتھ، اللہ تعالی کی کتاب، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی پالیسی پر چلنے کا وعدہ کرتے ہیں؟" انہوں نے کہا: "جی ہاں۔" اس پر انہوں نے اپناسر مسجد نبوی کی حجیت کی طرف بلند کیا۔ اس وقت ان کا ہاتھ حضرت عثمان کے ہاتھ میں تھا اور وہ یہ کہہ رہے تھے: "اے اللہ! گو اہ رہنا۔

میں نے وہ (ذمہ داری) جو میر می گر دن میں تھی، عثمان کی گر دن میں ڈال دی ہے۔"

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 156 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اس کے بعدلوگ ٹوٹ پڑے اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی بیعت کرنے لگے، یہاں تک کہ ہر طرف وہ چھا گئے۔اس وقت عبدالرحمن منبریر ر سول الله صلی الله علیه وسلم کی سیٹ پر بیٹھے تھے اور عثمان کو انہوں نے د وسری سیڑ ھی پر بٹھار کھا تھا۔ 4

اس روایت کو دیکھیے تو واقعہ کی کیاخوبصورت تصویر کشی حضرت مسور رضی اللّٰہ عنہ نے کی ہے اوریانچوں صحابہ حضرت عبد الرحمن ، سعد، علی، زبیر اور عثان رضی اللّٰہ عنہم کے احساس ذمہ داری اور بے نفسی کو تو گو پااس طرح کھول کر سامنے رکھ دیاہے کہ کوئی غیر مسلم بھی کھلے ذہن سے اس کامطالعہ کرے تووہ متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا ہے۔ تاہم روایت کے آخری ھے میں ایک ٹکڑ اایسا ہے ،جو اصل روایت سے بالکل ہی بے جوڑ محسوس ہو تاہے۔وہ پیہ ہے:

لوگ بیعت کررہے تھے اور علی پیچھے تھے۔عبد الرحمٰن نے کہا: "جوعہد شکنی کرے گا،اس کی عہد شکنی اس کی اپنی ذات کے لیے نقصان دہ ہو گی اور جس نے اللہ سے کیا ہواعہد پورا کیا، وہ عنقریب اسے بڑا اجر دے گا۔" حضرت علی لو گوں کی صفیں چیرتے ہوئے آگے آئے اور بیعت کر لی۔ حضرت علی او گوں کی صفیں چیرتے ہوئے آئے اور بیعت کر لی لیکن ہیہ کہا: "دھو کہ، کیسابڑا دھو کہ۔"

عبد العزيز بن ابی ثابت کہتے ہيں: حضرت علی رضی الله عنہ نے دھو کہ اور فریب کالفظ اس لیے استعال کیا کہ حضرت عمرو بن عاص رضی الله عنه مجلس شوری کی راتوں میں حضرت علی ہے ملے اور کہا: "عبد الرحمن بن عوف محنت ومشقت کرنے والے انسان ہیں۔ اگر آپ ان کے سامنے مصم ارادہ ظاہر کریں گے تووہ آپ کی طرف متوجہ نہیں ہوں گے۔ اس لیے آپ حسب استطاعت کالفظ استعال سیجیے، اس سے وہ آپ کی طرف متوجه ہوں گے۔" اس کے بعد وہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے ملے اور ان سے کہا: "عبد الرحمٰن بن عوف محنت ومشقت کرنے والے انسان ہیں۔ واللہ! وہ آپ کی اس وقت تک بیعت نہیں کریں گے جب تک آپ عزم مصمم کا اظہار نہ کریں۔" ان دونوں نے ان کی یہ بات مان لی۔ اس وجہ سے حضرت علی نے دھو کہ کا جو لفظ کہا تھا، اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے۔

بیر اضافہ راوی عبد العزیز بن ابی ثابت کا ہے جو کہ حضرت عبد الرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ کے پوتے کے پوتے ہیں۔ یہ ایک کمزور راوی تھے۔امام بخاری کہتے ہیں کہ ان کی احادیث کو نہیں لکھنا چاہیے۔نسائی نے انہیں متر وک قرار دیاہے اور کیجی بن معین کہتے ہیں کہ وہ ثقہ نہیں تھے۔ 5 یہاں یہ سوال کیا جا سکتا ہے کہ عبد العزیز اگر قابل اعتاد نہیں تھے تو پھر پوری روایت کو قبول کیوں کیا جائے؟ روایت کے آخری ٹکڑے کے علاوہ بقیہ پوری روایت کو قبول کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ یہ صحیح بخاری کی روایت کے عین مطابق ہے۔

بخاری میں بیہ واقعہ بھی حضرت مسور رضی اللہ عنہ ہی سے مروی ہے اور وہال اس کی سند دوسری ہے: حدثنا عبد الله بن محمد بن أسماء: حدثنا جويرية، عن مالك، عن الزُهريِّ: أنَّ حميد بن عبد الرحمن أخبره: أنَّ المسور بن مخرمة أخبره-اس روايت مين حضرت علی رضی اللہ عنہ کے کوئی ایسے الفاظ نہیں ہیں جن میں آپ نے دھو کہ یا فریب کہا ہو اور نہ ہی آپ کے پیچھے رہ جانے کا ذکر

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 157 of 507

<sup>4</sup>طبر کا 23H/3/1-265 to 271

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ز ہبی۔میز ان الاعتدال۔راوی نمبر 5124۔4/369

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہے۔ وہاں یہ بیان ہواہے کہ "اما بعد۔ علی! میں نے لوگوں کے حالات پر غور کیاہے تو دیکھاہے کہ وہ عثان کے برابر کسی کو نہیں سمجھتے ہیں۔ اس لیے آپ اپنے دل میں میری سے پچھے خیال نہ سیجھے گا۔ "علی نے عثان سے کہا: "میں اللہ اور اس کے رسول اور آپ کے دونوں خلفاء کی سنت پر آپ کے ہاتھ پر بیعت کر تا ہوں۔ "عبدالرحمن نے بھی بیعت کی اور پھر تمام لوگوں، جن میں مہاجرین وانصار، سر داران لشکر اور عام مسلمان تھے، نے بیعت کی۔

روایت کے دونوں ور ژنز دیکھیے تو بخاری والے ور ژن میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے سب سے پہلے بیعت کرنے کا ذکر ہے جبکہ طبری والے ور ژن میں بعد میں اور وہ بھی "دھو کہ" کے الفاظ کہہ کر۔ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ سے تعصب رکھنے والے کسی شخص نے یہ بات حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب کر دی ہے۔ عبد العزیز چونکہ ایک کمزور راوی ہیں اور زیادہ مختاط نہیں ہیں، اس وجہ سے انہوں نے سوچ سمجھے بغیریہ بات قبول کر کے اسے بیان کرنا شروع کر دیا۔ اس بات کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ اس کے فوراً بعد حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ پر بھی ایک منفی تبھرہ موجود ہے۔ اس سے یہ کسی ایسے شخص کی کارستانی لگتی ہے جو حضرات عمرواور مغیرہ رضی اللہ عنہ پر بھی ایک منفی شعرہ موجود ہے۔ اس سے یہ کسی ایسے شخص کی کارستانی لگتی ہے جو حضرات عمرواور مغیرہ رضی اللہ عنہ یارے میں شدید بغض کا شکار ہے۔

درایت کے اعتبار سے بھی روایت کے اس جھے پریہ اعتراضات وارد ہوتے ہیں:

1۔ کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ بدگمانی کی جاسکتی ہے کہ ان کے دل میں خلافت کی طلب ایسی شدید تھی کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی بیعت کاس کر ہی وہ دل گرفتہ ہو گئے؟ عہد عثمانی میں ان کاجو کر دار سامنے آیا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف باغی تحریک کا نہوں نے جس طرح مقابلہ کیا، اس سے توان کی بالکل ہی مختلف تصویر سامنے آتی ہے۔

2-روایت میں تاثریہ دیا گیا ہے کہ حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے خلیفہ کا فیصلہ اس بنیاد پر کیا کہ ان کے سوال "کیا آپ میر ہے ساتھ، اللہ تعالی کی کتاب، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہما کی پالیسی پر چلنے کا وعدہ کرتے ہیں ؟" کے جواب میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے "حسب استطاعت" کا لفظ استعال کیا جبکہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے یہ لفظ استعال نہیں کیا۔ قر آن مجید کے حکم کے مطابق ہر مسلمان پر دینی ذمہ داریاں اس کی طاقت اور استطاعت کے تحت ہی عائد کی گئی ہیں اور یہ لفظ استعال کرناکوئی برائی نہیں ہے۔ اس بات سے حضرت عبد الرحمن رضی اللہ عنہ یقینیاً ناوا قف تو نہیں ہوں گے۔ اس کے برعکس بخاری کی روایت سے واضح ہے کہ حضرت عثمان کا انتخاب اس وجہ سے ہوا تھا کہ صحابہ کرام کی غالب اکثریت انہیں خلیفہ دیکھنا چاہتی تھی۔ خود حضرت علی رضی اللہ عنہ انہیں خلیفہ بنانے کے حق میں تھے۔

اس آخری حصے سے ہٹ کر روایت کا پہلا حصہ یقیناً نہایت ہی پاکیزہ بیان ہے جس میں شوری کے پانچوں صحابہ کے جو بیان نقل کیے گئے ہیں،ان پر اگر مسلمان آج عمل کرلیں توان کی کھوئی ہوئی سیاسی قوت بحال ہو جائے۔

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

# بلاذری کی روایات میں کیابات بیان ہوئی ہے؟

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ بلاذری نے شوری سے متعلق20روایات بیان کی ہیں جن میں سے 10 واقدی اور 5ہشام کلبی اور ابو مخنف سے مروی ہیں۔بقیہ پانچ میں سے بھی ایک روایت مشکوک ہے۔ اس طرح باقی چار روایات رہ جاتی ہیں جن میں کوئی منفی بات نہیں ہے۔ یہاں ہم ان روایات کو درج کررہے ہیں، تفصیل کو آپ متعلقہ کتاب میں دیکھ سکتے ہیں:

1۔ حدثنا عبید الله بن معاذ العنبري، حدثنا أبي، أنبأنا شعبة، أنبأنا قتادة، عن سالم بن أبي الجعد، عن معدان اليعمري: حضرت عمر بن خطاب رضى الله عنه نے جمعہ کے دن لوگوں کو خطبہ دیا اور اس میں نبی صلی الله علیه وسلم اور حضرت ابو بکر رضی الله عنه کاذکر کیا اور پھر کہا:

میں نے خواب میں دیکھاہے کہ ایک مرغ مجھے کھود رہاہے۔ میر اخیال ہے کہ میری موت کا وقت قریب آرہاہے۔ قوم مجھے یہ مشورہ دے رہی ہیں نے خواب میں کی و خلیفہ بنا جاؤں۔ یقیناً الله اپنے دین اور اپنی خلافت کو ضائع نہ ہونے دے گاکیونکہ وہ وہ ہی ہے جس نے اپنے نبی کو بھیجا۔ اگر میری موت جلد واقع ہو جائے تو خلافت کا معاملہ ان چھ افر ادکے مشورے سے طے ہو گا۔ یہ وہی ہیں جن سے رسول الله صلی الله علیه وسلم اینی وفات کے وقت تک راضی منے۔ میں جانتا ہوں کہ اس معاطے میں وہ قو میں طعنہ زنی کریں گی جن پر میں نے اسلام کی ضرب لگائی ہے۔ اگر وہ ایسا کریں گوری پر میں نے اسلام کی ضرب لگائی ہے۔ اگر وہ ایسا کریں ۔

2۔ حدثنی محمد بن سعد، حدثنی شهاب بن عبادة، حدثنا إبراهيم بن حميد، عن ابن خالد، عن جبير بن محمد بن جبير بن مطعم: جميں خبر پہنچائی گئ ہے کہ حضرت علی سے کہا: "اگر آپ کولو گوں کے اس معاملے (خلافت) کی ذمہ داری دی جائے تو بنو عبد المطلب کو ان کی گر دنوں پر سوار نہ کیجیے گا۔" اور حضرت عثمان (رضی اللہ عنہم) سے کہا: "اگر آپ کولو گوں کے اس معاملے (خلافت) کی ذمہ داری دی جائے تو بنو ابو معیط کو ان کی گر دنوں پر سوار نہ کیجیے گا۔"

3۔المدائنی، عن عبد الله بن سلم الفهري وابن جعدبة: حضرت عمر رضی الله عنه نے اپنے بیٹے عبد الله کو اس شرط پر شوری میں شامل کیا که وہ خلیفہ نه بن سکیں گے۔ انہیں صرف (ووٹ دینے) کا اختیار تھا (اور وہ بھی اس صورت میں کہ بقیہ چھ حضرات کے تین تین ووٹ برابر ہوں۔)

4۔ جد ثنا عفان بن مسلم، حد ثنا حماد بن سلمة، أنبأنا عاصم بن بحدلة، عن أبي وائل أن عبد الله بن مسعود: جب حضرت عثان رضى الله عنه خليفه بن توعبد الله بن مسعود رضى الله عنه في مدينه سے كوفه كاسفر آٹھ دن ميں طے كيا۔ (پھر وہاں خطبه ديا) اور الله كى حمد وثنا بيان كرنے كے بعد كہا: "امير المومنين عمر بن خطاب شهيد ہو گئے۔ ميں نے اس دن سے زيادہ كوئى رلا دينے والا دن نہيں ديكھا۔ محمد صلى الله عليه وسلم كے صحابہ اس بات پر متفق ہيں كه اس سے بڑھ كركوئى فير ہم تك نہيں پہنچ سكتى۔ ہم نے عثان بن عفان كى بيعت كرلى ہے، آپ لوگ بھى انہى كى بيعت كرلى ہے، آپ لوگ بھى انہى كى بيعت كرلى ہے، آپ لوگ بھى انہى كى بيعت كرليجے۔ (بلاذرى اورابن سعد نے اس روايت كى تين اسنادبيان كى بين۔)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>بلاذري - انساب الاشراف - 129-6/119 - ابن سعد - الطبقات الكبري - 59-3/57

ان چار روایتوں میں دیکھیے تو کوئی منفی بات نہیں ہے بلکہ آخری روایت سے تو یہ ظاہر ہو تا ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی خلافت پر تمام صحابہ متفق تھے۔ جن چھ افراد کوشوری میں شامل کیا گیا،ان کامقام یہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی وفات کے وقت ان سے راضی تھے۔ جس روایت کو ہم نے مشکوک کہاہے، وہ یہ ہے:

حدثنی حسین بن علی بن الأسود، حدثنا عبید الله بن موسی، أنبأنا إسرائیل عن أبی إسحاق عن عمرو بن میمون: عمرو بن میمون کمتے ہیں کہ جس دن حضرت عمر رضی الله عنہ پر خنج سے وار کیا گیا، اس دن میں موجود تھا۔ پھر انہوں نے اس واقعے کو پوری تفصیل سے بیان کیا اور پھر بتایا کہ حضرت عمر نے کہا: "علی، عثمان، طلحہ، زبیر، عبد الرحمن بن عوف اور سعد بن ابی و قاص کو بلالا ہے۔" انہوں نے سوائے علی اور عثمان کے کسی اور سے بات نہیں کی اور فرمایا: "علی! امید ہے کہ بیہ سب لوگ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کے رشتے اور دامادی سے واقف ہوں گے اور اس بات سے بھی کہ اللہ نے آپ کو دین کی سمجھ اور علم عطا کیا ہے۔ اگر آپ اس معاملے (خلافت) کے ذمہ دار بنائے جائیں تو اس معاملے عیں اللہ تعالی سے ڈرتے رہے گا۔" پھر عثمان کو بلا کر کہا: "عثمان! امید ہے کہ بیہ قوم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کے دامادی کے دور آپ کی عمر (اور تجربہ) کے معاملے میں واقف ہو گی۔ اگر آپ کو اس معاملے کی ذمہ داری سو نبی جائے تو اللہ سے ڈرتے رہے اور آل ابی معیط کولوگوں کی گر دنوں پر سوار نہ ہونے دیجے۔"

پھر فرمایا: "صہیب کو بلائے۔" انہیں بلایا گیا تو فرمایا: "آپ لوگوں کو تین دن تک نماز پڑھائے اور ان (چھ) افراد کو گھر میں تنہا چھوڑ دیجے۔
اگر وہ اپنے میں سے کسی ایک پر متفق ہو جائیں تو پھر جو بھی اس کی مخالفت کرے، اس کی گردن اڑا دیجے۔" جب یہ لوگ حضرت عمر کے پاس
سے نکلے تو انہوں نے کہا: "اگر یہ لوگ ان گنجے صاحب (حضرت علی) کو خلیفہ بنالیس تو یہ اپنی راہ پر گامزن رہیں گے۔" ابن عمر نے کہا: "امیر
المومنین! پھر آپ کو کس سے روکا ہے (کہ انہیں خلیفہ نامز دنہ کریں؟)" فرمایا: "میں اس بات کو پسند نہیں کرتا کہ زندگی میں بھی اس (خلافت
) کا بوجھ اٹھائے پھروں اور مرنے کے بعد بھی۔"

اس روایت کی سند کو دیکھیے تواس میں عبید اللہ بن موسی ہیں۔ اگر چہ انہیں ماہرین جرح و تعدیل نے ثقہ قرار دیا ہے لیکن ساتھ یہ بھی لکھ دیا ہے کہ وہ "شیعی محترق" یعنی دل جلے شیعہ تھے۔ <sup>7</sup>اس سے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ محد ثین کسی شخص کی جرح و تعدیل کے وقت کسی مسلکی تعصب کو خاطر میں نہیں لاتے تھے۔ اگر کسی دو سرے مسلک کا شخص سچا محسوس ہو تا تواسے ثقہ ہی کہتے تھے، ہاں اس کے مخصوص تعصبات پر مبنی روایتوں کو قبول نہیں کیا کرتے تھے۔ اوپر بیان کر دہ دو سری روایت سے واضح ہے کہ حضرت عمر نے حضرت علی اور عثمان رضی اللہ عنہم دونوں ہی کو نقیحت کی تھی کہ وہ آل عبد المطلب اور آل ابو معیط کولوگوں کی گر دنوں پر سوار نہ کریں۔ اس کے بر عکس عبید اللہ کی روایت میں حضرت علی کو کی گئی نصیحت کو حذف کر دیا گیا ہے جس سے راوی کا تعصب ظاہر ہو تا ہے۔ اس نصیحت کی وجہ شاید بہ رہی ہوگی کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان خاند انوں کے لوگوں میں عہدوں کی طلب دیکھی ہوگی تو

.

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 160 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ذ ہبی۔ میز ان الاعتدال۔ راوی نمبر 5405۔5/21

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حضرت عثمان اور علی رضی اللہ عنہما دونوں ہی کو نصیحت کر دی کہ ان خاند انوں کے لو گوں کو عہدے نہ دیے جائیں۔

بلاذری کی بقیہ 15 روایتوں میں سے 10 تو ابن سعد اور واقدی سے مر وی ہیں۔ ان کا ذکر ہم آگے ابن سعد کے عنوان کے تحت کریں گے۔ چار روایتیں ایسی ہیں جو ابومخنف اور ہشام کلبی سے مر وی ہیں۔ان دونوں حضرات کاصحابہ کرام سے بغض ہم اس کتاب میں باربار بیان کر چکے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے متعلق منفی روایات کاغالب حصہ انہی حضرات سے مروی ہے۔انہی چار روایتوں میں شوری کے واقعے سے متعلق منفی نوعیت کی معلومات یائی جاتی ہیں کہ حضرت عباس نے حضرت علی رضی اللہ عنہما کو شوری میں شریک ہونے سے منع کیا۔ حضرت علی نے اس مشورے کو تونہ مانا مگر شوری کے دوسرے رکن حضرت سعد رضی اللہ عنہ کی منت ساجت کر کے انہیں اپنی حمایت پر تیار کیا۔ یہی روایتیں طبری میں بھی موجو دہیں مگر طبری نے ان کی اسناد کو مکس کر دیاہے۔ ان روایات کو ایجاد کر کے ہشام کلبی اور ابومخنف نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی کوئی خدمت نہیں کی بلکہ الٹاان کی ایک منفی تصویر پیش کی ہے۔ بلا ذری نے ایک دلچسپ روایت ہشام کلبی سے نقل کی ہے جس کی سند میں ابو مخنف نہیں ہیں۔روایت یہ ہے:

حدثني عباس بن هشام الكلبي، عن أبيه، عن أبو صالح، عن ابن عباس: ابن عباس رضى الله عنهما كمت بيل كه شورى كے اراكين ميں سے عبد الرحمن بن عوف کے بعد جس شخص نے عثان کی سب سے پہلے بیعت کی، وہ علی تھے اور اس معاملے میں انہوں نے ذراسی ہچکیاہٹ بھی ظاہر نہیں گی۔8

ہمارے خیال میں یہی بات حضرت علی رضی اللہ عنہ کے شایان شان ہے کہ انہوں نے جب بیہ دیکھا کہ امت کی غالب اکثریت حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو خلیفہ دیکھنا چاہتی ہے تو انہوں نے اپنی ذاتی خواہش کی پرواہ نہ کرتے ہوئے امت کے مفاد کو ترجیح دی اور اس معاملے میں ایسی کشادہ دلی اور ٹیم اسپرٹ کا مظاہرہ کیا جو انہی کا خاصہ تھی۔ اس کے بعد حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور میں وہ ان کے دست راست بن کررہے اور ہر مشکل میں ان کا ساتھ نبھایا۔

#### ابن سعد کی روایات میں کیابات بیان ہوئی ہے؟

ابن سعد نے واقعہ شوری سے متعلق نوروایتیں بیان کی ہیں جن میں آٹھ ان کے استاذ محمہ بن عمر الواقدی کی روایتیں ہیں۔ ان میں کوئی منفی بات سامنے نہیں آتی ہے بلکہ واقعے کی مثبت تصویر ہی بیان ہوئی ہے۔ ان میں سے اکثر امور حضرت مسور بن مخرمہ رضی الله عنه کی اوپر بیان کر دہ روایت کے مطابق ہیں البتہ واقدی نے بعض نئے پہلو بیان کیے ہیں جن میں ووٹنگ کا پر وسیجر شامل ہے۔ان روایات کے مطابق حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے وصیت کی تھی کہ اگر چار آدمیوں کی رائے ایک جانب ہو اور دو کی ایک تو پھر فیصلہ اکثریت پر ہو گا۔ چو نکہ اراکین شوری چھ تھے،اس وجہ سے یہ خدشہ تھا کہ اگر تین تین کی رائے دو جانب ہوئی تو پھر کیا جائے ؟اس صورت میں

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 161 of 507

<sup>8</sup>بلا ذرى 6/128 ماب عثمان بن عفان\_

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ awww.islamic-studies.info

حضرت عمر نے حضرت عبد الرحمن رضی اللہ عنہما کی رائے کو فیصلہ کن قرار دیا تھا۔ اس کی وجہ بیہ تھی کہ عبد الرحمن نے ان کی زندگی ہی میں خلافت سے دستبر داری کااعلان کر دیا تھا۔

ایک روایت کے مطابق حضرت عمر نے حضرت ابو طلحہ انصاری رضی اللہ عنہما کو حکم دیا تھا کہ وہ انصار کے 50 آدمیوں کولے کر اس مکان پر پہرہ دیں جس کے اندر اصحاب شوری مشورہ کر رہے ہیں اور کسی کو اندر نہ جانے دیں۔ اس کی وجہ غالباً یہ تھی کہ باہر کا کوئی شخص اس مشورے پر اثر انداز نہ ہو سکے۔ ایک اور روایت کے مطابق سب سے پہلے حضرت عثمان کی بیعت حضرت عبد الرحمن نے کی اور ان کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہم نے بغیر کسی ہچکچاہٹ کے بیعت کرلی۔

اس تفصیل سے معلوم ہو تا ہے کہ شوری کی پوری کاروائی نہایت ہی کشادہ دلی اور باہمی محبت سے ہوئی۔ جن روایات میں پچھ منفی جملے ہیں،ان کی سند دیکھیے توان میں ابومخنف یاہشام کلبی نظر آتے ہیں جن کا صحابہ کرام سے بغض اظہر من الشمس ہے۔

# عهد عثانی کی باغی تحریک

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور کے آخری دوسالوں میں ان کے خلاف ایک تحریک اٹھی اور اس کے دو تین ہزار لوگوں نے مدینہ کا محاصرہ کر لیا۔ حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم نے ہر ممکن طریقے سے ان باغیوں کو روکنے کی کوشش کی لیکن انہوں نے خلیفہ کو شہید کر کے اقتدار پر قبضہ کر لیا۔ اب سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ تحریک کیسے پیدا ہوئی؟ اس کا طریقہ کارکیا تھا؟ یہ کس طرح منظم ہوئی اور کیسے پھیلی؟ اس سے متعلق صحابہ کرام کا طرز عمل کیا تھا؟

ان سوالات کے جوابات حاصل کرنے کے لیے ہمیں اس موضوع سے متعلق تمام تاریخی روایات کا تفصیلی مطالعہ کرنا پڑے گا کیونکہ یہ بغاوت اپنی نوعیت کے اعتبار سے نہایت ہی پیچیدہ تھی۔ اس مطالع سے پہلے ضروری ہے کہ ہم باغی تحریکوں سے متعلق عمومی نوعیت کے کچھ امور کو سمجھ لیں کیونکہ ان کی مد دسے ہمیں حضرت عثمان اور علی رضی اللہ عنہماکے زمانے میں اٹھنے والی اس باغی تحریک کو سمجھنے میں مد د ملے گی۔

# باغی تحریکوں کالا نف سائیکل اور اس کی خصوصیات

اگر ہم مختلف زمانوں میں اٹھنے والی باغی تحریکوں کا مجموعی جائزہ لیں تو معلوم ہو تاہے کہ انسانوں کی طرح ان تحریکوں کا بھی ایک لا گف سائکل ہو تاہے۔انسان جب پیدا ہو تاہے تو وہ نہایت ہی کمزور بچہ ہو تاہے۔اس کے والدین اس کی پرورش کرتے ہیں۔اپنے گر دوپیش سے وہ ہوا اور غذا حاصل کرتاہے اور اس طرح سے جو ان ہو جاتا ہے۔ تجربہ حاصل کرتاہے اور اس طرح سے جو ان ہو جاتا ہے۔ تجربہ حاصل کرکے وہ پختہ عمری کو پہنچتاہے جو اس کی زندگی کا نقطہ عروج (Climax) ہو تاہے۔اس کے بعد پہلے اس کا جسم اور پھر ذہن زوال کا شکار ہو جاتا ہے۔ اور اس طرح وہ آہتہ آہتہ کمزور ہو جاتاہے اور پھر ایک دن موت سے ہمکنار ہو جاتا ہے۔کسی انسان کے

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ awww.islamic-studies.info

مرنے کے بعد ایسانہیں ہوتا کہ اس کے ساتھ اس کی نسل بھی ختم ہو جاتی ہے بلکہ وہ اپنے بچوں کی صورت میں مزید انسان پیدا کر جاتا ہے جن کااسی طرح سے ایک لا نف سائیکل ہوتا ہے۔ ہاں مبھی ایسا ہوتا ہے کہ کسی انسان کی اولاد نہیں ہوتی اور اس کے مرنے کے ساتھ ہی اس کی نسل بھی ختم ہو جاتی ہے۔

باغی تحریکوں (بلکہ شاید ہر قسم کی تحریکوں) کا لائف سائنگل بھی اسی طرح ہوتا ہے۔ یہ تحریک ابتدامیں کسی ایک یا چنداشخاص کے ذہن میں پیدا ہوتی ہے اور اس کی وجہ کچھ بھی ہوسکتی ہے مثلاً حکومت وقت سے کسی بات پر اختلاف، دوسروں پر غلبہ کی خواہش، نظام وقت کو تبدیل کرنے کی خواہش وغیرہ۔ یہ تحریک اس شخص کے ذہن میں جب پیدا ہوتی ہے تو وہ اس پر سوچتا ہے اور قابل اعتاد لوگوں سے اس پر بات کرتا ہے۔ اگر متعد دافراد کے ذہن میں یہ تحریک موجو دہوتو وہ وہ پیدا ہوتی ہے تقوہ اس پر ہوجاتے ہیں۔ اگر ان کے سامنے کوئی واضح لائحہ عمل (Strategy) موجو دہوتو وہ اس پر کام کرنے لگتے ہیں اور مزید ہم خیال لوگ تلاش کرنے لگتے ہیں۔ اس کے سامنے کوئی واضح لائحہ عمل کری ہم تحریک کا بجین کہہ کے ساتھ ساتھ تحریک کا فکری کام بھی جاری رہتا ہے جس سے لائحہ عمل مزید واضح ہوتا چلا جاتا ہے۔ اس دور کو ہم تحریک کا بجین کہہ سکتے ہیں۔

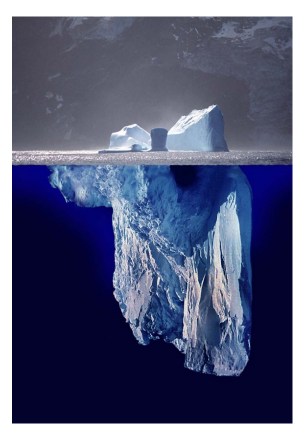
جیسے کبھی بچے بھی کسی حادثے یا بیاری کا شکار ہو کر مر جاتے ہیں، ویسے ہی کسی داخلی بحر ان یا خارجی حادثے کے سبب تحریک بھی بچپن میں موت سے ہمکنار ہو جاتی ہے۔ مثلاً اگر حکومت مضبوط ہو اور اس کا اٹٹیلی جنس کا نظام اچھا ہو تو وہ اسی موقع پر باغی تحریک سے واقف ہو جاتی ہے اور اس کے بچپن ہی میں اس کا قلع قمع کر دیتی ہے۔ اگر حکومت اس تحریک سے واقف نہ ہو سکے یا اپنی کسی مصلحت کی وجہ سے صرف نظر کر دے تو یہ تحریک جاری رہتی ہے۔ جیسے جیسے تحریک کو مزید ساتھی ملتے جاتے ہیں، ویسے ویسے اس کے وسائل اور قوت میں اضافہ ہو تا چلا جاتا ہے۔ ایک وقت وہ آتا ہے جب یہ تحریک ایک تناور در خت بن جاتی ہے۔

اگر باغی تحریک کو ایسے قائدین مل جائیں جو عقل مند اور تجربہ کار ہوں، تووہ کسی بھی اقدام کے لیے مناسب وقت کا انظار کرتے ہیں لیکن اگریہ قائدین جذباتی اور عاقبت نااندیش ہوں تو یہ جلد بازی سے کام لیتے ہوئے جلد ہی راست اقدام (Direct Action) کرڈالتے ہیں۔ پہلی صورت میں بالعموم تحریک کامیاب ہو جاتی ہے اور حکومت کا تختہ الٹ جاتا ہے لیکن دو سری صورت میں تحریک عین جوانی میں دم توڑ دیتی ہے اور اس کی موت کو اس نوجوان سے تشبیہ دی جاسکتی ہے جو کسی حادثے یالڑائی میں ماراجائے۔اگر کوئی باغی تحریک میں دم توڑ دیتی ہے اور اس کی موت کو اس نوجوان سے تشبیہ دی جاسکتی ہے جو کسی حادثے یالڑائی میں ماراجائے۔اگر کوئی باغی تحریک ایک تناور در خت بن جائے تو اس کی جڑیں بالعموم دور دور تک پھیل جاتی ہیں۔ ایسی باغی تحریک کی حیثیت ایک آئس برگ کی سی ہوا کرتی ہے جو سمندر کی اور پری سطح پر جھوٹا سانظر آتا ہے لیکن سمندر کے اندر یہ کئی گنابڑا ہوتا ہے۔

الیی صورت میں اگر اس کامقابلہ حکومت سے ہو جائے اور حکومت اس پر قابو بھی پالے، تب بھی اس کی جڑیں معاشرے میں خفیہ طور پر پیوست رہتی ہیں کیو نکہ شکست کی صورت میں جذبات ختم نہیں ہوتے بلکہ انتقام کا جذبہ مزید طاقتور ہو جاتا ہے۔ اس صورت میں ان جڑوں سے دوبارہ تنانکل آتا ہے اور شاخیں پھوٹ نکلتی ہیں اور پھر کسی موقع پر ایک اور بغاوت جنم لیتی ہے۔ اس طرح سے بغاوتیں بار

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

بار اٹھتی ہیں اور سروں کی فصل بار بار کٹتی ہے۔ ان بغاوتوں کو فرو کرنے میں حکومت کی توانائی کابڑا حصہ خرج ہو تا چلا جا تا ہے۔ مثلاً اپنے دور میں ہم دیکھ سکتے ہیں کہ انگریز حکومت کے خلاف مسلسل دو سو برس تک باغی تحریکیں اٹھتی رہیں۔ انگریزوں نے انہیں پھانسیاں دیں، کالے پانی کی سزادی اور قید و بند میں مبتلار کھالیکن ایک بغاوت کے فروہونے کے بعد دو سری تحریک کھڑی ہو جاتی۔ بالکل اسی طرح اسپین کے مسلم دور میں وہاں مقامی آبادی کی جانب سے باربار بغاوتیں اٹھتی رہیں۔



باغی تحریکوں کے قائدین کی اگر نفسیات کا مطالعہ کیا جائے تواس میں بعض خصوصیات نمایاں طور پر نظر آتی ہیں:

- باغی قائدین بالعموم حوصله مند اور اولوالعزم (Ambitious) ہوتے ہیں۔
- باغی قائدین میں حکومت پر قبضہ کر کے معاملات کو اپنی مرضی کے مطابق چلانے کی شدیدخواہش پائی جاتی ہے۔
- باغی قائدین عوام الناس کی حمایت حاصل کرنے کے لیے ہر ممکن حربہ استعال کرتے ہیں۔ اس کے لیے وہ اپنی کر شاتی صلاحیتوں کو استعال میں لاتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ لوگوں کے جذبات کو مختلف طریقے سے اپیل کرتے ہیں۔ اس اپیل میں مذہب، قوم پرستی، ظلم کے خلاف جہاد جیسے نعروں کا استعال عام ہو تاہے۔
- باغی قائدین اپنے مقاصد کے حصول کے لیے اکثر او قات مذہب کو بھی استعال کر لیتے ہیں کیونکہ اس کی مدد سے لو گوں کے جذبات کو اچھی طرح بھڑ کا یا جاسکتا ہے۔

عبد صحامه اور حدید ذبحن کے شبهات عبد محامه اور حدید ذبحن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

عام طور پر ایک بغاوت اگر ناکام ہو جائے تو اس کے قائدین مارے جاتے ہیں یا گر فقار ہو جاتے ہیں۔ اس کے بعد باغی تحریک بالعموم کیمو فلاح ہو جاتی ہے اور خفیہ طریقے سے بٹے قائدین اور کار کنوں کی تیاری کاکام شروع کر دیتی ہے۔ اس عمل میں کئی سال لگتے ہیں اور اس کے بعد پھر نئی بغاوت کھڑی کر دی جاتی ہے۔ ایک باغی قائد کی موت کے نتیج میں دس باغی پیدا ہوتے ہیں کیو نکہ اسے شہید قرار دے کر اس کی لاش پر سیاست کی جاتی ہے۔ یہ سلسلہ اس وقت تک جاری رہتا ہے جب تک کہ کوئی باغی تحریک مکمل طور پر اپنی قوت نہ کھو بیٹھے یا پھر حکومت وقت کمزور پڑ کر ختم ہو جائے۔ یہی وجہ ہے کہ تاریخ میں آپ نے پڑھا ہو گا کہ فلاں بادشاہ نے فلاں باغی لیڈر کو معاف کر دیا، اسے مراعات دیں اور اسے کسی علاقے کا حاکم بھی مقرر کر دیا۔ اس کی وجہ یہی ہوتی ہے کہ جنگ کے ذریعے بغاوت کو ہمیشہ کے لیے ختم کرنا مشکل ہو تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ عقل مند حکمر ان باغیوں کے ساتھ اچھاسلوک کرکے اور ان کو پچھ دے دلا کر مصالحت کی کوشش کرتے ہیں تا کہ باغیوں کے دہنوں کو تبدیل کیا جائے اور آئندہ بغاوت اٹھنے کا امکان نہ رہے۔

بغاوت کو عام طور پر کامیابی اس وقت حاصل ہوتی ہے جب اسے عوام الناس کی اکثریت کی تائید حاصل ہو جائے۔ اگر باغی اقلیت میں ہول اور انہیں کسی ایک جنگ میں کامیابی حاصل ہو بھی جائے تو بھی یہ دیریا نہیں ہوتی ہے۔ مکمل کامیابی عوام کی غالب اکثریت کی تائید ہی سے ہوتی ہے۔ اگر بغاوت کامیاب ہو جائے تو اس صورت میں حکومت بدل جاتی ہے اور پہلی قوت کی جگہ دو سری قوت لے لیتی ہے۔ پھر اس دو سری حکومت کے خلاف بھی کوئی نہ کوئی باغیانہ تحریک یا تحریکیں کھڑی ہو جاتی ہیں اور یہ سلسلہ اس وقت تک چلتار ہتا ہے۔ بھر اس دو سری حکومت کی جگہ کوئی تیسری حکومت نہ آ جائے۔ اس کے بعد یہ سلسلہ لامتناہی طور پر جاری رہتا ہے۔ جیسے ہم دکھتے ہیں کہ دو سری صدی ہجری میں بنو امیہ کے خلاف بنو عباس نے تحریک چلائی اور ان کے اقتدار کا خاتمہ کیا۔ پھر جب بنو عباس خلیفہ بنا کہ دو سری صدی ہجری میں بنو امیہ کے خلاف بنو عباس نے تحریک چلائی اور ان کے اقتدار کا خاتمہ کیا۔ پھر جب بنو عباس خلیفہ بنا کہ عباسی خلافت کمزور نہ پڑگئی۔ یہ الگ بات ہے خلیفہ بنا کر رکھا جائے۔

تاریخ انسانی کا مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ بغاوت در بغاوت کا یہ سلسلہ ہمیشہ سے چلا آ رہا ہے۔ موجودہ دور کے ایسے ممالک، جہاں جہہوریت کی جڑیں گہری ہیں، میں ایک خاص بات یہ پیدا ہوئی ہے کہ حکومت کو تبدیل کرنے کا طریقہ آئینی طور پر طے کر دیا گیا ہے۔ اس طرح سے حکومت سے اختلاف رکھنے والوں کو بطور اپوزیشن آئینی طور پر تسلیم کر لیا گیا ہے اور انہیں یہ موقع فراہم کر دیا گیا ہے کہ وہ آئین اور قانون کی حدود میں کھلے عام کام کرتے رہیں اور جب انہیں عوام کی اکثریت کی تائید حاصل ہو جائے تو حکومت انہی کے سپر دکر دی جائے۔ جن ممالک میں جہوری نظام مضبوط نہیں ہے، وہاں بغاوتیں ہوتی رہتی ہیں لیکن مضبوط جمہوریت والے ممالک میں بغاوتوں کی تعداد نہ ہونے کے برابر ہے۔

باغی تحریکوں کی ایک سب سے نمایاں خصوصیت ان کا پراپیگنڈا سیل ہو تا ہے اور اس کام میں وہ ید طولی رکھتی ہیں۔ گوئبلز کا قول ہم بیان کر ہی چکے ہیں کہ پروپیگنڈا کا اصول میہ ہو تا ہے کہ جھوٹ کو اتنی مریتبہ اور اتنے تواتر سے بولو کہ لوگ اسے سے مان لیں۔ اب سفید جھوٹ کو تو منوانامشکل ہو تا ہے ، اس وجہ سے یہ تحریکیں جھوٹ اور سے کو ملاکر اتنے اعتاد سے پیش کرتی ہیں کہ لوگ اسے تسلیم کر لیتے

عبد صحابه اور حدید ذبئن کے شبهات Page 165 of 507

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہیں۔ معمولی معمولی باتوں کو ایشو بناکر اس طرح پیش کیا جاتا ہے کہ جیسے یہ مسئلہ حل نہ ہواتو قیامت آ جائے گی۔ اس طرح ان کی حمایت حاصل کر کے یہ تحریکیں اپنامشن آ گے بڑھاتی ہیں۔ عام لوگوں بالخصوص نوجوانوں کے جذبات کو مذہب یا قوم پرستی کی بنیاد پر بھڑکا یا جاتا ہے اور پھر انہیں قربانی کا بکر ابناکر قائدین کے اقتدار کی راہ ہموار کی جاتی ہے۔ باغیوں کے بزدیک ہزاروں بلکہ لاکھوں انسانوں کا قتل کوئی بڑی بات نہیں ہوتی۔ ہمارے زمانے میں کمیونسٹ تحریکوں کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کی انقلابی تحریکوں میں کروڑوں انسانوں کو موت کے گھاٹ اتارا گیا اور اس پرکسی افسوس کا اظہار تو کجا، الٹا فخر کا اظہار کیا گیا۔

باغی تحریوں کو اگر وقتی طور پر شکست ہوتی ہے تو وہ اس سے بھی بھر پور فائدہ اٹھاتی ہیں۔ دوران جنگ اپنے سورماؤں کی بہادری کے قصوں کو بڑھا چڑھا کر بیان کیا جاتا ہے اور حکومت وقت کو ہر ممکن طریقے سے ظالم ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ حکومت کی ایک غلطی کو سوگنا کر کے پیش کیا جاتا ہے جبہ اپنی ہر غلطی کی پر دہ پوشی کی جاتی ہے۔ شکست کے بعد " لٹ گئے، ہر باد ہو گئے، ظالموں نے مارڈالا" قسم کی باتیں کر کے لوگوں کی محدر دیاں بٹوری جاتی ہیں۔ اگر حکومتی فوجیوں سے کوئی زیادتی ہوجائے تورائی کا پہاڑ بنالیاجاتا ہے لیکن اگر نہ ہو، تو خود اپنے جمایتیوں کے خلاف کوئی خفیہ اقدام کر کے اس کا الزام حکومت کے سرپر تھوپ دیاجا تا ہے۔ خواتین کی عزت و حرمت کے بارے میں چونکہ ہر قوم حساس ہوتی ہے، اس وجہ سے ان کی پامالی کو خاص طور پر اچھالا جاتا ہے۔ حکومت وقت کو شیطان بنانا (Demonization) اور اپنے لیڈروں کو فرشتہ بلکہ خدا بنا کر پیش کرنا (Idolization) ان تحریکوں کا خاص شیوہ ہو تا ہے۔ اور لوگوں کی جان، مال اور عزت داؤ پر لگتی ہے، کو رومانوی رنگ بغاوت جیسے فتیج عمل، جس میں فتنہ و فساد ہر پا ہو تا ہے اور لوگوں کی جان، مال اور عزت داؤ پر لگتی ہے، کو رومانوی رنگ بغاوت جیسے فتیج عمل، جس میں فتنہ و فساد ہر پا ہو تا ہے اور لوگوں کی جان، مال اور عزت داؤ پر لگتی ہے، کو رومانوی رنگ بغاوت بیسے فتیج عمل، جس میں فتنہ و فساد ہر پا ہو تا ہے اور لوگوں کی جان، مال اور عزت داؤ پر لگتی ہے، کو رومانوی رنگ

ہم نے یہاں جو تفصیل بیان کی ہے، وہ بہت سی باغی تحریکوں کے مطالعے سے اخذ کی گئی ہے۔ آپ موجو دہ دور کی مسلم اور غیر مسلم باغی تحریکوں جیسے آئرش ری پبکن آرمی، تامل ٹائیگرز، خالصتانی تحریک، ماؤنواز باغیوں، تشمیری اور فلسطینی عسکریت پبندوں اور کسی بھی باغیانہ تحریک کا تفصیلی جائزہ لیس تو معلوم ہو تا ہے کہ ان کے ہاں اوپر بیان کر دہ سبھی خصوصیات پائی جائزہ لیس تو معلوم ہو تا ہے کہ ان کے ہاں اوپر بیان کر دہ سبھی خصوصیات پائی جائزہ لیس تو معلوم ہو تا ہے کہ ان کے ہاں اوپر بیان کر دہ سبھی خصوصیات پائی جاتی ہیں۔ ان سب تحریک تفصیلات ملتی ہیں۔

باغی تحریکوں کے بارے میں ان عمومی تفصیلات کو مد نظر رکھتے ہوئے ہم حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف اٹھنے والی باغی تحریک کو سمجھ سکتے ہیں۔

#### حضرت عثمان کے خلاف باغیانہ تحریک کیسے اور کب پیدا ہو گی؟

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف باغی تحریک کب شروع ہوئی،اس کے بارے میں ہم زیادہ نہیں جانتے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ بیہ خفیہ تحریک تھی۔اس کی صرف وہی باتیں تاریخی روایتوں کے ذریعے میں ہم تک پہنچی ہیں جو کسی ایسے کھلے اقدام پر مبنی تھیں جو سب کو نظر آگیا یا پھر اس تحریک کے کسی رکن نے اپنی کسی اندرونی بات کا بھانڈہ خود پھوڑ دیا۔ یہ بات تو ظاہر ہے کہ کوئی تحریک چند دنوں میں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 166 of 507

کھڑی نہیں ہو جاتی بلکہ اس کے پیچھے سالوں کی محنت در کار ہوتی ہے۔ ہم اندازہ کرسکتے ہیں کہ اس باغی تحریک کا آغاز حضرت عمر، بلکہ شاید حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اے دور میں ہو گیا ہو۔ جب صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے دور میں مرتدین کی بغاوت کا قلع قمع کیا گیا تو بھیناً ان سب باغیوں نے تو دل و جان سے اطاعت قبول نہ کی ہوگی۔ ان کے لیڈروں اور سور ماؤں کی بڑی تعداد تو جنگوں میں ماری جا چکی متحی لیکن ان کے دوسرے اور تیسرے درجے کے راہنما اور کارکن ان جنگوں میں پج گئے تھے اور انہیں جنگی قیدی بنالیا گیا تھا۔

حضرت ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہمانے ان قیدیوں کے ساتھ بہت اچھاسلوک کیا۔ انہیں اسلام کے از سر نو مطالعے کاموقع دیا گیا اور ان میں طلیحہ بن خویلد اسدی رحمہ اللہ کا نام ماتا ہے جنہوں نے بہت سے لوگ پورے خلوص نیت سے مسلمان ہوئے اور ایران کی فتح میں انہوں نے غیر معمولی کر دار ادا کیا۔ تاہم اس بہت کا پوراامکان موجود ہے کہ مخلصین کے بر عکس بہت سے لوگوں نے پورے خلوص کے ساتھ اسلام قبول نہ کیا تھا بلکہ صحابہ کرام کی مات کا پوراامکان موجود ہے کہ مخلصین کے بر عکس بہت سے لوگوں نے پورے خلوص کے ساتھ اسلام قبول نہ کیا تھا بلکہ صحابہ کرام کی مات کے ساتھ اسلام قبول نہ کیا تھا بلکہ صحابہ کرام کی طاقت سے مرعوب ہو کر انہوں نے محض اطاعت قبول کی تھی۔ انہوں نے اندر بی اندر ایک خفیہ تحریک شروع کی جو کہ اس کا عہد طفولیت تھا۔ آہت ہو آہت ہو آہت ہو ان کی نئی نسل پر وان چڑھی جو بیس برس کے عرصے میں تیار ہوئی۔ مرتدین کے خلاف جنگیں 11/633 میں منظر عام پر آئی۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ -22 ہوئی تھیں جبکہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف تحریک کہیں جاکر 34/656 میں منظر عام پر آئی۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ -22 برس تک ہے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف تحریک کہیں جاکر 34/656 میں منظر عام پر آئی۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ -22 برس تک ہے تحریک زیر زمین کام کرتی رہی۔

# باغی تحریک دور فاروقی میں کیا کرتی رہی؟

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں سوائے آپ کی شہادت کے ، اور کوئی ایباواقعہ نہیں ہے ، جسے اس تحریک کی طرف منسوب کیا جا سکے۔ ہم اوپر آپ کی شہادت کے ضمن میں بحث کر چکے ہیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد جب باغیوں کو غلبہ نصیب ہوا تو انہوں نے عبیداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کو ہر مزان کے مقدمے میں قتل کرنے کی کوشش کی حالانکہ ان کے وارث عبیداللہ کو معاف کر چکے سے۔ اس سے اندازہ ہو تاہے کہ یہ باغی شاید اپنے اندر موجود ایرانی عضر کی دلجوئی کے لیے ایباکرنا چاہتے سے۔ ممکن ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا قاتل فیروز بھی اسی تحریک کا حصہ رہا ہو۔ اس کے برعکس اس بات کا امکان بھی موجود ہے کہ انہوں نے ہر مزان کے مقدمے کو محض اس لیے کھولا ہو کہ وہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہرائے تنقید کرنا چاہتے ہوں۔ ان میں سے کون ساامکان درست ہے ؟ تاریخ کی کتب میں ہمیں اس کاجواب نہیں مل سکا ہے۔

اس ایک واقعے کے علاوہ اس باغی تحریک کی دیگر سر گرمیوں کا ہمیں دور فاروقی میں سراغ نہیں ملتا ہے۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عربوں کوروم اور ایران کی فتح میں مصروف کر دیا تھا۔ جب کوئی دشمن سامنے ہو تواندرونی مسائل بالعموم دب جاتے ہیں۔ دوسرے یہ کہ اس زمانے میں یہ باغی تحریک ابھی ابتدائی مراحل میں تھی۔ ساتھیوں کی تلاش، ان کی برین واشنگ اور پھر مزید ہم خیال لوگوں کی تلاش ایک نہایت ہی ست عمل ہے اور اس کے لیے انہیں پندرہ ہیں برس در کار تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 167 of 507

عنہ کے دور میں انٹیلی جنس کا نظام بھی بہت اچھاتھا اور معمولی معمولی واقعے کی رپورٹس خلیفہ کو ملتی تھیں، اس کی وجہ سے یہ لوگ تھلم کھلا کام نہ کر سکتے تھے۔

ان باغیوں میں سے کوفہ کے لوگ زیادہ جذباتی اور سرکش قسم کے لوگ تھے، انہوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے ہی میں پر پرزے نکالنا شروع کر دیے تھے۔ اس کا آغاز انہوں نے اس طرح کیا کہ حضرت عمر کے پاس آ آ کر اپنے گورنر کی شکایتیں کرنے لگے۔ پہلے حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ کے خلاف مدینہ آ کر شکایتیں لگائیں اور پھر حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہ کو معزول کروایا۔ حضرت عمر نے یہاں حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کو یہاں کا گورنر مقرر کیا توانہوں نے ان پر بدکاری کی تہمت لگا کر انہیں معزول کروانے کی کوشش کی۔ اس پر حضرت عمر نے تجربہ کار صحابی ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کو یہاں کا گورنر مقرر کیا اور ان سے فرمایا:

ابو موسی! آپ کو میں ایسی سرزمین کی طرف بھیج رہاہوں جہاں شیطان نے انڈے دے دیے ہیں اور ان میں سے چوزے بھی نکل آئے ہیں۔ اس لیے جو طریقہ آپ کو معلوم ہے،اس کی پابندی تیجے گا۔اور تبدیل مت ہوجائے گاورنہ اللہ بھی اپناطریقہ آپ کے ساتھ تبدیل کرلے گا۔ <sup>9</sup>

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کوفہ میں ہونے والی تبدیلیوں پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی گہری نظر تھی۔ حضرت ابوموسی اشعری رضی اللہ عنہ نے فرمائش کی کہ ان کے ساتھ مدد گاروں کے طور پر مہاجرین وانصار کے صحابہ کو بھیجا جائے کہ یہ امت کے کاموں میں ایسے ہیں جیسے کھانے میں نمک۔ حضرت عمر نے اسے منظور کر کے انہیں اجازت دی کہ وہ جسے لے جاناچاہیں، لے جائیں۔ وہ اپنے ساتھ 29 صحابہ کو لے کر گئے جن میں انس بن مالک، عمر ان بن حصین اور ہشام بن عامر رضی اللہ عنہم شامل تھے۔ ابوموسی نے کوفہ جاکر حضرت مغیرہ پر الزام کی تحقیق کی اور جب یہ جھوٹا ثابت ہواتو الزام لگانے والوں پر قذف (جھوٹا الزام) کی سز انافذ کی۔ اس کے پچھ عرصہ بعد یہ لوگ حضرت ابوموسی کے خلاف شکایات لے کر پہنچ گئے۔

اس وقت کوفہ کی آبادی ایک لاکھ کے قریب تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ پریثان تھے کہ یہ عجیب شہر ہے جہاں کے لوگ ہر گور نر کے خلاف شکایتیں لے کر آجاتے ہیں۔ آپ نے صحابہ سے مشورہ کیا کہ کوفہ پر کیساحا کم مقرر کیا جائے، نرم اور متقی پر ہیز گاریاسخت۔ حضرت مغیرہ بن شعبہ نے رائے دی کہ سخت حاکم بہتر رہے گا۔ حضرت عمر نے انہی کو پھر کوفہ کا گور نر مقرر کیا۔ <sup>10</sup> پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں بھی یہ اسی قسم کی حرکتیں کرتے رہے اور گور نر ولید بن عقبہ رضی اللہ عنہ پر شر اب نوشی کا الزام عائد کر دیاور پھر دوسرے گور نر سعید بن عاص رحمہ اللہ کے زمانے میں ہنگامہ بریا کردیا۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 168 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>طبری-81-13H/3/1-81

<sup>17</sup>H/3/1-183 اليضاً 17H/3/1-183

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

## باغی تحریک عہد عثانی میں پروان کیسے چڑھی؟

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور میں انٹیلی جنس کانیٹ ورک اس در ہے میں قائم نہ رہ سکا، جس کی وجہ سے اس تحریک کو کام کرنے میں آسانی ہوئی۔ پھر بھی انہیں مزید دس برس کے اور تب کہیں جاکر وہ اس قابل ہوئے کہ بغاوت بریا کر سکیں۔اس زمانے میں انہوں نے مختلف قشم کے عناصر کو اکٹھا کیا جو کسی نہ کسی سبب سے حکومت وقت سے ناراض تھے۔ ان عناصر کے اپنے اپنے محر کات تھے اور اس تحریک کو بجاطور پر بھان متی کا کنبہ کہا جا سکتا ہے۔ یہ سب عناصر بعد میں چونکہ الگ الگ ہوئے، اس وجہ سے یہ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ان میں کون سے گروہ شامل تھے۔ اس کی تفصیل ہے ہے:

- پہلا عضر باغیوں کے ان لوگوں کا تھا، جو خلفائے راشدین کی حکومت سے مطمئن نہ تھے۔ یہ وہ لوگ تھے جو ہر حکومت کے باغی ہی ہوتے ہیں۔ انہیں صرف وہ ہی حکومت بیند آتی ہے جو ان کی اپنی ہو ور نہ یہ ہر حکومت پر سوائے تنقید کے اور کچھ نہیں کرتے اور اگر ان کابس چلے تو بغاوت بھی ہر پاکر دیتے ہیں۔ ہمارے دور میں بھی ایسے لوگ پائے جاتے ہیں اور انہیں انار کسٹ کرتے اور اگر ان کابس چلے تو بغاوت بھی ہر پاکر دیتے ہیں۔ ہمارے دور میں بھی ایسے لوگ پائے جاتے ہیں اور انہیں انار کسٹ (Anarchist) کہا جاتا ہے۔ ان میں سے بعض کو کو فہ کے گور نر سعید بن عاص رحمہ اللہ نے گر فار کر کے شام میں بھیج دیا تھا۔ اس کی تفصیل آگے آر ہی ہے۔ ان میں بعض جر ائم پیشہ چور اور ڈاکو بھی شامل تھے جن میں باغی تحریک کے بھر ہ چیپٹر کا سر بر اہ حکیم بن جبلہ بھی شامل تھا۔ اس کی عادت یہ تھی کہ جب مسلم فوج کہیں جاتی تھی تو یہ بھی ساتھ چلا جاتا تھا اور جب فوج واپس آتی تو یہ رک جاتا اور غیر مسلموں کے علاقے میں لوٹ مار کر تا۔ 11
- دوسراعضر وہ لوگ تھے جو محض اقتدار کے لائے میں بغاوت میں شریک ہوئے تھے۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے دور میں مسلمانوں کی حکومت افغانستان سے لے کرلیبیاتک پھیل چکی تھی۔ حکومت کے خراج کی آمدنی کروڑوں میں تھی۔ باغیوں کو تکلیف بیہ تھی کہ اس دولت کا کنٹر ول ان کے ہاتھ میں کیوں نہیں ہے؟ چنانچہ بیہ لوگ بغاوت میں شریک ہو گئے۔ کو فہ کے زیادہ ترباغی اسی قسم سے تعلق رکھتے تھے۔ ان میں سے بعض نے جذبات میں آکر کو فہ کے گور نرسعید بن عاص رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ہنگامہ برپاکیا جس کی نتیج میں انہیں قید کی سز ابھگتنا پڑی۔ مالک اشتر جو بعد میں باغیوں کا سر غنہ بنااسی گروہ سے تعلق رکھتا تھا۔ 12
- تیسرا عضر وہ متی و پر ہیز گارلوگ تھے جو ایک قشم کے مذہبی تکبر کا شکار تھے۔ انگریزی میں ان کے لیے Self-righteous اور Holier than thou کے محاورات مستعمل ہیں۔ یہ اپنے سواسب ہی کو کا فر، فاسق اور گر اہ سمجھتے تھے اور ایسے لوگ ہمارے زمانے میں بھی موجود ہیں۔ باغیوں میں یہ حضرات نہایت ہی عبادت گزار قشم کے تھے جس کے باعث یہ خود کو

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>11</sup> الضاً - 35H/3/1-369

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> الي**ناً –**35H/3/1-366

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ مسلم تاريخ

دوسر وں سے بہتر سبھتے تھے۔ انہوں نے سابقون الاولون کو بھی اسی نگاہ سے دیکھا اور ان کے اقتدار کے خلاف جدوجہد کی۔
بعد میں بیہ گروہ باغی تحریک سے الگ ہو گیا اور "خوارج" کہلایا۔ چو نکہ ان میں ننگ نظری، شدت پیندی اور دوسر وں کے
بارے میں محا کمہ (Judgment) کرنے کی عادت بہت پختہ تھی، اس وجہ سے ان میں آپس میں بھی اتحاد قائم نہ رہ سکا اور بیا ہرت سے فرقوں میں تقسیم ہو کر آپس میں لڑنے گے اور بالآخر تار نخکا حصہ بن کررہ گئے۔

- چوتھا عضریہودیوں کا تھا۔ ہجرت کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میثاق مدینہ کے تحت انہیں پورے حقوق دیے لیکن انہوں نے مسلمانوں کے خلاف ساز شیں شروع کر دیں۔ ان کے خلاف کاروائی ہوئی تویہ خیبر میں جا کر قلعہ بند ہو گئے۔ جنگ خیبر میں یہودیوں کی پوری قوت ٹوٹ گئی اور اس کے بعدیہ مکمل طور پر مسلمانوں کے فرمانبر دار بن گئے۔ تاہم ان یہودیوں میں ایک طبقہ وہ تھاجو اندر ہی اندر مسلمانوں کی جڑیں تھو کھلی کرنے کا کام کرتا تھا۔ ان میں سے بعض نے بطاہر اسلام قبول کر مجھی لیا اور پھر باغی تحریک کو منظم کیا۔ اس تحریک کے مشہور لیڈر عبد اللہ بن سباکا تعلق بھی اسی گروہ سے تھا۔
- پانچوال عضر بعض نااہل نوجوانوں کا تھاجو کہ عہدہ نہ ملنے کے سبب حکومت سے ناراض ہوئے۔ ان میں محمد بن ابی بکر اور محمد بن ابی عضر بعض نااہل نوجوانوں کا تھاجو کہ عہدہ نہ ملنے کے سبب حکومت سے ناراض ہوئے۔ ان بیل محمد بن ابی بکر، حضرت بن ابی بکر، حضرت ابو بکر اور ابو حذیفہ رضی اللہ عنہما کے سوشلے بیٹے سے اور انہوں نے ان کی پرورش کی تھی۔ دو سری طرف محمد بن ابی حذیفہ کی پرورش خلیفہ وقت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے گھر میں ہوئی تھی۔ ان کے والد کی وفات کے بعد ان کے ابی حذیفہ کی پرورش خلیفہ وقت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے گھر میں ہوئی تھی۔ ان کے والد کی وفات کے بعد ان کے اخراجات حضرت عثمان نے اٹھائے سے کیو نکہ آپ بہت سے بتیموں کی کفالت کرتے سے۔ یہ دونوں جب جوان ہوئے تو انہیں خواہش ہوئی کہ انہیں بھی حکومت میں اعلی عہدے ملیں مگر یہ ان کے اہل نہ سے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے انہیں مصر بھیج دیا تا کہ یہ وہاں کے گور زوں کے ساتھ رہ کر تجربہ حاصل کریں لیکن انہوں نے وہاں سرکشی کارویہ اختیار کر لیا۔ جب مصر میں باغی تحریک منظم ہوئی تو یہ اس کا حصہ بن گئے۔ <sup>13</sup>
- چھٹا عضر ان لوگوں کا تھاجن کے کسی قریبی رشتے دار کو کسی جرم کی پاداش میں حکومت نے سزادی تھی۔ یہ انتقامی جذبے سے باغیوں کا حصہ بن گئے تھے۔ ان میں خاص کروہ لوگ شامل تھے جنہیں حضرت عثان نے جلاوطنی یا قید کی سزادی۔ ان میں کعب بن ذی الحبکہ ، مالک بن عبد اللہ اور ضابی بن حارث کے نام طبری نے بیان کیے ہیں۔ اسی ضابی کا بیٹا عمیر آپ کی شہادت میں شریک تھااور اس نے کود کر آپ کی کئی پسلیاں توڑ دی تھیں۔ 14
- ساتواں عضر وہ لوگ تھے جو مذہبی بنیادوں پر اسلام سے بطور دین سے دشمنی رکھتے تھے اور اس کا خاتمہ کرناچاہتے تھے۔ یہی

Page 170 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

33H/3/1-400-Ligh

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> الضاً - 35H/3/1-457

<sup>14</sup> الضاً - 35H/3/1-460

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ مسلم تاريخ

وہ گروہ ہے جو بعد میں زناد قد ، ملاحدہ (Atheists) وغیرہ کے نام سے مشہور ہوا۔ یہ لوگ بالعموم کسی قسم کی اخلاقیات کے قائل نہیں ہوتے اور موجو دہ دور میں Nihilist کہلاتے ہیں۔

- **آٹھوال عضر** ان سادہ لوح مخلص لو گول کا تھاجو باغیوں کے پر اپیگنڈے سے متاثر ہو کر ان کے ساتھ شریک ہو گئے تھے۔ ان میں سے متعد دان کے ساتھ آتو گئے لیکن جب حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں سمجھایاتو یہ واپس ہو لیے۔
- نواں عضر غیر حجازی قبائل کے وہ لوگ تھے جنہیں مہاجرین و انصار کے اقتدار سے حسد محسوس ہو تا تھا۔ یہ بنیادی طور پر قبائلی تعصب تھا۔ ان لوگوں کواس بات کی تکلیف تھی کہ اقتدار ان کی بجائے، مہاجرین و انصار کے ہاتھ میں کیوں ہے۔ یہی بات حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ارشاد فرمائی تھی کہ ان لوگوں کو بغاوت پر ابھار نے میں حسد کا بنیادی کر دار تھا۔ 15

#### ابن خلدون اس تحريك كاتجزيه بيان كرتے موئے لكھتے ہيں:

جس وقت اللہ تعالی نے مسلمانوں کو کامل فتح عنایت فرمادی اور اکثر ممالک ملت اسلامیہ کے زیر نگیں آگئے، اس وقت اہل عرب نے بھر ہ، کو فہ، شام اور مصر میں اپنے اور دیگر اقوام کے سرحدی علاقوں میں رہائش اختیار کرلی۔ اقتدار ان لوگوں کے سپر دختاجور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کے شرف سے ممتاز اور آپ کی دی گئی ہدایت کے پوری طرح پیرو کاروہ لوگ تھے جن کا تعلق مہاجرین، انصار، قریش اور اہل تجازے تھا۔ باقی عرب بنو بکر بن وائل، عبد القیس، ربیعہ، از د، کندہ، تمیم اور قضاعہ وغیرہ اس عزت و شرف سے ممتاز نہیں تھے۔ ان کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت نصیب نہیں ہوئی تھی اور اگر ان میں سے چند ایک لوگوں کو بیہ صحبت ملی بھی تھی تو نہایت مختر۔ چونکہ (روم و ایر ان کی) فتوحات میں انہی کا حصہ زیادہ تھا، اس وجہ سے بہ خود کو سابقون الاولون صحابہ سے افضل سبھنے لگے اور این ختوق کو زیادہ خیال کرنے لگے۔

(دور جاہلیت میں یہ لوگ) نبوت، وحی اور نزول ملا تکہ کے بارے میں تردد میں تھے۔ پھر (روم وایران کے خلاف جنگ شروع ہوئی تو یہ مصروف ہوگئے۔) عام کشکر کشی کے زمانے میں انہیں اس کا احساس نہ ہوالیکن فتوحات کے بعد جب مصلحتاً سلسلہ فتوحات کو روکنا پڑا تو انہوں نے اس معاملے کو محسوس کیا کہ ان پر مہاجرین، انصار، قریش اور ان کے علاوہ اور قبائل کے لوگ حکومت کر رہے ہیں۔ اس پر یہ دل ہی دل میں کشیدہ ہونے لگے۔ اسی اثنا میں امیر المومنین عثمان کا آخری زمانہ خلافت آگیا۔ اب ان لوگوں نے ممالک اسلامیہ کے گور زوں کے خلاف زبان طعن و تشنیج دراز کرنا شروع کی ۔ امیر المومنین عثمان کی تحرول کی التجاکرتے۔ غرض یہ لوگ ہر طرح سے امیر المومنین عثمان کی محزولی کی التجاکرتے۔ غرض یہ لوگ ہر طرح سے امیر المومنین عثمان کی مخالف پر تل گئے۔ آ

واضح رہے کہ ہم نے اوپر بیان کر دہ لو گوں کے نام محض تار تخطری سے نقل کر لیے ہیں تاہم ہم اس بات کو درست نہیں سیحتے ہیں کہ محض تاریخی روایات کی بنیاد پر کسی کی کر دار کشی کی جائے۔ ان لو گوں کے نام زیادہ تر واقدی اور سیف بن عمر کی روایات میں نقل ہوئے

www.wagfeya.com (ac. 29 June 2009)\_بيروت: دار الفكر\_(2/586\_بيروت) تاريخ العرب والبربر 1586\_بيروت: دار الفكر

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 171 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> الي**ضاً -** 3/2-107

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

ہیں جو کہ بذات خود قابل اعتماد نہیں ہیں۔ عین ممکن ہے کہ یہ لوگ ویسے نہ ہوں جیسا کہ تاریخی روایات میں بیان کیا گیا ہے۔ قاتلین عثمان چو نکہ نہایت ہی بدنام گروہ ہے، اس وجہ سے یہ بھی ممکن ہے کہ کسی راوی نے اپنی ذاتی یا قبائلی وشمنی کے سبب کسی کانام قاتلین عثمان میں شامل کر دیا ہو۔ ہم پر لازم ہے کہ ہم ہر شخص کے بارے میں حسن ظن سے کام لیں اور اس کا معاملہ اللہ کے سپر دکر دیں۔ ہاں کسی شخص کے بارے میں اگر تواتر سے یہ معلوم ہو جائے کہ اس نے کوئی جرم کیا تھا، تو پھر اس پر یقین کیا جاسکتا ہے۔

## باغی تحریک کامر کز کون سے علاقے بے؟

یہ بات بھی معلوم اور معروف ہے کہ باغیوں کے مر اکز عراق اور مصر تھے اور یہیں سے ان کی بڑی تعداد مدینہ پر حملہ آور ہوئی تھی۔

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ ان علاقوں میں ایسی کیا خصوصیت تھی جس کے سبب باغیوں کی تحریک یہاں بھلی پھولی اور دوسر بے شہر وں میں یہ کامیاب نہ ہو سکی ؟ یہاں پر یہ بھی واضح کر دیناضر وری ہے کہ پورے کا پورا عراق یا مصر باغی تحریک سے متاثر نہیں ہوا بلکہ صرف تین شہر تھے جو اس تحریک سے متاثر ہو سکے اور یہ کو فہ ،بھر ہ اور فسطاط (موجودہ قاہرہ کا ایک حصہ) کے شہر تھے۔ باغیوں کیکہ صرف تین شہر تھے جو اس تحریک سے متاثر ہو سکے اور یہ کو فہ ،بھر ہ اور فسطاط (موجودہ قاہرہ کا ایک حصہ) کے شہر وں میں انہیں کے عالم اسلام کے بہت سے شہر وں میں انہیں انہیں انہیں اس میں ناکا می ہوئی البتہ ان تینوں شہر وں میں انہیں کی کھے ساتھی میسر آگئے جس کی کچھ خاص عمر انی (Sociological) وجوہات تھیں۔

ہم لوگ ہے عام مشاہدہ کرتے ہیں کہ قدیم بستیوں میں جرائم کی شرح کم ہوتی ہے جبکہ نئی آبادیوں میں جرائم زیادہ ہوتے ہیں۔اس کی وجہ ہہ ہوتی ہے کہ پرانے دیبات اور محلوں میں سب لوگ ایک دوسرے کو جانتے ہیں اور کسی بھی غلط رجحان کالوگوں کو فوراً علم ہو جاتا ہے اور پھر اس کے خلاف کاروائی ہو جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان محلوں میں اگر کوئی جرائم پیشہ شخص رہتا بھی ہے تو وہ شریف بن کر ہی رہتا ہے اور اپنی مجر مانہ سرگر میاں محلے سے باہر ہی انجام دیتا ہے۔اس کے برعکس نئی آبادیوں میں لوگ ایک دوسرے کو نہیں جانتے، جس کی وجہ سے قتل اور اغوا کے مجر م، طوائفیں، غنڈے اور اس قبیل کے لوگ یہاں آکر آباد ہو جاتے ہیں۔ بعد میں جب یہ علاقے اچھی طرح آباد ہو جاتے ہیں اور لوگ ایک دوسرے کو جانے گئے ہیں، تو پھر یہ جرائم پیشہ لوگ کوئی اور نئی بستی تلاش کرتے ہیں۔اس عمل طرح آباد ہو جاتے ہیں اور لوگ ایک دوسرے کو جانے لگتے ہیں، تو پھر یہ جرائم پیشہ لوگ کوئی اور نئی بستی تلاش کرتے ہیں۔اس عمل میں بسااو قات پچاس سوسال بلکہ اس سے بھی زائد کا عرصہ بھی لگ جاتا ہے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں سرحدی علاقوں میں تین بڑے شہر آباد کیے گئے جو کہ کو فہ، بھرہ اور فسطاط کہلائے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں تیونس میں قیروان کے شہر پر کام شروع ہوا۔ ان الگ شہروں کی ضرورت اس وجہ سے محسوس ہوئی کہ مفتوحہ علاقوں میں غیر مسلم آبادی کی اکثریت تھی۔ اس بات کا خطرہ موجود تھا کہ ان میں سابقہ باد شاہوں کے ساتھی بھی موجود ہوں گے جو کسی بھی وقت کوئی مسئلہ کھڑا کر سکیں گے۔ دوسر امسئلہ بیہ تھا کہ عرب جو صحر ائی طرز زندگی کے عادی تھے، کے لیے شہروں میں ایڈ جسٹ ہونا مشکل تھا۔ فوج کے گھوڑوں اور اونٹوں کے لیے بھی ایسے مقامات درکار تھے جہاں انہیں اپنا قدرتی ماحول ملے اور ساتھ ہی چارہ کی فراوانی ہو۔ اس وجہ سے ضرورت تھی کہ ان علاقوں میں بڑی فوجی چھاؤنیاں آباد کی جائیں تا کہ یہاں مسلمانوں کا

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 172 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

اقتدار مستحکم ہو سکے۔اسی مقصد کے لیے یہ تینوں شہر آباد کیے گئے جو کہ بنیادی طور پر گیریژن ٹاؤن تھے۔

جیسا کہ ہم دیکھتے ہیں کہ فوجی چھاؤنیوں میں غیر فوجی خدمات کی ضرورت پڑتی ہے، اس وجہ سے وہاں بڑی تعداد میں سویلین بھی آباد ہو جاتے ہیں۔ ہمارے ہاں بھی تقریباً ہر شہر کے کینٹ کے علاقے میں بہت سے سویلین رہتے ہیں۔ اس زمانے میں فوجی اور سویلین کی تقسیم نہ تھی بلکہ ہر شخص ہی عسکری تربیت یافتہ ہوا کر تا تھا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں با قاعدہ تنخواہ دار فوج قائم ہوئی۔ وقت کے ساتھ ساتھ ان تینوں شہر وں میں بڑی تعداد میں عام لوگ بھی رہنے گئے۔ چو نکہ آبادیاں نئی تھیں، اس وجہ سے ان میں جرائم پیشہ اور باغیانہ ذہن رکھنے والے لوگ بھی آکر آباد ہوئے۔ یہی وہ لوگ تھے، جن میں باغی تحریک کو پذیر ائی ملی۔ عبد اللہ بن سباک بارے میں جو روایات ملتی ہیں، ان کے مطابق اس نے بہت سے شہر وں کا دورہ کیا اور ہر جگہ اپنے قدم جمانے کی کوشش کی۔ سبھی شہر وں میں اسے بچھ ساتھی مل گئے۔

یہاں پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ عراق اور ایران کے علاقوں میں تو بغاوتیں اٹھیں کیونکہ مسلمانوں نے یہاں کی ساسانی بادشاہت کا خاتمہ کر دیا تھالیکن شام میں ایساکیوں نہ ہوا؟ یہاں بھی تو مسلمانوں نے قیصر روم کوشکست دی تھی اور اسے شام سے نکلنے پر مجبور کر دیا تھا، پھر شام کس طرح مسلمانوں کی قوت کا مرکز بن گیا اور یہاں پر باغی تحریک کامیاب نہ ہوسکی؟ اس کی اصل میں دو وجو ہات ہیں: ایک تویہ کہ شام کے گور نر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل تھے۔ ان کا انٹیلی جنس نظام بہت مضبوط تھا اور انہوں نے یہاں کی پوری آبادی کو ایک بڑی سرگر می میں مصروف کر دیا تھا۔ بغاوتیں عام طور پر ان علاقوں میں اٹھتی ہیں جہاں لوگ فارغ رہتے ہوں اور ان کے پاس کرنے کا کام نہ ہو۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنے علاقے میں صنعت کو بہت ترقی دی۔ انہوں نے خاص کر بحری جہازوں کی صنعت قائم کی، جس میں ہز اروں لوگ مصروف ہو گئے۔ انہوں نے عوام کی فلاح و بہبود پر خصوصی توجہ دی اور انہیں پوری طرح مطمئن رکھا۔ ابن سبا کے حالات کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ اس نے شام میں بھی اپنی جماعت کی شاخ وی کوشش کی لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کواس کا بہت جلد علم ہو گیا۔ اس وجہ سے اسے وہاں سے فرار ہونا پڑا۔

دوسری وجہ مذہبی نوعیت کی تھی۔ شام کے علاقے میں عیسائیوں کے دوبڑے فرقے موجود سے جو کہ یعقو بی (Jacobites) اور نسطوری (Nasturian) کہلاتے سے۔ قیصر روم کا تعلق رومن کیتھولک چرچ سے تھاجو کہ اس وقت کے عیسائیوں کامر کزی فرقہ تھا۔ یعقو بی اور نسطوری فرقے رومن کیتھولک چرچ سے اختلاف رکھتے تھے، جس کی وجہ سے انہیں شدید مذہبی جبر کاسامنا کر ناپڑرہا تھا۔ جب مسلمانوں نے شام اور مصر کو فتح کیا تو انہوں نے سکون کاسانس لیا۔ مسلمانوں کوعیسائیوں کے اندرونی اختلافات سے کوئی دلچیسی نہ تھی اور انہوں نے ان کے سبھی فرقوں کو مکمل مذہبی آزادی عطاکی۔ شام کے عیسائی فرقوں کے لیے چونکہ مسلمان رحمت کا باعث بنے تھے، اس وجہ سے انہوں نے ان کے خلاف کوئی بغاوت برپانہ کی اور ایرانیوں کے برعکس مکمل طور پر مسلمانوں کے وفادار رہے۔

ساز شوں کا اصل مرکز کوفیہ تھا۔ یہاں پر ایسے مفسدلوگ موجو دیتھے جو انار کی پیدا کرناچاہتے تھے۔ یہی وہ لوگ تھے جو حضرت عمر رضی

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 173 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اللہ عنہ جیسے سخت ایڈ منسٹریٹر کے دور میں بھی اپنے گور نروں کے خلاف ساز شیں کرنے سے بازنہ آتے تھے۔ایبانہیں تھا کہ کوفہ کے تمام باشندے ایسے تھے۔ ان کی غالب اکثریت دین پر چلنے والے نیک لوگوں کی تھی البتہ یہاں کی آبادی میں فسادیوں کا تناسب دوسرے شہروں کی نسبت زیادہ تھا۔انہوں نے 130/651 میں یہاں پر پہلا فساد بر پاکیااور ایک نوجوان ابن صیسمان خزاعی کو قتل کر دیا۔ اس واقعہ کو اس کے ایک پڑوسی صحابی ابوشر ترکر ضی اللہ عنہ دیکھر ہے تھے۔انہوں نے شور مچاکر ان لوگوں کو گر فتار کروا دیا۔ مقد مے کی ساعت ہوئی اور گورنر کوفہ ولید بن عقبہ رضی اللہ عنہ نے حضرت عثمان سے بوچھ کر ان فسادیوں کو قتل کروا دیا۔ ابوشر ترکر ضی اللہ عنہ اس وجہ سے کوفہ منتقل ہوئے تھے کہ وہ جہاد میں حصہ لے سکیں۔ یہ صور تحال دیکھ کر انہیں خطرے کا احساس ہوا اور وہ اپنے اہال و عیال سمیت واپس مدینہ چلے آئے۔<sup>17</sup>

ولید بن عقبہ اس وقت تک کو فہ میں محبوب ترین شخصیت تھے کیونکہ وہ عام لو گوں، خاص کر غلاموں اور لونڈیوں کی کفالت کرتے تھے۔ <sup>19</sup> وہ نہایت ہی اعلی درجے کے منتظم تھے اور آرمینیا کے بہت سے علاقوں کے فاتح تھے۔ اب باغیوں نے انہیں بدنام کرنے کی

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 174 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> طبری - 35H/3/1-307

<sup>18</sup> ايضاً - 372-35H/3/1

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> الضاً **- 35H/3/1-285** 

ٹھانی۔ ولید اپنے گھر کا دروازہ کھلار کھتے تھے تا کہ کوئی بھی فریادی ان کے پاس ہر وقت آسکے۔ باغیوں نے رات کے وقت ان کے گھر میں گھس کر ان کی انگو تھی چرالی۔ پھر ولید پر شراب نوشی کا الزام عائد کر دیا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچ کر ولید کے خلاف گواہیاں بھی پیش کر دیں اور اپنی گواہی کے ثبوت میں انگو تھی پیش کر دی۔ حضرت عثمان جانتے تھے کہ الزام جھوٹا ہے لیکن عدالتی فیصلے ظاہری شہادت پر ہوتے ہیں۔ حضرت عثمان نے فرمایا: "ہم حد شرعی کو قائم کریں گے۔ جھوٹے گواہ کا ٹھکانہ جہنم ہے۔ میرے بھائی! تم صبر کرو۔" اس کے بعد انہوں نے ولید کو شراب نوشی کی سزاسنائی۔ 2 بعد میں انہی باغیوں کے پیروکاروں نے وہ جھوٹی روایت گھڑی جس کے مطابق سورۃ المجرات کی آیت 6، ولید بن عقبہ کے بارے میں نازل ہوئی تھی۔ اس روایت کا مقصد بھی سوائے ولید کو بدنام کرنے کے اور پچھ نہ تھا۔ ان کی معزولی پر کو فہ کے عوام میں بے چینی کی اہر دوڑ گئی اور لونڈیوں نے مرشے کہے۔

اس کے بعد حضرت عثمان نے سعید بن عاص رضی اللہ عنہما کو کو فیہ کا گور نر مقرر کیا۔ سعید بھی پیٹیم تھے اور ان کی پر ورش حضرت عثمان نے کی تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان کی صلاحیتوں کو دیکھتے ہوئے انہیں متعدد عہدوں پر قائم رکھا تھا۔ سعید کو فیہ میں ایک خاص مجلس منعقد کرتے تھے جس میں وہ اہم معاملات طے کرتے تھے۔ ایک دن اس مجلس میں بعض فسادی موجود تھے۔ باتوں ہی باتوں میں تلخ کلامی ہوئی اور انہوں نے ایک نوجو ان کو حضرت سعید کے سامنے زدو کوب کرتے ہوش کر دیا۔ ان میں مالک اشتر، ابن ذی الحبکہ، جندب، صعصعہ، ابن الکواء بن کمیل اور عمیر بن ضائی نمایاں تھے اور بیرسب کے سب وہ لوگ ہیں جن کے نام قاتلین عثمان کی کر دار کے ضمن میں بیان کیے گئے ہیں تاہم ہم یقین سے کچھ نہیں کہہ سکتے کیونکہ بیہ محض تاریخی روایات ہی ہیں اور ان کی بنیاد پر کسی کی کر دار کشی نہیں کرنی چا ہے۔ حضرت سعید نے معاملہ سنجا لئے کی کوشش کی لیکن کو فیہ میں فساد چھیٹا گیا۔ حضرت عثمان نے انہیں لکھ کر بھیجا کہ ان مفسدین کوشام میں جلاو طن کر دیں۔ وہاں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے انہیں نظر بندر کھا اور ان کے ساتھ حسن سلوک کیا انہیں ایک نے ساتھ صبح شام کھانا کھا یا اور ان کی دلجو کی گی ۔ آپ نے انہیں بھر پور طریقے سے سمجھانے کی کوشش کی کیکن سے لوگ کیا، انہیں ایک بینوں میں شدین بین میں میں جلو کے ساتھ شخام کی کی روایت کے مطابق قبیلیہ قریش بالخصوص صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں دل میں شدید بغض رکھتے تھے۔ یہاں ہم طبری کی روایت کے مطابق قبیلیہ قریش بالخصوص صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کیا کہ بین ، جس سے ان کی اندرونی کیفیت کا اندازہ ہوتا ہے:

معاویہ: آپ لوگ عرب قوم میں سے ہیں، آپ نے اسلام کے ذریعہ عزت حاصل کی اور اسی کی بدولت دوسری قوموں پر غالب آئے اور ان کے مر اتب اور میر اث آپ کو ملی۔ جھے یہ اطلاع ملی ہے کہ آپ قریش سے ناراض ہیں۔ اگر قریش کا قبیلہ نہ ہو تا تو آپ اسی طرح ذکیل وخوار رہتے جیسا کہ پہلے تھے۔ [دور جاہلیت میں عرب کے سرحدی قبائل روم اور ایران کے تحت رہنے پر مجبور تھے۔] آپ کے حکمران آج تک آپ لوگوں کے لیے ڈھال سے ہوئے ہیں۔ اس لیے آپ اپنی ڈھال سے الگ نہ رہیے۔ آپ کے حکام آج کل آپ کی زیاد تیوں پر صبر کر رہے ہیں اور آپ کی دی گئی تکالیف کو برداشت کر رہے ہیں۔ خدا کی قشم! اپنی حرکوں سے باز آجائے ورنہ اللہ آپ کے اوپر وہ حاکم مسلط فرمائیں گے جو آپ پر ظلم وستم کرے گاور اسے صبر و تحل کا کوئی خیال نہیں ہگا۔ اس طرح آپ لوگ اپنی زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی عوام پر ظلم کرنے پر ظلم وستم کرے گاور اسے صبر و تحل کا کوئی خیال نہیں ہگا۔ اس طرح آپ لوگ اپنی زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی عوام پر ظلم کرنے

<sup>20</sup> الضاً - 35H/3/1-312

مبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات Page 175 of 507

میں ان لو گول کے شریک اور ذمہ دار سمجھے جائیں گے۔

ا يك باغى (غالباً صعصعه بن صوحان): آپ نے قریش كا ذكر كیا ہے، مگر قریش كا قبیلہ عرب میں اكثریت میں نہیں ہے اور نہ ہی وہ دور جاہلیت میں سب سے طاققور قبیلہ تھا كہ آپ ہمیں اس سے خوفزدہ كریں۔ آپ نے ڈھال كاذكر كیا ہے تو ڈھال جب ٹوٹ جائے گی تو ہمارے لیے میدان خالی ہوجائے گا۔

باغی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی باتوں کو سمجھنے پر تیار نہ ہوئے اور یہی کہتے رہے کہ '' آپ لوگ حکومت کے اہل نہیں ہیں۔'' بالآخر بات بڑھ گئی اور انہوں نے حضرت معاویہ پر حملہ کر دیااور ان کے سر اور داڑھی کے بالوں کو پکڑ کر تھینچنے لگے۔اس پر آپ نے فرمایا: تھہر جاؤ! یہ کوفہ نہیں ہے۔ واللہ! اگر اہل شام کویہ علم ہو گیا کہ تم نے میرے ساتھ، جو ان کا حاکم ہے، یہ سلوک کیا ہے، تو میں انہیں تمہیں قتل

Page 176 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> اليناً - 35H/3/1-361

کرنے سے نہیں بچپاسکوں گا۔میری جان کی قشم! تمہاری باتیں ایک دوسرے سے ملتی جلتی ہیں۔" یہ کہہ کروہ ان کے پاس سے اٹھ گئے اور فرمایا: "واللہ! میں اب تمہیں کبھی نہیں بلواؤں گا۔" <sup>22</sup>

اس کے بعد حضرت معاویہ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کو ایک خط لکھا جس میں ان مفسدین کی بیہ تفصیلات بیان فرمائیں:

امیر المو منین! آپ نے میری طرف ان لوگوں کو بھیجا ہے، جو شیطان کی زبان سے گفتگو کرتے ہیں اور شیطان ہی سے رہنمائی حاصل کرتے ہیں۔

یہ لوگوں کے پاس آکر دعوی کرتے ہیں کہ بیہ قرآن کی تعلیم پیش کر رہے ہیں۔ اس طرح یہ مسلمانوں کو غلط فہی میں مبتلا کرتے ہیں کیونکہ ہر

شخص ان کا اصل مقصد نہیں سمجھ سکتا ہے۔ ان کا مقصد تفرقہ اور انتشار پھیلانا ہے اور یہ فتنہ و فساد پھیلانا چاہتے ہیں۔ اسلام انہیں گراں گزر تا

ہے اور یہ اس سے بیز ار ہیں بلکہ شیطان کی غلامی ان کے دل میں سرایت کر چکی ہے۔ ان لوگوں نے کوفہ میں اپنے گرد بہت سے لوگوں کو خراب

کر دیا ہے۔ مجھے ڈر ہے کہ اگر یہ اہل شام کے در میان رہے تو یہاں کے لوگوں کو بھی اپنی جادو بیانی اور فسق فجور کے ذریعے خراب کریں گے۔ آپ

انہیں ان کے شہر لوٹاد بیجے تا کہ یہ اس شہر میں رہیں جہاں سے ان کی منافقت بھوٹی ہے۔ والسلام۔ 23

حضرت معاویہ کے اس خطسے باغیوں کے اصل مقصد کا اندازہ ہو تاہے۔ ان کی تحریک کا مقصد اس کے سوااور پچھ نہ تھا کہ فقنہ و فساد اور انتشار پھیلا کر اقتدار پر قبضہ کیا جائے۔ اس کے بعد انہوں نے ان لوگوں کو شام کے شہر حمص کی طرف بھیج دیا جہاں کے حاکم عبدالرحمن بن خالد بن ولید تتے جو کہ حضرت معاویہ کے ماتحت تھے۔ انہوں نے ان کے ساتھ ان کے شایان شان سلوک کیا اور کہا:

" مجھے نہیں معلوم کہ میں تہمیں کیسے مخاطب کروں۔ آیاتم عرب ہویا مجمی ؟ مجھ سے اس طرح بات نہ کرنا جیسی میری اطلاع کے مطابق تم معاویہ سے کرتے تھے۔ میں خالد بن ولید کا بیٹا ہوں اور وہ وہ شخص ہیں جنہیں آزمانے والے آزما چکے ہیں۔ میں مرتدین کی کمر توڑنے والے کا بیٹا ہوں۔ خدا کی فتم یا اس میں مرتدین کی کمر توڑنے والے کا بیٹا ہوں۔ خدا کی فتم! اے کمینے صعصعہ! اگر مجھے معلوم ہوا کہ میرے کسی ساتھی نے تمہاری ناک توڑ دی ہے اور پھر تمہارا خون چوس لیا ہے تو میں تمہیں خدا کی دول گا۔"

عبدالرحمن نے انہیں خوب ذلیل کیا اور وہ خود سوار ہو کر نکلتے تو انہیں ساتھ پیدل دوڑاتے۔ ننگ آکر ان باغیوں نے معافی ما نگی۔ مالک اشتر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس حاضر ہوا اور معافی کا طلب گار ہوا۔ نیک دل خلیفہ نے اسے معاف کرکے آزاد کر دیا۔ 24 ایک موقع پر باغیوں نے یہ منصوبہ بنایا کہ خاموشی سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو شہید کر دیا جائے۔ دوباغی عمیر بن ضابی اور کمیل بن زیاد مدینہ روانہ ہوئے اور انہوں نے خلیفہ کے معمولات پر نظر رکھنا شروع کی۔ کمیل نے ایک موقع پر گھات لگا کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر حملہ کرنا چاہا۔ آپ نے اسے بھانی لیا اور اس پر پہلے وار کر دیا جس سے یہ زخمی ہو گیا۔ اس نے واویلا مجادیا: "امیر

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات Page 177 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> الضاً **-** 35H/3/1-368

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ايضا

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ال**صناً -** 35H/3/1-364

المومنین! آپ نے مجھے زخی کر دیا ہے۔" آپ نے فرمایا: "تم مجھ پر اچانک حملہ نہیں کرناچاہتے تھے؟" اس نے کہا: "اس اللہ کی قسم! جومیر امعبود ہے! ایسانہیں تھا۔" اسے میں اور لوگ بھی اکٹھے ہو گئے اور اس کی تلاش لینے کاارادہ کیا مگر خلیفہ نے انہیں روک دیا اور فرمایا: "واللہ! میر اخیال یہی تھا کہ تم (مجھے قتل کرنے کے) ارادے سے آئے ہو۔اگر میں سچاہوں تواللہ اجر عظیم عطا کرے گااور اگر تم جھوٹے ہو تواللہ تمہیں ذلیل کرے گا۔" یہ کہہ کر آپ اپنے پاؤں پر بیٹھ گئے اور فرمانے لگے: "کمیل! تم مجھ سے بدلہ لے لو۔" یہ کہہ کر آپ دوزانو ہو گئے۔اس نے کہا: "میں نے آپ کو چھوڑ دیا۔"<sup>25</sup>اس طرح سے یہ سازش بھی ناکام ہو گئے۔

ان واقعات سے باغی تحریک پر کوئی اثر نہ پڑا بلکہ انہوں نے اپنی سر گر میاں خفیہ طریقے سے جاری رکھیں اور کوفہ ،بھر ہ اور مصر میں کچھ ساتھی اکٹھا کرنے میں کامیاب ہوگئے۔اس سے اندازہ ہو تاہے کہ اس وقت انٹیلی جنس کا نظام کچھ کمزور پڑ گیا تھاور نہ ان اوگوں کے ہاتھ آ جانے کے بعد ان کے بقیہ ساتھیوں کا سراغ لگانا مشکل نہ تھا۔ ایسا محسوس ہو تاہے کہ اس وقت حضرت عثمان ، معاویہ ،سعید بن عاص اور عبد الرحمن بن خالد بن ولیدر ضی اللہ عنہم اس تحریک کی وسعت اور گہر ائی کا اندازہ نہ لگا سکے جو آئس برگ کی طرح اندر ہی اندر پھیل چکی تھی۔اس وجہ سے انہوں نے اسے زیادہ اہمیت نہ دی اور اس تحریک کو انڈر اسٹیمیٹ کیا۔

# بدلتے ہوئے ساجی حالات سے باغی تحریک نے کیسے فائدہ اٹھایا؟

حضرت عمررضی اللہ عنہ ہی کے دور سے بعض الیی ساجی تبدیلیوں کا آغاز ہو چکاتھا، جن کافائدہ باغیوں نے اٹھایا۔ حضرت عمر کے آخری دور تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے متعد دقر بی صحابہ یکے بعد دیگرے دنیا سے رخصت ہو چکے تھے جس کی وجہ سے اگلی نسلوں کی تعلیم و تربیت کی ذمہ داری بقیہ صحابہ پر آپڑی تھی۔ ان کی تعداد لاکھوں تعلیم و تربیت کی ذمہ داری بقیہ صحابہ پر آپڑی تھی۔ ان کی تعداد لاکھوں میں تھی۔ یہی وجہ تھی کہ ہر شخص پر انفرادی توجہ دے کر اس کی دینی اور اخلاقی تربیت ایک مشکل کام بن گیا۔ اس وقت بعض لوگوں نے قبائلی بنیادوں پر گروہ بندیوں کا آغاز کر دیا۔ حضرت عمر نے انہیں اس پر سخت تنبیہ کی اور فرمایا:

ججے یہ اطلاع ملی ہے کہ آپ لوگوں نے (مخصوص) گروپ بنا لیے ہیں۔ جب دواشخاص ملتے ہیں تو یہ کہاجا تا ہے کہ وہ فلال کے ساتھیوں میں سے ہیں اور وہ فلال کے۔ اس طرح کی مجلسوں اور محفلوں کی کثرت ہوگئ ہے۔ واللہ! یہ چیز تمہارے دین میں تیزی سے پھیل رہی ہے۔ نیز آپ لوگوں عزت اور شر افت اور خود آپ کی ذات میں بھی دخل انداز ہور ہی ہے۔ مجھے تووہ زمانہ نظر آرہاہے کہ آپ کے بعد جولوگ آئیں گے، وہ یہ کہیں گے: "یہ فلال کی رائے ہے۔" اس طرح یہ لوگ اسلام کو کئی حصوں میں بانٹ دیں گے۔ آپ اپنی مجالس کو وسیع سجیجے اور مل کر بیٹھا سجیے۔ اس طرح آپ کا اتحاد وا تفاق ہمیشہ قائم رہے گا اور دو سرے لوگوں میں آپ کار عب زیادہ قائم رہے گا۔ اے اللہ! لگتا ہے کہ یہ لوگ مجھ سے اکتا گئے ہیں۔ میرے احساسات ان کے خیالات سے مختلف ہیں۔ مجھے نہیں معلوم کہ ہماری حالت کیا ہوگی۔ مجھے اتناعلم ہے کہ ان کا صرف اپنے قبیلہ

<sup>25</sup> الضاً - 35H/3/1-461

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہی سے تعلق ہے۔ مجھے اپنی جانب اٹھالے۔<sup>26</sup>

حضرت عمرنے قریش اور انصار پریہ یابندی عائد کرر کھی تھی کہ ان کی اجازت کے بغیر کوئی کسی دوسرے شہر میں آباد نہ ہو۔اس یابندی کا مقصدیہ تھا کہ مرکز مضبوط رہے اور صحابہ کرام کی اولا دوں کی تربیت خالص دینی ماحول میں ہو۔ دیگر شہر وں میں بہت سے غیر مسلم اور السے لوگ آباد تھے جن کے ساتھ اختلاط کی صورت میں اندیشہ تھا کہ صحابہ کرام کی اگلی نسل میں کچھ مسائل نہ پیدا ہو جائیں۔ اس کے ساتھ ایک مسلہ بیہ بھی تھا کہ اگر سر داران قریش مختلف علا قوں میں جاکر آباد ہو جاتے توان کی فیاضی اور کر دار کی وجہ سے لوگ ان کے گر داکٹھا ہونانشر وع ہو جاتے۔ ممکن ہے کہ ایک دونسلوں کے بعدیہ گروپ سیاسی یارٹیوں کی شکل اختیار کر جاتے اور امت میں انتشار پیداہو تا۔

روایات سے ایسالگتا ہے کہ لوگ حضرت عمر کی اس پالیسی سے نالاں تھے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہمانے یہ پالیسی تبدیل کی اور مہاجرین و انصار کی بڑی تعداد مدینہ سے نکل کر دوسرے شہروں میں آباد ہوئی۔ اس میں دینی مقاصد بھی تھے کہ ان شہروں میں نومسلموں کی دینی تربیت کی جائے اور دنیاوی اعتبار سے بھی ان علا قول کے انتظام میں ان حضرات کے لیے ملاز متیں موجود تھیں اور کاروبار کے مواقع بھی زیادہ تھے۔ اس پالیسی کی وجہ سے حضرت عثمان بہت مقبول ہو گئے تھے۔ <sup>27</sup> تاہم اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ مدینہ کے مر کز میں مین یاور کم پڑ گئی جس سے باغیوں نے بھریور فائدہ اٹھایا۔

حضرت علی، طلحہ، زبیر اور سعد رضی الله عنهم نے مختلف علا قوں میں زمینیں خریدیں اور ان کی آمدنی کابڑا حصہ ان علا قوں کے غرباء و مساکین پر خرچ کرنے گئے جس کی وجہ سے یہ حضرات مختلف علاقوں میں بہت مقبول ہو گئے۔حضرت علی مصرمیں،حضرت طلحہ بصر ہ میں اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہم کوفیہ میں جب مقبول ہوئے تولو گوں نے اس قشم کی باتیں کرناشر وع کر دیں کہ اگلے خلیفہ علی ہوں گے، یاطلحہ ہوں گے یاز بیر ہوں گے۔ باغیوں نے اس صور تحال سے اس طرح فائدہ اٹھایا کہ انہی مقبول عام شخصیات کے نام کو استعمال کیااور ان کے نام سے جعلی خطوط لکھ لکھ کرلو گوں کو ور غلانا شر وع کر دیا۔

حضرت عمر اور عثان رضی الله عنهما کے زمانوں میں پہلے فتوحات اور پھر مفتوحہ زمینوں کے خراج کی وجہ سے بے پناہ مال و دولت عالم اسلام میں آنے لگا۔ اس سے عرب نوجوانوں میں وہ برائیاں پیداہونے لگیں جو کہ امیر والدین کی اولاد میں پیداہو ہی جاتی ہیں۔ ان کا وقت کھیل تماشوں میں گزرنے لگا اور نوبت یہاں تک پینچی کہ حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کو کاروائی کرنایڑی۔ مدینہ اور دیگر شہر وں کے بہت سے لڑکے کبوتر بازی کے شوقین بن گئے تھے اور اس میں وقت گزار نے لگے تھے۔ کھیل کو د ایک حد میں رہے توٹھیک رہتا ہے لیکن میہ بہت زیادہ ہو گیا تو حضرت عثمان نے اس پریابندی لگائی۔ بعض نوجوانوں نے نشہ کرنا بھی شروع کر دیا۔ طبری کے بیان کے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 179 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> الضأ - 23H/3/1-236

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ايضاً **-** 35H/3/1-454

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

مطابق سوائے شام کے، بقیہ شہروں میں دولت مندی کے یہ مسائل پیدا ہوئے۔<sup>28</sup> کہتے ہیں کہ فارغ ذہن شیطان کا گھر ہو تا ہے۔ چنانچہ باغیوں کوان نوجوانوں کوور غلانے کامو قع مل گیا۔

# باغیوں نے براپیگنڈاکے ہتھیار سے کام کس طرح لیااور بیاکس حد تک کامیاب ہوا؟

یرا پیگنڈا کا اصول ہے کہ حجوٹ کو اتنی مرتبہ بولو کہ لوگ اسے سچ مان لیں۔ بیہ کام کس کیسے کرتا ہے؟ موجو دہ دور میں اس کی مثالیں روزانہ کے اخبارات، اداریوں، کالمز، ٹی وی ٹاک شوز اور کتابوں کی صورت میں دیکھی جاسکتی ہے۔ دور قدیم میں اس کا طریقہ کاریکھ مختلف ہوا کرتا تھا کیونکہ ذرائع نقل وحمل اور ذرائع ابلاغ اسے ترقی یافتہ نہ تھے۔اسے ہم ایک مثال سے واضح کرتے ہیں:

فرض کیجیے کہ آپ قدیم دور کے کسی شہر میں رہتے ہیں۔ باہر کی دنیاسے آپ کارابطہ صرف انہی لو گوں کے ذریعے قائم ہے جو تجارت یا کسی اور غرض سے دوسرے شہروں کا سفر کرتے ہیں۔اجانک ایک شخص باہر سے سفر کرکے آتا ہے۔شکل وصورت سے وہ بڑاہی معتبر اور مذہبی آدمی نظر آتا ہے۔اس کے ساتھ کچھ اور مذہبی سے لوگ ہیں جو اس کے زہدو تقوی کی گواہی دیتے ہیں۔وہ آپ سے کہتا ہے کہ میں فلاں شہر گیاتھا، وہاں کا گورنر توبہت ظلم کررہاہے۔اس طرح اس" ظلم" کے چندایک واقعات وہ آپ کوسنادیتاہے۔ممکن ہے کہ آپاس کی بات کااعتبار نہ کریں۔ کچھ دن بعدا یک دوسر اشخص آتاہے اور وہ بھی ایسی ہی کہانیاں سنادیتاہے۔اگر دس بارہ ایسے افراد آکر آپ کواس تواتر سے کھانیاں سنائیں تو آہستہ آہستہ آپ ان سے متاثر ہونے لگیں گے اور دوسرے شہر کی حکومت کے بارے میں بد گمان ہو جائیں گے۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف پر اپیگیٹڈ ااسی طرح کیا گیا اور بعض لو گوں کو بیہ محسوس ہونے لگا کہ ہم تو بڑے اچھے حالات میں ہیں لیکن دوسرے تمام شہر وں میں حکام بڑا ظلم وستم کر رہے ہیں۔

ظلم وستم کی داستا نیں بھی بڑی دلچیپ تھیں۔ یہ کہا گیا کہ امیر المومنین کے لیے سفیدیو ستین حاصل کرنے کے لیے ہماری بکریوں کو ذبح کر کے ان کی کھال اتار لی جاتی ہے۔ ہم توبیہ بھی بر داشت کرتے رہے لیکن اب تو ہماری ہر خوبصورت لڑکی کوبیہ اٹھا کرلے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ یر ذاتی نوعیت کے الزامات لگائے گئے کہ آپ اقربایروری کرتے ہیں، اپنے خاندان کے لو گوں کو حکومتی عہدوں پرمسلط کرتے ہیں، سر کاری خزانے کواپنے رشتہ داروں پر لٹاتے ہیں وغیر ہ وغیر ہ ۔ ان تمام الزامات کا ہم علیحد ہ سیشنز میں مطالعہ کریںگے۔

باغیوں کا بیر پراپیگنڈامجموعی طور پر ناکام رہااور اس سے کوئی بہت زیادہ لوگ متاثر نہ ہوئے۔ عالم اسلام کی اس وقت کی آبادی کروڑوں میں تور ہی ہو گی جبکہ ان تینوں شہر وں یعنی بصر ہ، کو فیہ اور مصر کی آبادی بھی اس وقت لا کھوں میں تھی مگر ان باغیوں کو بمشکل چند ہز ار لوگ مل سکے۔ اپنی نرمی اور حلم کی وجہ سے حضرت عثمان ایک نہایت ہی محبوب خلیفہ تھے۔ اگر مسلم دنیا کی آبادی کی اکثریت میں بیہ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 180 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>الصِناً **-**35H/3/1-456

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

پراپیگنڈا کامیاب ہو گیا ہو تا تو آپ کے قصاص کے لیے مجھی اتنے لوگ نہ نگلتے کہ جنگ و جدال کی نوبت آ جاتی۔ تاہم ان چند ہزار انقلابیوں نے اتناضر ور کر لیا کہ خلیفہ مظلوم کو شہید کر کے عالم اسلام میں چند سال فتنہ بریا کیے رکھا۔

باغیوں کاایک خاص طریقہ یہ تھا کہ وہ صحابہ کرام کے ناموں سے فرضی خطوط لکھاکرتے تھے اور پنیجے ان کی دستخط بھی کر دیتے اور مہر بھی لگا دیتے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک انگو تھی تھی جس سے حضور مہرلگا یا کرتے تھے۔ یہ انگو تھی آپ کے بعد خلفائے راشدین میں منتقل ہوتے ہوتے حضرت عثمان کے پاس آئی۔اس انگو تھی کی حیثیت سر کاری مہر کی تھی اور خلفائے راشدین اس سے اپنے خطوط پر مہر لگایا کرتے تھے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ ایک بار کنویں کے کنارے بیٹھے تھے۔ انگو تھی انگلی میں کچھ ڈھیلی تھی،اس وجہ ہے وہ کنویں میں گر گئی۔لو گوں نے اس کنویں میں اسے تلاش کیا اور اس کا سارایانی نکال دیا لیکن انگو تھی نہ ملی۔ ممکن ہے کہ یہ باغیوں کے کسی ایجنٹ کے ہاتھ لگ گئی ہو۔ بعد میں باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے نام سے جعلی خطوط کھے جن پریہ مہر گلی ہوئی تھی۔ یہ بھی ممکن ہے کہ انہوں نے واپی ہی ایک مہر بنوالی ہو۔ ان باغیوں نے خاص کر حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے نام سے جھوٹے خطوط لکھے۔ ان کا مقصدیہی تھا کہ ایک طرف حضرت عثمان کے خلاف بغاوت کھڑی ہو جائے اور اس میں جو کچھ غلط ہو ،اس کا الزام حضرت علی، طلحہ اور زبیریر آ جائے۔

#### عبد الله بن ساكاكر دار كيا تها؟

طبری کی روایات کے مطابق عبداللہ بن ساکا تعلق یمن سے تھا۔ یہ حمیری قبائل سے تعلق رکھنے والاایک یہو دی تھاجس نے بظاہر اسلام قبول کیااور اس کے بعد اس نے ایک ایک شہر جا کر وہاں باغی تحریک کو منظم کرنے کی کوشش کی۔ یہ خاص کر اس بات کی دعوت دیتاتھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حق میں وصیت کی تھی لیکن پہلے تین خلفاءنے ان کاحق غصب کر لیا۔<sup>29</sup> ملو کیت کے پرور دہ لو گوں کے لیے اس بات کو سمجھنا آسان تھا کہ باد شاہ کا جائشین اس کے خاندان ہی سے ہوناچاہیے۔اس طرح سے ابن سبانے حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے نام کاغلط استعمال کر کے بعض لو گوں کوور غلالیا۔

موجو دہ دور کے بعض اہل تشیع ابن سباکے وجو د ہی ہے انکار کرتے ہیں۔ان کاموقف یہ ہے کہ ابن سباسے متعلق طبری کی تمام روایات صرف سیف بن عمرسے منقول ہیں اور سیف کے بارے میں ہم جانتے ہیں کہ وہ ایک جھوٹاراوی ہے۔ تاہم یہ بات درست نہیں ہے کیونکہ ابن سباسے متعلق روایات تاریخ ابن عساکر میں بھی موجو دہیں جن میں سیف بن عمر کے علاوہ دیگر راوی بھی اسے روایت کرتے ہیں۔ ابن عساکرنے شخصیت نمبر 3306 پر ابن سبا کو بیان کیا ہے۔ انہوں نے ابن سباکے تذکرے کی بہت سی اسناد بیان کی ہیں، جن میں سے چندا یک کو ہم بطور مثال یہاں درج کر رہے ہیں۔ آپ خو د دیکھ سکتے ہیں کہ ان میں سے کسی میں سیف بن عمر کانام نہیں ہے:

• أخبرنا أبو البركات الأنماطي أنا أبو طاهر أحمد بن الحسن وأبو الفضل أحمد بن الحسن قالا أنا عبد الملك بن

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 181 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> الصِناً - 35H/3/1-388

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ مسلم تاريخ

محمد بن عبد الله أنا أبو علي بن الصواف نا محمد بن عثمان بن أبي شيبة نا محمد بن العلاء نا أبو بكر بن عياش عن مجالد عن الشعبي

- أنبأنا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن إبراهيم بن الحطاب أنا أبو القاسم علي بن محمد بن علي الفارسي ح وأخبرنا أبو محمد عبد الرحمن بن أبي الحسن بن إبراهيم الداراني أنا سهل بن بشر أنا أبو الحسن علي بن منير بن أحمد بن منير الخلال قالا أنا القاضي أبو الطاهر محمد بن أحمد بن عبد الله الذهلي نا أبو أحمد بن عبدوس نا محمد بن عباد نا سفيان نا عبد الجبار بن العباس الهمداني عن سلمة بن كهيل عن حجية بن عدي الكندي
- أخبرنا أبو القاسم يحيى بن بطريق بن بشرى وأبو محمد عبد الكريم بن حمزة قالا أنا أبو الحسن بن مكي أنا أبو القاسم المؤمل بن أحمد بن محمد الشيباني نا يحيى بن محمد بن صاعد نا بندار نا محمد بن جعفر نا شعبة عن سلمة عن زيد بن وهب عن علي

#### ابن عساکر کی ایک روایت کویہاں ہم ترجے کے ساتھ نقل کررہے ہیں:

أخبرنا أبو بكر أحمد بن المظفر بن الحسين بن سوسن التمار في كتابه وأخبرني أبو طاهر محمد بن محمد بن عبد الله السنجي بمرو عنه أنا أبو علي بن شاذان نا أبو بكر محمد بن جعفر بن محمد الآدمي نا أحمد بن موسى الشطوي نا أحمد بن عبد الله بن يونس نا أبو الأحوص عن مغيرة عن سباط: حضرت على رضى الله عنه كواطلاع ملى كه ابن سوداء حضرات ابو بكر اور عمر (رضى الله عنهما) كے بارك ميں گتاخيال كرتا ہے۔ انہول نے اسے بلوايا اور تلوار منگوالی۔ (ياراوی نے يول بيان كى كه) آپ نے اس كے قتل كا اراده فرماليا۔ اس كے بارك ميں لوگوں نے سفارش كى تو آپ نے فرمايا: "بيه اس شهر ميں نہيں رہے گا، جہال ميں ہوں۔" پھر اسے مدائن كى طرف جلاوطن كرديا۔ 13

صرف اہل سنت ہی نہیں، بلکہ متقد مین شیعہ علاء بھی ابن سبا کے وجود کو تسلیم کرتے ہیں۔ یہاں ہم مشہور شیعہ عالم محمد بن عمر بن عبر العزیز الکشی (385/995) کی علم رجال پر لکھی گئی مشہور کتاب "رجال الکشی" سے عبد اللہ بن سبا کے بارے میں موجود تمام روایات نقل کر رہے ہیں جن میں خود اہل تشیع کے راویوں نے ائمہ اہل بیت کے بیانات، عبد اللہ بن سبا کے بارے میں نقل کیے ہیں۔ ہمیں معلوم نہیں کہ یہ اسناد ان کے ہاں کس درجے کی ہیں، مگر بہر حال ان کی سند میں سیف بن عمر موجود نہیں ہے۔ یہ روا بیتنیں اتنی زیادہ اور متنوع (Diverse) ہیں کہ یہ حد تواتر تک بہنچ جاتی ہیں:

حدثني محمد بن قولوية، قال حدثني سعد بن عبدالله بن أبي خلف القمي قال حدثني محمد بن عثمان العبدي عن يونس بن عبد الرحمن عن عبدالله بن سنان قال حدثني أبي عن أبي جعفر عليه السلام: ابوجعفر (محمد باقر) عليه السلام في عبدالله بن سنان قال حدثني أبي عن أبي جعفر عليه السلام، الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام تك يه بات يبني توانهول ني الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام تك يه بات يبني توانهول ني السلام بن الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام تك يه بات يبني الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام تك يه بات يبني الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام تك يه بات يبني الله عليه السلام بن الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام بن الله تعالى تصدامير المومنين عليه السلام بن الله تعالى تصداله الله بن الله

<sup>3306</sup> ابن عساكر - تاريخ مدينه دمشق - مكتبه مشكاة الاسلاميه - جلد 42 - س 222 - بيروت: دار الفكر - جلد 29 ص 3 - جلد 3 مثلة الاسلامية - جلد 92 الاسلامية - جلد 92 - بيروت: دار الفكر - جلد 92 مثلة الاسلامية - مثلة - مث

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ايضا - 29/9, 42/221

بلایا اور اس بارے میں پوچھا۔ اس نے اس کا اقرار کیا اور کہا: "جی ہاں۔ آپ ہی وہ (اللہ تعالی) ہیں۔ میرے دل میں یہ بات القاء کی گئی ہے کہ آپ اللہ ہیں اور میں نبی ہوں۔" امیر المومنین علیہ السلام نے اس سے فرمایا: "تمہاراستیاناس۔ شیطان نے تم پر قبضہ کر لیا ہے۔ اپنی اس بات سے رجوع کر لو اور توبہ کرو۔" اس نے انکار کردیا۔ آپ نے اسے قید کر دیا اور اسے تین دن تک توبہ کرنے کی تلقین فرمائی۔ جب اس نے توبہ نہ کی تو آپ نے اسے آگ میں جلوادیا اور فرمایا: "شیطان نے اسے گمراہ کر دیا تھا۔ وہ اس کے پاس آکر اس کے دل میں بات القاکر تا تھا۔

حدثني محمد بن قولوية، قال حدثني سعد بن عبدالله قال حدثنا يعقوب بن يزيد ومحمد بن عيسى عن ابن أبي عمير عن هشام بن سالم، قال سمعت أبا عبدالله عليه السلام يقول: ابوعبدالله (جعفر الصادق) عليه السلام نے اپنساتھيوں كے سامنے عبدالله بن سالى بات بان كى كه وہ امير المومنين على بن ابى طالب كے بارے ميں رب ہونے كادعوى كرتا تھا۔ انہوں نے بيان كيا: جب اس نے اس بات كادعوى كيا توامير المومنين عليه السلام نے اسے توب كرنے كى تلقين كى۔ اس نے انكار كيا توامير المومنين عليه السلام نے اسے توب كرنے كى تلقين كى۔ اس نے انكار كيا تواسے آگ ميں جلواديا۔

حدثني محمد بن قولوية، قال حدثني سعد بن عبدالله قال حدثنا يعقوب بن يزيد ومحمد بن عيسى عن علي بن مهزبار عن فضالة بن أيوب الأزدي عن أبان بن عثمان ، قال سمعت أبا عبدالله عليه السلام يقول: ابوعبدالله (جعفر الصادق) عليه السلام نے فرمايا: "الله تعالى، عبدالله بن سباير لعنت فرمائ وه امير المومنين عليه السلام كرب ہونے كادعوى كرتا تقال والله! امير المومنين عليه السلام توالله فرمانير دار بندے تقے بلاكت ہواس شخص پر، جس نے جموث كر ہمارى طرف منسوب كيا۔ يه گروه ہمارى جانب اليى باتيں منسوب كرتا ہے جو هم اپنے بارے ميں نہيں كہتے ہيں۔ ہم الله كے بال ان سے برى الذمه ہيں۔

عن یعقوب بن یزید عن ابن أبی عمیر وأحمد بن عیسی عن أبیه والحسین بن سعید عن ابن أبی عمیر عن هشام بن سالم عن أبی حمزة النمالي قال، قال علی بن حسین صلوات الله علیهما: حضرت علی بن حسین (زین العابدین) صلوة الله علیهانے فرمایا:

"الله اس شخص پر لعنت فرمائے جس نے علی کے بارے میں جموٹ گھڑا۔ جب میں عبدالله بن سباکا ذکر کرتا ہوں تو میرے جسم کے رو تکٹے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ یقیناً اس نے بہت بڑے امر کا دعوی کیا تھا جس کی کوئی حقیقت نہ تھی۔ علی علیہ السلام تو خداکی قسم! الله کے صالح بندے سے اور رسول الله (صلی الله علیہ وسلم) کے بھائی تھے۔ ان کی جو بھی بزرگی تھی، وہ الله کی جانب سے تھی اور اس کی بنیاد الله اور اس کے رسول کی اطاعت تھی۔ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ کو بھی صرف اطاعت (خداوندی) کے سبب ہی بزرگی ملی تھی۔

عن محمد بن خالد الطیالسي عن ابن أبی بخران عن عبدالله قال قال أبو عبدالله علیه السلام: ابوعبدالله (جعفر الصادق) علیه السلام نے فرمایا: "ہم اہل بیت سے ہیں۔ ہم کسی ایسے کذاب کونہ چھوڑیں گے جوہم سے جھوٹ منسوب کرے اور ہماری سچائی کولوگوں کے سامنے اپنے جھوٹ سے زائل کرے۔ رسول الله صلی الله علیه وآلہ بات چیت کے معاملے میں لوگوں میں سب سے سچے سے اور تمام مخلوق میں سب سے برے سے حقے۔ مسلمہ نے آپ کے بارے میں جھوٹ گھڑا۔ اور امیر المومنین علیه السلام ، رسول الله کے بعد نیک لوگوں میں سب سے زیادہ سیح سے دو شخص جس نے آپ کے بارے میں جھوٹ گھڑا، آپ کی سچائی کی تکذیب کی، اور الله پر جھوٹا بہتان باندھا، وہ عبد الله بن سبا تھا۔ الله کے کہ عبد الله بن سبا یہودی تھا۔ وہ اسلام لایا اور علی علیه السلام کا جمایتی بن گیا۔ وہ جب یہودی تھا تو الشی کھتے ہیں: بعض اہل علم نے بیان کیا ہے کہ عبد الله بن سبا یہودی تھا۔ وہ اسلام لایا اور علی علیه السلام کا جمایتی بن گیا۔ وہ جب یہودی تھا تو

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 183 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

حضرت یوشع بن نون، جو حضرت موسی (علیمالصلوۃ والسلام) کے وصی (خلیفہ) تھے، کے بارے میں غلو کیا کرتا تھا۔ جب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ کی وفات کے بعد اسلام میں داخل ہواتو علی علیہ السلام کے بارے میں اسی قسم کی باتیں کرنے لگا۔ اس معاملے میں مشہور ہونے والے لوگوں میں وہ پہلا شخص تھاجو علی کی امامت کا اعلان کرتا تھا اور آپ کے دشمنوں سے آپ کی براءت ظاہر کرتا تھا اور آپ کے مخالفین کی کردار کشی کرتا تھا اور انہیں کا فرقرار دیتا تھا۔ یہیں سے شیعوں کے مخالفین کو باتیں بنانے کا موقع مل گیا اور انہوں نے کہا کہ تشیع اور رفض کا ماخذ یہودیت ہے۔ ذط شہر میں ستر آدمیوں کا گروہ ایسا تھاجو امیر المومنین علیہ السلام کے رب ہونے کی دعوت دیا کرتا تھا۔

حدثني الحسين بن الحسن بن بندار القمي، قال حدثني سعد بن عبدالله بن أبي خلف القمي، قال حدثنا أحمد بن محمد بن عبد عيسه وعبدالله بن محمد بن عيسى ومحمد بن الحين بن أبي الخطاب عن الحسن بن محبوب عن صالح بن سهل عن مسمع بن عبد الملك أبي سيار عن رجل عن أبي جعفر عليه السلام: ابو جعفر (محمد باقر) عليه السلام نے فرمايا: جب علی عليه السلام المل بحره کی جنگ (جمل) سے فارغ ہوئے توان کے پاس زطسے اليے ستر آدمی لائے گئے۔ انہوں نے آپ سے اپنے ليڈر کے ذریعے بات کی اور آپ نے ان کے ليڈر کی باتوں کی ترديد فرمائی۔ آپ نے ان سے فرمایا: "جيسا کہ آپ لوگ کہہ رہے ہیں، میں ویسانہیں ہوں۔ میں تواللہ کا بندہ اور مخلوق ہوں۔" انہوں نے آپ کی بات سے انکار کر دیا اور کہا: "آپ ہی وہ (اللہ تعالی) ہیں۔" آپ نے ان سے فرمایا: "اگر آپ لوگوں نے اس بات سے رجوع نہ کیا جو آپ کہہ رہے ہیں اور اللہ تعالی سے تو ہہ نہ کی تو میں ضرور ضرور آپ لوگوں کو مار ڈالوں گا۔" انہوں نے یہ بات مانے سے انکار کر دیا۔ آپ نے عکم دیا کہ ان کے لیے ایک گڑھا کھودا اور پھر اس میں کپڑے بھر دیے، پھر اس میں کپڑے بھر دیے، پھر اس میں کپڑے بھر دیے، پھر اس میں آگ لگادی اور انہیں مار ڈالا جائے۔ انہوں نے گڑھا کھودا اور پھر اس میں کپڑے بھر دیے، پھر اس میں انہیں کو تو میں میں داخل کر دیا۔ وہ لوگ اس مے مرگے۔ 3

اہل سنت اور اہل تشیع کی قدیم کتب میں موجو د ان روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ ابن سباایک حقیقی شخص تھا۔ اردن کے ڈاکٹر سامی عطا حسن نے ابن سبا کی شخصیت پر ایک تحقیقی مقالہ لکھا ہے جس میں انہوں نے ابو مخنف جیسے قدیم راوی کے حوالے سے ابن سباور اس کے پیروکاروں کے وجو دیر بحث کی ہے۔ ابن سباکے پیروکار "سبئیہ" کہلاتے تھے۔ <sup>33</sup>

یہ بات درست ہے کہ ابن سبا کی شخصیت کے گر دکتب تاریخ میں ایک دھند سی موجود ہے۔ اس کے تفصیلی حالات تاریخ کی کتب میں نہیں ملتے اور ملنے بھی نہیں چا ہمیں۔ آخر وہ ایک بڑی مافیا کا ڈان تھا، اگر اس کی شخصیت کا ہر کس وناکس کو پہتہ چل جاتا تو پھر اس میں اس کا کمال کیا ہو تا؟ اس کا لقب "ابن سوداء" بھی تھا جس کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ اس کی والدہ کا رنگ سیاہ تھا۔ اس لقب کے استعمال میں بھی کنفیو ژن پھیلائی گئی اور یہاں تک کہ صحافی رسول سیدنا عمار بن یاسر رضی اللہ عنہما کو ابن سوداء قرار دے دیا گیا۔ یہ سب ان باغیوں کا پر اپیگنڈ اتھا جس کا مقصد یہ تھا کہ کنفیو ژن پھیلائی جائے۔

Page 184 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشى \_ معرفة اخبار الرجال \_ بمبيئ: مطبع مصطفويه 1899 \_ ص72-70

http://www.4shared.com/office/35Byd8a-/\_\_\_\_.html (ac. 10 May 2012)

<sup>33</sup> سامي عطاحسن - عبد الله بن سباليهو دي اليماني بين الحقيقة والخيال - ص8-7 ـ اردن: جامعه آل بيت ـ (2012 www.ssaid.net

سیف بن عمر کی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ابن سامدینہ بھی آیا گریہاں اس کی دال نہیں گلی۔ اس کے بعد وہ شام گیا، وہاں اس نے جلیل القدر صحابہ حضرت ابو ذر غفاری اور ابو درداءرضی اللہ عنہما کو ور غلانے کی کوشش کی گرناکام رہا۔ اس کے لیے اس نے ان حضرات کے ایک خاص رجحان سے فائدہ اٹھانے کی کوشش کی۔ ان دونوں حضرات کاموقف یہ تھا کہ دولت کو جمع کرنادرست نہیں ہے بلکہ سب کی سب دولت کو فقراءو مساکین میں تقسیم کر دینا چاہیے۔ اس کے برعکس جمہور صحابہ کاموقف یہ تھا کہ دولت میں سے زکوۃ اداکر دی جائے اور مزید صد قات دیے جاتے رہیں تو اسے جمع کرنا جائز ہے۔ ابن سبانے اسی پہلوسے ان حضرات کو بھڑکانے کی کوشش کی۔ حضرت ابو در دارضی اللہ عنہ نے تو اسے جھڑک کر جھگا دیا جبہہ حضرت ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ نے صرف اتنا کیا کہ انہوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے اپناموقف پیش کیا۔ بہر حال ابن سباکی سازش ناکام رہی۔ اس کی دعوت کو کامیا بی بھر ہ، کو فہ اور خصاط میں جو کی۔ بالآخر وہ فسطاط میں جاکر مقیم ہوگیا اور وہاں اس نے اپنی تحریک کو منظم کیا۔

ابن سبااور اس کی پارٹی کے ستر آدمیوں کے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے سامنے پیش کیے جانے اور پھر اسے جلا کر ہلاک کیے جانے کا واقعہ ہمارے علم کی حد تک صرف اہل تشیع ہی کتابوں میں نقل ہواہے اور وہیں سے اہل سنت نے بھی اسے اپنی کتابوں میں بیان کیا ہے۔ ہمیں اس بات کی توقع حضرت علی رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی سے نہیں ہے کہ انہوں نے ایساکیا ہوگا۔ آخری روایت سے معلوم ہو تاہے کہ ابن سباکی موت دھویں سے ہوئی تھی۔

### حکومت نے باغی تحریک کے خلاف کیا اقد امات کیے؟

تاریخی روایات کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ حکومت نے باغی تحریک کوبڑی حد تک انڈر اسٹیمیٹ کیا، جس کی وجہ سے اس کی نئ کنی نہ کی جاسکی۔ چونکہ یہ مسلم تاریخ کی پہلی خفیہ تحریک تھی، اس وجہ سے شاید حکومتی اہل کاروں کو اس کی شدت کا اندازہ نہ ہو سکا۔ چونکہ ان حضرات کی توجہ بیر ونی فقوعات کی طرف زیادہ تھی، اس وجہ سے اندرونی انٹیلی جنس کا نظام زیادہ مضبوط نہ کیا جاسکا۔ حضرت عمر اور عثمان رضی اللہ عنہما کے ادوار میں امن وامان اس در ہے میں تھا کہ ایک اکیلی خاتون زیور پہن کر یمن سے چل کر جج کرنے آتی تھی مگر اسے کوئی خطرہ نہ ہو تا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ انٹیلی جنس قائم کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی جاسکی۔ ہمارے دور میں بھی ایساہی ہوتا ہے کہ جب سکیورٹی کی کوئی خامی سامنے آتی ہے، تبھی اس کے انتظامات سخت کیے جاتے ہیں۔ امریکہ ، یورپ اور عرب ممالک میں بھی نائن الیون تک اتنی سخت سکیورٹی نہیں تھی لیکن جب یہ واقعہ پیش آیا، تبھی انہوں نے سخت انتظامات کیے۔

اگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت یہ تحریک آشکار ہو جاتی تواس کے ایام طفولیت ہی میں اسے گربہ کشتن روز اول کے تحت جڑسے اکھاڑ پھینکا جاتا۔ جبیبا کہ آپ پڑھ چکے ہیں کہ اس تحریک کے کوفہ چیپٹر کے کچھ لوگوں کو حضرت سعید بن عاص نے گر فتار کر لیا تھا اور حضرت عثمان کی ہدایت پر انہیں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے پاس بھیج دیا تھا۔ انہوں نے انہیں نہایت نرمی سے سمجھایا بھیاں انہوں نے سرکشی کا مظاہرہ کیا۔ انہوں نے پھر انہیں عبد الرحمن بن خالد بن ولید کے حوالے کر دیا جنہوں نے ان پر سختی کی بھی ایکن انہوں نے سرکشی کا مظاہرہ کیا۔ انہوں نے پھر انہیں عبد الرحمن بن خالد بن ولید کے حوالے کر دیا جنہوں نے ان پر سختی کی

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

اور یہ لوگ تو بہ کرنے پر مجبور ہوئے۔ افسوس کہ ان لوگوں سے تفتیش کے دوران ان کے دیگر ساتھیوں کا پیۃ نہ لگایا جاسکا، جس کی وجہ سے یہ تحریک اور بھی مضبوط ہوئی۔ بہر حال بیرا نٹیلی جنس کی ناکامی (Intelligence Failure) تھی۔

بھرہ کے گور نرسعید بن عامر رضی اللہ عنہ نے بھی باغی تحریک کے مقامی لیڈر حکیم بن جبلہ کو گرفتار کرلیا تھا۔ اس سے بھی تفتیش میں اس کے مزید ساتھیوں کا پیتہ نہ چلایا جاسکا، جس کی وجہ سے بھرہ چیپٹر بھی مضبوط ہو گیا۔ سب سے بڑا خلا مصر کے سکیورٹی اقد امات میں نظر آتا ہے جہاں یہ تحریک بہت مضبوط ہوئی۔ اس کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ اسکندر یہ کے مقامی باشندوں نے دومر تبہ بغاوت کی جے فرو کرنے کے لیے حضرت عمروبن عاص رضی اللہ عنہ کو وہاں جانا پڑا۔ اس کے بعد مصر کے گور نر حضرت سعد بن ابی سرح رضی اللہ عنہ نے زیادہ توجہ لیبیا اور سوڈان کو فتح کرنے پر مرکوزکر دی۔ بغاوتوں اور مزید فتوحات کی وجہ سے حکومت کی توجہ اندرونی معاملات کی طرف نہ رہ سکی۔ محمد بن ابی بکر اور محمد بن ابی حذیفہ نے وہاں کھلم کھلا اپنے نظریات کا اظہار کیا لیکن انہیں صرف تنبیہ ہی کی گئی اور ان کے خلاف کوئی سنجیدہ اقد ام نہیں کیا گیا۔ ابن سبا کے بارے میں معلوم ہے کہ اسے بھی سب سے زیادہ پذیر ائی مصر ہی میں ملی اور وہیں رہ کر اس نے پوری تحریک کو منظم کیا۔

اس موقع پر مناسب رہے گا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے اس شاند اراقدام کی تفصیل بھی بیان کر دی جائے، جو "خود احتسابی" کی اعلی مثال ہے۔ ہوایوں کہ جب باغیوں کے گور نروں کے خلاف جھوٹے الزامات ان تک پہنچ تو انہوں نے ان الزامات کی تحقیق کروائی۔ حضرت عمر اور عثمان رضی اللہ عنہما کے زمانے میں یہ روایت تھی کہ جج کے موقع پر تمام گور نراکٹھے ہوتے اور اس موقع پر ہم شخص کو اجازت تھی کہ وہ گور نرکے خلاف اپنی شکایت پیش کر سکتا تھا۔ اس کے علاوہ بھی ہر شخص، کسی بھی وقت مدینہ پہنچ کر اپنے گور نرکے خلاف شکایت کر سکتا تھا۔ اس طرح گور نروں پر بھی رعب رہتا کہ وہ احتساب سے بالاتر نہیں ہیں۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ان حضرات کو گور نروں کے خلاف الزامات کی تحقیقات پر متعین کیا:

- كوفه: محدين مسلمه
- بفره: اسامه بن زيد
- شام: عبدالله بن عمر
- مصر: عمار بن ياسر رضي الله عنهم

یہ تمام کے تمام صحابہ نہایت ہی جلیل القدر تھے۔ حضرت محمد بن مسلمہ انصاری بہت عرصے سے محکمہ احتساب کے سربراہ تھے۔
حضرت اسامہ بن زید ماہر جنگجو تھے۔ حضرت عبداللہ بن عمر کا تقوی معروف ہے اور حضرت عمار بن یاسر سابقون الاولون میں سے تھے
اور ان کے والدین اسلام کے پہلے شہیدوں میں شار ہوتے ہیں۔ رضی اللہ عنہم۔ سوائے حضرت عمار کے باقی سب صحابہ نے متعلقہ
علاقوں میں جاکر تحقیقات کیں اور واپس آگر اپنی رپورٹ مدینہ کے عام لوگوں کے سامنے پیش کی جو کچھ یوں تھی:

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 186 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اے لوگو! ہم نے وہاں ایسی کوئی قابل اعتراض بات نہیں دیکھی اور نہ ہی وہاں کے خاص اور عام لوگوں کو کسی ناخوشگوار معاملے کا علم ہے۔ مسلمانوں کو اپنے معاملات پر اختیار حاصل ہے، ان کے حکام ان کے در میان عدل وانصاف کرتے ہیں اور ان کاخیال رکھتے ہیں۔<sup>34</sup>

حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہماوا پس نہیں آ سکے۔ چو نکہ باغیوں کا مصری چیپیٹر مضبوط تھااور ابن سباوہاں بذات خود موجود تھا، اس وجہ سے بیہ خطرہ لاحق ہو گیا کہ باغیوں نے انہیں شہید کر دیا ہو۔ مصرکے گور نر عبداللہ بن ابی سرح رضی اللہ عنہ کا خط مدینہ آیا جس میں کھا تھا کہ حضرت عمار کو مصرکے ایک گروہ نے اپنی طرف ماکل کر لیاہے اور ان کے پاس لوگ اکٹھے ہونے لگے ہیں جن میں عبداللہ بن سودا (سبا)، خالد بن ملجم، سودان بن حمران اور کنانہ بن بشر شامل ہیں۔ 35

غالی راویوں جیسے سیف بن عمر نے حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہما کو خاص ہدف بناکر ان کے متعلق روایات وضع کی ہیں۔ ان کا مقصد یہ تھا کہ حضرت عمار کو حضرت عثان کا مخالف ثابت کیا جائے اور انہیں اپنی باغی تحریک کا لیک رکن ظاہر کیا جائے۔ باغیوں کو بھی اس کی ضر ورت رہی ہوگی کہ کم از کم کچھ صحابہ کو اپناسا تھی ظاہر کیا جائے تاکہ ان کی تحریک کو سند جو از حاصل ہو۔ اوپر بیان کر دہ روایت بھی اسی نوعیت کی ہے جو کہ سیف بن عمر نے بیان کی ہے۔ عین ممکن ہے کہ باغیوں نے، جو جعل سازی کے فن میں ید طولی رکھتے تھے، ابن ابی سرح کے نام سے یہ خط خود ہی لکھ لیا ہو تاکہ اصحاب رسول میں پھوٹ ڈلوائی جاسکے یا پھر ابن ابی سرح تک غلط اطلاعات پہنچائی گئی ہوں۔ اس بات کا امکان بھی ہے کہ حضرت عمار رضی اللہ عنہ کو باغیوں نے قید کر لیا ہو اور پھر انہیں "ابن سو داء" مشہور کر دیا ہو۔

حضرت عمار رضی اللہ عنہ کو واپسی میں پچھ دیر ہوگئ تو ان باغیوں نے آپ کے بارے میں مشہور کر دیا کہ آپ ان کے ساتھ مل گئے ہیں۔ ایک اور روایت میں تو حضرت عمار ہی کو "ابن سوداء" قرار دیا گیا ہے۔ سیف بن عمر ہی کی روایت میں اس کی وجہ یہ بیان کی گئی ہے کہ حضرت عمار اور عباس بن عتبہ بن ابی لہب میں لڑائی ہوگئ تھی جس پر حضرت عمان نے انہیں پچھ علامتی سزا دی تھی۔ اب سوال یہ پیداہو تاہے کہ کیاعلامتی سزاالی چیز ہے جس کی وجہ سے بالکل اوائل میں اسلام لانے والاایک صحابی، جس نے اپنے والدین کو اپنے سامنے شہید ہوتے دیکھا ہو، اور پھر خو د بھی کفار مکہ کی ماریں سہی ہوں، آخر عمر میں آکر خلیفہ وقت اور تمام صحابہ کرام کو چھوڑ کر باغیوں سے مل جائے؟ اگر ایساہو تا تو دیگر صحابہ جیسے حضرت علی، طلحہ، زبیر، سعد رضی اللہ عنہم انہیں کم از کم ملامت تو کرتے لیکن ایسے کسی واقعے کی کوئی روایت نہیں ہے۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس جب مختلف علا قول سے رپورٹیں پہنچیں کہ ان کے حکام نے کبھی کسی پر ظلم نہیں کیااوریہ سب باغیوں کا پر اپیگنڈا ہے، توانہوں نے مختلف شہر وں میں ایک خط بھیجا:

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 187 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> طبری - 35H/3/1-387

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> اليضاً **-** 388-3/1

میں نے حکام کے لیے یہ مقرر کر دیاہے کہ ہر موسم جج میں مجھ سے ملا قات کریں۔ جب سے میں خلیفہ مقرر کیا گیا ہوں، میں نے امت اسلامیہ کے لیے یہ اصول مقرر کر دیاہے کہ ہر موسم جج میں مجھ سے ملا قات کریں۔ جب سے میں خلیفہ مقرر کر دیا ہے کہ نیکی کا حکم دیاجائے اور برے کاموں سے روکا جائے۔ اس لیے جس حق کا مطالبہ میرے یامیرے مقرر کر دہ حکام کے سامنے پیش کیا جائے گا، وہ حق اداکر دیا جائے گا۔ عام لوگوں کے حقوق میرے اہل وعیال کے حقوق پر مقدم ہوں گے۔ اہل مدینہ کو یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ چھ لوگ ہمیں گالیاں دے رہے ہیں اور پچھ لوگوں نے مار پہیٹ کا راستہ اختیار کیا ہے۔ پوشیدہ طور پر ملامت کرنا، گالیاں دیا اور زدو کوب کرنا بہت بری بات ہے۔ جو کوئی کسی حق کا دعوے دار ہو، تو وہ موسم جج میں آئے اور اپنا حق حاصل کرے، خواہ وہ مجھ سے لیا جائے یامیرے مقرر کر دہ حکام سے لیاجائے۔ اگر آپ لوگ معاف کر دیں توالی صورت میں اللہ معاف کرنے والوں کو جزائے خیر دے گا۔

جب یہ خط شہر ول میں پڑھ کر سنایا گیا تو عام لوگ رونے لگے اور انہوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے حق میں دعا کی اور کہنے لگے کہ توجی سطح کی مصیبت کے آثار اب نظر آنے لگے ہیں۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ کس در ہے میں عام لوگوں میں مقبول سے۔ اب مسئلے کے حل کے لیے حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے متعلقہ علاقوں کے گور نروں کی ایک کا نفر نس منعقد کی جن میں حضرت معاویہ (گور نرشام)، عبداللہ بن عام (گور نراجم ہو)، عبداللہ بن سعد بن ابی سرح (گور نرمهم)، سعید بن عاص (گور نرکوفہ) شامل معاویہ (گور نرشام)، عبداللہ بن عاص (مصرکے فاتح اور سابق گور نر) رضی اللہ عنہم کو بھی شریک مشورہ کیا گیا۔ حضرات علی، طلحہ، نبیر اور سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہم بھی مشورے میں پوری طرح شریک ہے۔ سعید بن عاص نے مشورہ دیا کہ ان باغیوں سے سخق سے نمٹا جائے اور انہیں قبل کرواد یا جائے۔ ابن ابی سرح نے نرمی کامشورہ دیا کہ کچھ دے دلاکر ان باغیوں کے دلوں کو اپنے ساتھ ملالیا جائے۔ حضرت معاویہ نے بیان کیا کہ ان کے علاقے میں کوئی شورش نہیں ہے اور انہوں نے دو سرے گور نروں کے علاقوں میں مداخلت کرنا مناسب نہ سمجھا۔ عمر و بن عاص نے البتہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی نرمی والی پالیسی پر تنقید کی اور کہا کہ آپ حضرات مثان الو بکر و عمر رضی اللہ عنہ مائی طرح جہاں سختی کرنا ہو، وہاں سختی کیجھے اور نرمی کے موقع پر نرمی سے کام لیجھے۔ اس کے بعد حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے اپنافیصلہ سنانا:

آپ حضرات نے مجھے جو مشورے دیے ہیں، وہ میں نے س لیے ہیں۔ ہر کام کو انجام دینے کا ایک طریقہ ہو تا ہے۔ وہ بات جس کا اس امت کو اندیشہ ہے، ہو کر رہے گی۔ اس فتنہ کا جو دروازہ بند ہے، اسے نرمی، موافقت اور اطاعت کے ذریعے بندر کھنے کی کوشش کی جائے گی، البتہ اللہ کے حدود و قوانین کی حفاظت کی جائے گی۔ اگر اس فتنہ کے دروازہ کو بندر کھنا ہے، تو نرمی کا طریقہ بہتر ہے۔ تاہم یہ (اگر کھانا ہے) تو کھل کر رہے گا اور کوئی اسے روک نہیں سکے گا۔ اللہ جانتا ہے کہ میں نے لوگوں اور اپنی ذات کی بھلائی کے لیے کوئی کو تابی نہیں گی۔ واللہ! فتنہ و فساد کی چکی گردش میں آکر رہے گا۔ عثمان کے لیے کیابی اچھا ہے کہ وہ اس فتنہ کو برپاکر نے سے پہلے ہی اس د نیاسے رخصت ہو جائے۔ آپ لوگ (فتنہ و فساد) کوروکیے، ان لوگوں (باغیوں) کے حقوق ادائیجے اور انہیں معاف کرتے رہے۔ البتہ اللہ کے حقوق کی ادائیگی میں سستی نہ سے جے۔ 36

<sup>36</sup> اليضاً **-** 389-388 اليضاً

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 188 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ awww.islamic-studies.info

اس خطبے سے معلوم ہو تا ہے کہ سیدنا عثان غنی رضی اللہ عنہ کی رائے بیہ تھی کہ سختی سے کام لیا گیا تو فتنہ و فساد زیادہ تھیلے گا اور باغیوں کو اس بلت کا موقع مل جائے گا کہ وہ اپنے اوپر ظلم ہونے کا واویلا کریں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارے دور میں بھی جب حکومت چور ڈاکوؤں اور باغیوں کر یک ڈاؤن کرتی ہے تو وہ "مر گئے، لٹ گئے" قسم کا واویلا مچاتے ہیں۔ آپ نے یہ حکمت عملی اختیار کی کہ باغیوں کو پورے حقوق دیے جائیں، ان سے نرمی کی جائے اور جب وہ فتنہ وفساد کرنے لگیں تو انہیں طاقت سے روک دیا جائے۔

بعض لوگوں کی رائے ہے کہ یہ حکمت عملی، حکومت کی اجتہادی غلطی تھی۔ اگر اس وقت سختی سے کام لے لیا گیاہو تا تو ان باغیوں کا وہیں قلع قبع ہو جا تا اور بعد کے فتنے نہ اٹھتے۔ ہماری رائے میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے نہایت دانش مندانہ فیصلہ کیا کیونکہ اگر وہ اس وقت باغیوں کو قتل کر وادیتے تو ان کی باقیات کو ہمیشہ کے لیے "مظلومیت" کا لبادہ مل جا تا اور چند "شہید" میسر آ جاتے۔ پھر ان کے بنج جانے والے ساتھی اسے کیش کر واکے کہیں زیادہ لوگوں کو بغاوت پر اکساتے اور عین ممکن ہے کہ اس سے کہیں بڑا فتنہ پیش آ جاتا۔ ہمارے زمانے میں کئی علاقوں میں کی جانے والی فوجی کاروائی کی مثال سب کے سامنے ہے کہ چند باغیوں کو قتل کر دینے سے علیحدگی کی پوری تحریک کھڑی ہوگئی۔ بالکل اس طرح مشرتی پاکستان میں بغاوت کی صورت میں بہی ہوا کہ چند باغیوں کے قتل کے بعد بغاوت کے شعلے بری طرح ہوگئی۔ بالکل اس طرح مشرتی پاکستان میں بغاوت کی صورت میں بہی ہوا کہ چند باغیوں کے قتل کے بعد بغاوت کے شعلے بری طرح ہوگئی۔ بالکل اس طرح مشرتی پاکستان میں بغاوت کی شعل کہ باغی انہیں شہید کر دیں گے اور پھر اس فساد بیں وقوع پذیر ہوئے ، انہیں اس کی امید بھی نہ تھی۔ ان کی زیادہ سے زیادہ تو قع بہی تھی کہ باغی انہیں شہید کر دیں گے اور پھر اس فساد یر قابویالیا جائے گا۔

ان گورنروں میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے مستقبل میں پیش آنے والے واقعات کا ٹھیک ٹھیک اندازہ لگایا۔ جب آپ واپس جانے لگے تو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے کہنے لگے:

"امیر المومنین! اس سے پہلے کہ وہ لوگ آپ پر حملہ آور ہوں، جن کا آپ سے کوئی تعلق نہیں ہے، آپ میر سے ساتھ شام چلے چلیے، کیونکہ اہل شام ابھی فرمانبر دار ہیں۔" ۔ حضرت عثمان نے جو اب دیا: "میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا پڑوس کسی چیز کے بدلے میں فروخت نہیں کروں گاخواہ اس کی وجہ سے میری گردن کی شہ رگ کٹ جائے۔" معاویہ نے کہا: "میں آپ کے پاس ایک لشکر بھیج دوں گاجو اہل مدینہ کے قریب رہے گا تا کہ وہ مدینہ میں یا آپ کے ساتھ کوئی ناگہانی حادثہ پیش آ جائے، تو اس وقت کام آئے۔" خلیفہ نے فرمایا: "اس فوج کو یہاں تھم را کر مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پڑوسیوں کے رزق میں شکی کا سامنا کرنا پڑے گا۔" معاویہ بولے: "امیر المومنین! واللہ آپ پر اچانک حملہ ہو گا یکھر آپ کو جنگ کرنی پڑے گا۔" آپ نے اور وہی عمرہ کارساز ہے۔"

اس کے بعد حضرت معاویہ، حضرات علی، سعد، طلحہ اور زبیر رضی الله عنہم کے پاس آئے، انہیں سلام کیا اور اپنی کمان پر ٹیک لگا کر کھڑے ہو گئے اور ان سے کہا:

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 189 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> اليضاً **-** 393-1/1

"جب (دور جاہلیت میں) او گوں پر گنتی کے چند لوگ غالب آ جاتے تھے، اس وقت آپ کے ہر خاند ان اور قبیلے میں ایسے لوگ ہوتے تھے جو اپنی قوم کے خود مختار اور مطلق العنان سر دار بن کر حکومت کرتے تھے۔ وہ کسی سے مشورہ نہیں لیتے تھے۔ پھر جب اللہ تبارک و تعالی نے اپنے پینجم سلم کو مبعوث فرمایا اور آپ کی پیروی کرنے والوں کو عزت بخشی، اس کے بعد وہ باہمی مشور ہے سے حاکم مقرر کرنے لگے۔ اس معاطے وہ ان کی اسلام قبول کرنے میں سبقت، سابقہ خدمات اور ذاتی صلاحیت و محنت کو ترجیح دیتے تھے (یعنی ٹھیک میرٹ پر فیصلے کرتے تھے۔) اگر آئندہ بھی انہوں نے بہی طریقہ اختیار کیا اور اس طریقہ پر قائم رہے تو ان کی حکومت بر قرار رہے گی اور لوگ ان کی پیروی کریں گے۔ اگر مید دنیا دار بن گئے اور طاقت کے ذریعے دنیا طبی میں لگ گئے تو ان سے یہ نعت چھن جائے گی اور اللہ تعالی ان میں سے پھر رئیسانہ نظام کو قائم کر دے گا۔ اور ایسانہ ہوا تو پھر غیر وں کے تسلط کاخو ف بھی رہے گا کیو تکہ اللہ تعالی تبدیل کرنے پر قادر ہے اور اپنی مخلوق پر اسے ہر طرح کا اختیار حاصل ہے۔ میں ان بزرگ (عثمان) کو آپ کے سپر دکر کے جارہا ہوں۔ ان کے ساتھ اچھا سلوک تیجے اور ان کے ساتھ تعاون تیجے۔ اس کے ساتھ تھوں گے۔ "

اس کے بعد حضرت معاویہ ان سے رخصت ہوئے۔حضرت علی نے فرمایا: "میری رائے میں بیہ خبر (کہ بغاوت کا خدشہ ہے) صحیح نہیں ہے۔" حضرت زبیر نے فرمایا: "نہیں، واللہ! اس شخص (معاویہ) کی جیسی عظمت آج ہمارے اور آپ کے دل میں ہے، پہلے کبھی نہیں تھی۔"<sup>38</sup> رضی اللہ عنہم۔

اس واقعے سے حضرت معاویہ اور دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم کے مابین خلوص کا اندازہ ہو تا ہے۔ غالی اور متعصب راویوں نے یہاں بھی اپنی فنکاری د کھائی ہے اور الیی روایات وضع کی ہیں جن کے مطابق اس موقع پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دل میں لا کچ پیدا ہوا تھا کہ وہ اپنی خلافت کی راہ ہموار کریں اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں تنبیہ کی تھی۔

جب یہ گورنرواپس ہوئے تو انہوں نے باغیوں کی نگرانی شروع کر دی جس سے ان کے باہمی را بطے منقطع ہو گئے۔ اس سے نگ آکر باغیوں نے فیصلہ کیا کہ ایک ہی دن تینوں شہروں بھر ہ، کو فہ اور فسطاط میں بغاوت کر دیں۔ اس میں سے صرف کو فہ ہی میں وہ پچھ لوگ اکٹھا کر سکے لیکن وہاں مسلم افواج کی کمان حضرت قعقاع بین عمرورضی اللہ عنہ جیسے عظیم بہادر کے ہاتھ میں تھی۔ یہ وہی قعقاع بیں جنہوں نے ایران کی فتح میں غیر معمولی کر دار ادا کیا تھا اور اپنی بہادری اور جنگی حکمت عملی میں ان کا شار حضرت خالد بن ولیدرضی اللہ عنہ کے بعد سب سے جلیل القدر کمانڈروں میں کیا جا سکتا ہے۔ جب حضرت قعقاع نے ان باغیوں کو قابو کر لیا تو وہ ٹال مٹول کرنے لگے عنہ کہ ہم توصرف گورنر کی تبدیلی چاہتے تھے۔ انہوں نے حضرت عثان کے سامنے یہ مطالبہ پیش کیا تو آپ نے اسے بھی مان کر حضرت سعید بن عاص کی جگہ ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہما کو کو فہ کا گورنر مقرر کر دیا اور ان پر آخری حجت بھی تمام کر دی۔ حضرت ابو موسی نے وہاں جا کرجو یہلا خطبہ دیا، اس میں فرمایا:

<sup>38</sup> الضاً - 391-391

عبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبہات معبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبہات

لوگو! آپ لوگ ایسی باتوں کے لیے دوڑا کیجیے۔ آئندہ ایسی باتیں نہ کیجیے بلکہ اپنی حکومت کا ساتھ دیجیے اور اطاعت اور فرمانبر داری اختیار کیجیے۔ جلد بازی کے کاموں سے بیچے بلکہ صبر سے کام لیا کریں۔ آپ سمجھ لیجیے کہ ایک امیر آپ کے اوپر ہے۔" لوگوں نے کہا: "آپ ہمیں نماز پڑھائے۔" انہوں نے فرمایا: "میں اس وقت تک نماز نہ پڑھاؤں گاجب تک آپ لوگ عثمان بن عفان کے احکام کو سننے اور اطاعت کرنے کا اقرار نہ کریں گے۔" وہ بولے: "ہم عثمان کی فرمانبر داری کا قرار کرتے ہیں۔" 39

اب باغیوں کے پاس کوئی راستہ نہ بچاتھا، جس سے وہ اپنی کاروائی آگے بڑھاسکتے۔ بالآخر انہوں نے اپنے آخری منصوبے پر عمل کا فیصلہ کر لیا۔

#### باغیوں کا آخری منصوبہ کیا تھااور کیایہ کامیاب رہا؟

جب باغیوں کی ایک قابل ذکر تعداد اکٹھی ہو گئی توانہوں نے عالم اسلام کی حکومت پر قبضے کا ایک سادہ سا منصوبہ بنایا جس کے چار مراحل تھے:

- پہلا مرحلہ: حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوہٹا کرنام کے خلیفہ کو مند اقتدار پر بٹھانااور اس کے پر دے میں خو د اقتدار پر قبضہ کرنا۔
  - دوسر امر حلہ: کمزور گورنروں کی تقرری اور ان کے پر دے میں صوبوں پر خود حکومت کرنا۔
    - تیسر امر حلہ: عالم اسلام کے اقتدار اور دولت پر مکمل کنٹر ول۔
- چوتھا مرحلہ: اسلام کے فروغ کے اس عمل کورپورس کرنا، جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے شروع فرمایا تھا اور جسے پہلے تین خلفاء نے اپنے عروج پر پہنچا دیا تھا۔

واضح رہے کہ باغیوں کی اکثریت کے پیش نظر پہلے تین مراحل ہی تھے لیکن ان کی لیڈر شپ کا ایک حصہ چوتھے مرحلے کی پخمیل بھی چاہتا تھا۔ یہ وہی گروہ تھاجس کی قیادت عبداللہ بن سباکے ہاتھ میں تھی۔ اس طرح سے بقیہ باغی دراصل ابن سباکے ہاتھوں استعمال ہو رہے تھے۔

ان باغیوں کے لیے بیہ تو ممکن نہ تھا کہ اپنے کسی ساتھی کو مسند اقتدار پر بٹھا دیتے کیونکہ پھر اسے کوئی تسلیم نہ کرتا۔اکابر صحابہ اس زمانے میں بہت مقبول تھے۔حضرت عثمان، علی، طلحہ، زبیر اور سعد رضی اللہ عنہم نے اپنی آمدنی سے زمینیں خریدیں اور ان کی آمدنی کو عام لوگوں پر خرچ کرنے لگے۔حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کے بارے میں معلوم ہے کہ لوگ ان کے پاس امانتیں رکھواتے تھے۔ جیسے ہی کوئی ان کے پاس رقم رکھواتا، وہ اسے غرباء و مساکین میں تقسیم کر دیتے اور جب وہ شخص واپس مانگنے آتا تو اپنے کاروبار کی آمدنی میں

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> اليضاً -377-371

سے اسے یہ رقم واپس کر دیتے۔ حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کی جائیداد کی پوری آمدنی اسی قسم کے کامول کے لیے وقف تھی اور وہ لوگوں میں "طلحۃ الخیر" کے لقب سے مشہور تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا بھی یہی معاملہ تھا۔ یہ سب حضرات اپنی رقم سے غلامول کو خرید خرید کر آزاد کرتے تھے۔ عرب کا دستوریہ تھا کہ آزاد کر دہ غلام کو آزاد کرنے والے کے خاندان کا حصہ سمجھا جاتا تھا۔ یہ لوگ موالی (واحد مولی) کہلاتے تھے۔ حضرت طلحہ کی مقبولیت بھرہ میں تھی، حضرت زبیر کی کوفہ میں اور حضرت علی کی مصر میں۔ چونکہ باغی تحریک انہی علاقوں میں زیادہ پھیلی، اس وجہ سے ان باغیوں نے ان اکابر صحابہ کی مقبولیت کو اپنے حق میں استعال کرنے کا فیصلہ کر لیا۔

ان باغیوں نے پلان سے بنایا کہ ان کا ایک گروہ نکل کر عین جج کے موقع پر مدینہ منورہ کا محاصرہ کرلے جب اکثر جو ان لوگ جج کے لیے گئے ہوں اور مدینہ میں کوئی لڑنے والا موجو د نہ ہو۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو معزول کر دیا جائے اور اگر ایسا ممکن نہ ہو تو انہیں قتل کر دیا جائے۔ اس کے بعد بقیہ جلیل القدر صحابہ یعنی علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم میں سے کسی ایک کو خلیفہ بنا دیا جائے اور ان کی مگر انی پر اپنے ساتھی مقرر کر دیے جائیں جو ہر وقت ان کے ساتھ لگے رہیں اور ان سے اپنی مرضی کے اقد امات کرواتے رہیں۔ مصری باغی حضرت نہیر اور بھر ی حضرت طلحہ کو خلیفہ بنانا چاہتے تھے۔ ان کا ارادہ تھا کہ جب وہ اپنی مرضی کا خلیفہ بنوالیں تو پھر اسے مجبور کر کے ایسے لوگوں کو گور نر مقرر کر وایا جائے جو ایڈ منسٹریشن میں کمزور ہوں اور بالکل اسی طرح ان کے ساتھ بھی اپنے ساتھی لگا دیے جائیں۔ اس طرح سے خلیفہ اور اس کے گور نرکھ پتی کی طرح ان کے اشاروں پر ناچتے رہیں اور اصل حکومت ان کے ساتھ میں ہو۔ اس کا ایک فائدہ باغیوں کو یہ بھی ہوتا کہ حضرت عثمان کی شہادت کا الزام اس شخص پر آتا جسے خلیفہ بنایا جاتا۔

مسلمانوں کی افواج تو مدینہ سے بہت دور سرحدی علاقوں پر مصروف تھیں اور انہیں پہنچنے کے لیے کئی مہینے کا وقت در کار تھا۔ اس طرح باغیوں کو یقین تھا کہ ان کا منصوبہ کامیاب رہے گا اور وہ عالم اسلام پر اپنا کنٹر ول مکمل کر لیس گے لیکن انہیں اس بات کا اندازہ نہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تربیت یافتہ صحابہ ان کے منصوبوں کو خاک میں ملادیں گے۔ جنگ ایک ایسا معاملہ ہے جے چھیڑنا ایک فریق کے لیے ممکن ہو تا ہے لیکن فریق مخالف کے رد عمل کو کنٹر ول کرنا پھر اس کے بس کی بات نہیں ہوتی۔ اس کے بعد جنگ اپناراستہ خود مقرر کرتی ہے۔ باغی اقدام تو کر بیٹھے لیکن پھر اس کے بعد حضرت علی، طلحہ ، زبیر ، عائشہ ، معاویہ ، حسن اور دیگر بہت سے صحابہ رضی اللہ عنہم نے جس طرح ان کے منصوبوں کو خاک میں ملایا، وہ اسلامی تاریخ کا ایک روشن باب ہے۔ یہی وجہ ہے کہ باغیوں نے ان کا اللہ عنہم نہیں کیا اور ان کے پر اپیگنٹرے سے متاثر لوگ آئ بھی انہی صحابہ کی کر دار کشی کرتے نظر آتے ہیں۔ ان بیس اس کا شدید دکھ ہے کہ ان حضرت علی اور حسن، اور دیگر گروہ حضرت علی در بیر ، عائشہ اور معاویہ رضی اللہ عنہم پر زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ انہیں اس کا شدید دکھ ہے کہ ان حضرات نے بروقت کاروائی کر کے ان کا منصوبہ کامیاب کیوں نہ ہونے دیا۔ اپنے دل کے پھیھولوں کو بیہ تاریخی روایات کے پر دوں میں پھوڑتے نظر آتے ہیں۔

ا نہی باغیوں یاان سے متاثر ہونے والے راویوں کی حجوٹی تاریخی روایات سے متاثر ہو کر بہت سے مخلص مسلمان،خواہ ان کا تعلق کسی

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 192 of 507

علوم اسلامیه پروگرام --- مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

بھی فرقے سے ہو، یہ سمجھ بیٹھتے ہیں کہ صحابہ کرام آپس میں لڑیڑے اور ہز اروں مسلمان مارے گئے حالا نکہ حقیقت اس سے بالکل مختلف ہے۔ بیہ صحابہ کرام عہدر سالت کی طرح یک جان کئی قالب رہے، انہوں نے آپس میں کوئی جنگ نہیں کی بلکہ انہوں نے نہایت ہی دانشمندانہ انداز میں باغیوں کی سازش کو ناکام بنایا اور اس میں بوری طرح کامیاب رہے۔ باغی بے چارے تو اس کے بعد اپنی بقا کی جنگ ہی لڑتے رہے۔ ہمارے اس دعوے سے بہت سے قارئین چونک احصیں گے کیونکہ جمل اور صفین کی جنگیں بہر حال و قوع پذیر ہوئی تھیں۔ حقیقت بیہ ہے کہ بیہ جنگیں اگر چیہ ہوئیں، لیکن انہی کی بدولت دراصل باغیوں کازور ٹوٹ گیااور ان کامنصوبہ کامیاب نہ ہو سکا۔ پیہ جنگیں صحابہ کرام کی باہمی خانہ جنگیاں نہ تھیں بلکہ دراصل باغیوں کے خلاف ان کی جنگ تھی۔ان جنگوں میں کسی صحابی کا کوئی قصور نہیں تھابلکہ انہوں نے نہایت دانشمندی کے ساتھ باغیوں کی قوت کویاش یاش کر دیا تھا۔

حضرت علی رضی اللّه عنہ کے دور سے متعلق سوالات کے جواب میں انشاء اللّه اس کی تفصیلات اس طرح واضح کر دیں گے کہ تاریخ کا کوئی بھی طالب علم انہیں خود بھی چیک کر کے اصل حقیقت تک رسائی حاصل کر سکے گالیکن اس سے پہلے حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ کی شہادت سے متعلق کچھ سوالات کے جواب حاصل کرلیناضر وری ہے۔

## باغیوں نے مدینہ میں کیاکاروائی کی؟

باغیوں کے تین گروہ تھے جوبھرہ، کو فیہ اور مصرہے آئے تھے۔انہوں نے مدینہ کے باہر بالترتیب ذو خشب،اعوص اور ذوالمروہ کے مقامات پریڑاؤڈالا۔ ان کے کچھ نما ئندے امہات المومنین،سیرناعلی،طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے پاس آئے اور انہیں ساتھ ملانے کی کوشش کی۔انہوں نے ان باغیوں کو حجٹر ک کر بھگا دیا۔اس کے بعد انہوں نے آ کر مدینہ کا محاصرہ کر لیا۔حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ اس موقع پر مہاجرین وانصار کولے کر نکلے اور ان کے ساتھ مذاکرات کر کے انہیں قائل کر لیا کہ وہ محاصرہ ختم کر کے چلے جائیں۔اس موقع پر ان باغیوں کا بہ مطالبہ بھی مان لیا گیا کہ ان کے گورنر تبدیل کر دیے جائیں۔ ان کے مطالبے پر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے محرین ابی بکر کومصر کا گورنر مقرر کر دیا۔ اب باغیوں کے پاس کوئی بہانہ نہ تھا چنانچہ انہیں بلٹنا پڑا۔ کچھ دور جاکر بیہ واپس پلٹ آئے اور ا یک جعلی خط د کھایا جس میں اس وقت کے گورنر مصر عبداللہ بن ابی سرح کو لکھا تھا کہ جب یہ لوگ مصر پہنچیں تو انہیں قتل کر دیا جائے۔ ان خط د کھانے والوں میں بصر ہ اور کو فیہ کے لوگ نمایاں تھے۔حضرت علی نے ان سے فرمایا کہ تم لوگ توالگ الگ سمت میں گئے تھے تو پھر خطلے کر صرف اہل مصر کو آنا چاہیے تھا۔ بھر ہ اور کوفہ کے باغیوں کو کیسے علم ہوا کہ اہل مصرنے کوئی خط پکڑا ہے؟ اس سے واضح ہے کہ تم نے مدینہ ہی سے بیر منصوبہ بنایا تھا۔ 40

ماغیوں نے شہر پر کنٹر ول حاصل کر لیالیکن ابھی نماز کی امامت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ ہی کیا کرتے تھے۔اس دور میں اس بات کا کوئی تصور موجو د نہیں تھا کہ خلیفہ یااس کے مقرر کر دہ حاکم کے علاوہ کوئی اور نماز کی امامت کرے۔اسی زمانے میں حضرت عثمان رضی

عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

Page 193 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> الصنأ - 3/1-400

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

الله عنه نے بھر ہ، کو فہ ، شام اور مصرکے گور نروں کو خطوط لکھ کر افواج طلب کیں لیکن اب دیر ہو پچکی تھی۔ان تمام علاقوں سے افواج کی آمد کے لیے کم از کم ایک سے ڈیڑھ ماہ چاہیے تھا۔ مدینہ کے کچھ لو گوں نے باغیوں سے جنگ کے لیے جوش د کھایا جن میں سعد بن مالک، ابوہریرہ، زید بن ثابت اور حسن بن علی رضی الله عنہم نمایاں تھے لیکن حضرت عثمان رضی الله عنہ نے انہیں اس کی اجازت نہ دی کیونکہ آپ این جان کے لیے کسی صاحب ایمان کو خطرے میں ڈالنا پیند نہ کرتے تھے۔

ایک دن جمعہ کی نماز میں حضرت عثمان نے خطبہ دیا تو باغیوں نے ان پر پتھر اؤکر دیا جس سے آپ ہے ہوش ہو گئے۔ اس کے بعد باغیوں نے آپ کو نماز کی امامت سے روک دیا اور باغی لیڈر غافقی نماز پڑھانے کے لیے کھڑا ہو گیا۔ اس کے بعد مختلف او قات میں حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم نماز پڑھاتے رہے۔ باغی مدینہ منورہ میں مسلسل حضرت عثمان کے خلاف پر اپیگنڈ اکرتے رہے اور انہوں نے اور انہوں نے اور انہوں نے نہا اور ان پر جھوٹے الزامات عائد کرتے رہے۔ ایک دن حضرت علی کے مشورے پر عثمان رضی اللہ عنہمامسجہ میں آئے اور انہوں نے نہایت ہی عجز وانکسار کے ساتھ اعلان کر دیا کہ اگر میں نے کوئی غلطی کی ہو، تواس کی اللہ تعالی کے حضور توبہ کر تاہوں۔ آپ نے فرمایا:

اے لوگو! واللہ آپ میں سے جس کسی نے تنقید کی ہے، اس سے میں ناواقف ہوں۔ بلکہ جو کام میں نے کیے ہیں، ان سے میں واقف ہوں۔ تاہم میرے نفس نے مجھے ورغلا یا اور دھو کہ دیا تھا جس کی وجہ سے میر کی عقل جاتی رہی تھی۔ بہر حال میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا ہے: "جو لغزش کرے، وہ تو بہ کرے اور جو غلطی کرے، وہ بھی تو بہ کرے اور تباہی کی طرف بڑھتانہ جائے کیونکہ جو (اپنی جان پر) ظلم کرتا رہے گا، وہ راہ راست سے دور ہوتا جائے گا۔ " اس لیے میں سب سے پہلے نصیحت قبول کرتا ہوں۔ میں اللہ سے اپنے کاموں کی معافی مانگتا ہوں اور اس کے سامنے تو بہ کرتا ہوں۔ "

اب میں نے معافی ما تکی ہے اور تو بہ کی ہے، اس لیے آپ کے معزز حضرات میرے پاس آئیں اور اپنی رائے ظاہر کریں۔ واللہ! اگر اللہ تعالی مجھے غلام بنادے تو میں غلام کے طریقے پر چلوں گا اور اس غلام کی طرح عاجزی اختیار کروں گاجو غلامی کی حالت پر صبر کرتا ہے اور آزاد ہونے پر اللہ کا شکر اداکر تا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ اللہ سے نکل کر کہیں ٹھکانہ نہیں ہے، پھر اسی کی طرف لوٹ کر آنا ہے۔ اس لیے آپ کے نیک افراد کو میرے پاس آنے سے پر میز نہیں کرنا چاہیے۔ اگر میر ادایاں ہاتھ انکار کرے گا تو میر ابایاں ہاتھ اس کی پیروی کرے گا۔ 41

یہ سن کر اہل مدینہ پر رفت طاری ہو گئی اور سب لوگ رونے لگے۔ خلیفہ وفت کا کوئی قصور نہ تھالیکن انہوں نے ایک عاجز بندے کی حیثیت سے پھر بھی توبہ کی لیکن باغی ہر قیمت پر انہیں معزول کرنا چاہتے تھے۔ حضرت سعید بن زید رضی اللہ عنہ نے آپ سے کہا:
"امیر المومنین! جو آپ کے ساتھ نہیں ہے، وہ آپ سے نہیں ملے گا۔ اس لیے آپ خود اپنے بارے میں اللہ تعالی سے ڈرتے رہیے اور جو پھے آپ نے فرمایا ہے، اس کی تکمیل کیجے۔"

حضرت عثمان رضی الله عنه خطبه دیتے وقت ایک عصا کاسهارالیتے تھے۔ یہ رسول الله صلی الله علیه وسلم کا عصا تھاجو آپ کے بعد آپ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 194 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> ايضاً-3/1-412

کے خلفائے راشدین کے ہاتھ میں آیا تھا۔ ایک دن ایک باغی جہجاہ غفاری نے آپ سے بیہ عصاحیحین کر اسے توڑ دیا۔ باغی مسلسل آپ کی معزولی کا مطالبہ کرتے رہے۔ ایک دن انہول نے بہت شور وشغب کیا۔ حضرت محمد بن مسلمہ انصاری رضی اللّٰد عنہ بیہ سمجھے کہ انھی بیہ لوگ حملہ کریں گے۔ چنانچہ وہ اور حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کھڑے ہو گئے۔ انہوں نے سمجھا بجھا کر ان باغیوں کوواپس بھیج دیا۔ <sup>42</sup>

باغیوں نے ایک اور پر اپیگنڈ ایہ کرنا شروع کیا کہ اکابر صحابہ کے نام لے لے کران کے متعلق بید ڈس انفار ملیشن پھیلانا شروع کی کہ وہ ان کے ساتھ ہیں۔ ان میں حضرت طلحہ، عمار بن یاسر اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہم نمایاں تھے۔ چنانچہ انہی کی پھیلائی ہوئی یہ ڈس انفار ملیشن طبر کی وغیرہ کی روایات میں موجود ہے۔ <sup>4</sup> مروان بن حکم ، حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے کزن تھے۔ وہ نہایت ہی جو شلع تھے اور باغیوں سے جنگ کرنا چاہتے تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی کوشش ہے تھی کہ مصالحت سے معاملہ طے پاجائے تا کہ ووقت مل جائے اور صوبوں سے چلی ہوئی افواج مدینہ بہتی جائیں۔ اس وجہ سے آپ کی تلخ کلامی بھی ہوئی اور آپ نے حضرت عثان کو تنبیہ کی کہ وہ مروان کو سنجالیں۔ کہیں ان کاجوش معاملہ طے کرنا چاہتے تھے۔ بعض او گوں کو بیہ خیال گزرا کہ شاید آپ باغیوں کوشہ دے کر اپنی کھی کے وکئہ آپ مصالحت ہی سے معاملہ طے کرنا چاہتے تھے۔ بعض او گوں کو بیہ خیال گزرا کہ شاید آپ باغیوں کوشہ دے کر اپنی خلافت کی راہ ہموار کر رہے بیں اور انہوں نے حضرت علی پر بیہ الزام بھی عائد کیا۔ اس میں بھی باغیوں کا پر اپیگنڈ اکام کر رہا تھا جو خلیفہ وقت کی شہادت کا الزام دیگر صحابہ پر ڈالنا چاہتے تھے۔ <sup>44</sup> عین ممکن ہے کہ ان باغیوں کے جو ساتھی مدینہ میں کام کر رہے تھے، ان حضرات کے پاس جاجاکر حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے خلاف الزام تراشی کرتے ہوں۔

ا یک دن باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے گھر پر حملہ کر کے اس کے دروازوں کو آگ لگا دی۔ وہ ساری رات آتش گیر مادہ آپ کے گھر پر بھینکتے رہے جس سے دروازے جل گئے۔ مروان بن حکم اور ان کے ساتھی جنگ کرنا چاہتے تھے لیکن حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے انہیں روک دیااور فرمایا:

آگ لگنے کے بعد اب کچھ نہ کیا جائے کیونکہ کٹڑیاں اور دروازے جل گئے ہیں۔ جو میر افرمانبر دار ہے، وہ صرف اپناگھر بچائے کیونکہ یہ لوگ صرف میں افرمانبر دار ہے، وہ صرف اپناگھر بچائے کیونکہ یہ لوگ صرف میرے ہی در پے ہیں۔ واللہ! بہت جلد میرے قتل پریہ پشیمان ہول گے۔ اگر وہ مجھے چھوڑ بھی دیں تواس وقت بھی انہیں معلوم ہو گا کہ میں زندگی کالالچے نہیں رکھتا۔ میر احال بہت خراب ہو چکاہے، میرے دانت ٹوٹ گئے ہیں اور ہڈیاں نرم پڑگئی ہیں۔ 45

اس وقت مروان نوجوان تھے اور ان کاخون گرم تھا۔ انہوں نے اس کے باوجو دباغیوں پر حملہ کر دیاجس کے نتیجے میں وہ خو د شدید زخمی

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات Page 195 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> ايضاً **-** 3/1-430

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> ايضاً **-** 3/1-434

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> ايضاً - 3/1-417

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> ايضاً -3/1-436

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

ہو گئے۔ باغی اب اس درجے کی شقاوت میں مبتلا ہو گئے کہ انہوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے گھر کا پانی بھی بند کر دیا۔ اب ضرورت کی کوئی چیز آپ کے گھر نہ جاسکتی تھی۔ ایک دن ام المو منین سیدہ ام حبیبہ رضی اللہ عنہ نے پانی کا ایک مشکیزہ رکھ کر خلیفہ کے گھر جانا چاہا تو باغیوں نے آپ کی خچر کی رسی کاٹ دی۔ قریب تھا کہ آپ گر تیں کہ لوگ آئے اور انہوں نے آپ کو بچایا۔ صرف محضرت علی رضی اللہ عنہ ہی کو بیہ موقع مل سکا کہ وہ جان ہتھیلی پر رکھ کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو ضروری اشیاء پہنچاتے رہے۔ <sup>46</sup> آپ نے ان باغیوں سے فرمایا:

اے لوگو! تم جوحر کتیں کر رہے ہوں، وہ نہ اہل ایمان جیسی ہیں اور نہ کفار جیسی۔ تم ان صاحب کی ضروریات بند نہ کرو کیونکہ روم اور ایران کے جولائی جو حرکتیں کر رہے ہوں، وہ نہ اہل ایمان جیسی ہیں ہیں ہیں ہیں کیا ہے، پھر تم کس وجہ سے جولوگ گرفتار کیے جاتے ہیں، انہیں مجھی کھانا پینا مہیا کیا جاتا ہے۔ ان صاحب (عثمان) نے تو تمہارا مقابلہ بھی نہیں کیا ہے، پھر تم کس وجہ سے انہیں محصور کرنا اور قتل کرناروار کھتے ہو؟<sup>47</sup>

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے باغی اس وجہ سے بھی دیتے تھے کہ ان کے بہت سے ساتھی آپ ہی کے نام پر ہی ان کے ساتھ پلے آئے تھے۔ اس حالت میں بھی حضرت عثان نے عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہم کو امیر جج بنا کر بھیجاجو کہ حضرت عثان کے درواز بے پر نگر انی کر رہے تھے۔ انہوں نے آپ نے عرض بھی کیا: "امیر المو منین! واللہ، ان لوگوں سے جہاد کرنا مجھے جج کرنے سے زیادہ پسند ہے۔" لیکن حضرت عثان نے انہیں حکم دیا کہ وہ جج کے لیے روانہ ہو جائیں۔ 48 روایات سے ایسامحسوس ہو تاہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو اپنی شہادت کا یقین ہو چکا تھا۔ آپ کا خیال یہ تھا کہ آپ کو شہید کیے جانے سے معاملہ ختم ہو جائے گا۔ اسی دوران کو فہ، بھرہ اور شام سے سرکاری افواج آ جائیں گی اور اہل مدینہ کو باغیوں سے نجات مل جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے ہر شخص کو اپنی جان عبانے کا حکم دیا۔ آپ نے حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کو بلوا کر انہیں کچھ وصیتیں کیں۔

ایک دن باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے گھر پر حملہ کر دیا۔ دروازے پر حضرت حسن بن علی، عبد اللہ بن زبیر، محمد بن طلحہ، مروان بن حکم اور سعید بن عاص رضی اللہ عنہم موجو دیتھے۔ انہوں نے باغیوں کا مقابلہ نثر وع کیا تو اندر سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہم موجو دیتھے۔ انہوں نے باغیوں کو مقابلہ نثر وع کیا تو اندر سے منع فرمایا۔ <sup>49</sup> آپ خو د باہر نکلے اور اپنے ساتھیوں کو اندر لے گئے اور دروازہ بند کر دیا۔ اس کے بعد مغیرہ بن اخنس اور ابوہریرہ رضی اللہ عنہمانے اپنے ساتھیوں سمیت ان کامقابلہ کیا جس میں مغیرہ شہید ہو گئے۔

ا یک دن حضرت عثمان اپنے گھر میں تھے اور آپ کے پاس حضرت حسین بن علی رضی اللہ عنہم موجو د تھے۔ حضرت عثمان نے ان سے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات مجمعہ محابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> الضاً -3/1-441 to 442

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> ال**يضاً -**3/1-436

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> ايضاً **-** 3/1-442

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>اي**ضاً -** 3/1-443

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

فرمایا: "آپ کے والد ایک اہم ترین کام میں مشغول ہیں، میں آپ کو قسم دے کر کہتا ہوں کہ آپ انہی کے پاس چلے جائے۔" پھر آپ قر آن مجید کی تلاوت کرنے گئے۔ اسے میں کچھ باغی آپ کے گھر میں آگھے جن میں محمد بن ابی بکر کانام بھی لیا گیا ہے۔ اس نے خلیفہ کے ساتھ گستاخی کرتے ہوئے ان کی داڑھی پکڑلی۔ آپ نے فرمایا: "تم نے جس چیز کو پکڑا ہے اور میر سے ساتھ جیساسلوک کیا ہے، تمہارے والد اسے نہیں پکڑتے سے اور نہ ہی ایساسلوک کرتے سے۔" محمد بن ابی بکریہ سن کر بہت شر مندہ ہوئے اور باہر چلے گئے۔ ان کے دیگر ساتھیوں نے خلیفہ مظلوم کو شہید کر دیا۔ یہ اس وقت ہواجب آپ قر آن مجید کی تلاوت کر رہے تھے۔ آپ کاخون قر آن مجید کی اس آیت پر گرا: فَسَیَکْفِیکَهُمْ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِیعُ الْعَلِیمُ۔ "عنقریب اللہ ہی آپ کو کافی ہو گا، وہ سننے اور جانے والا ہے۔" میں تشفید کے میوزیم میں مخفوظ ہے اور اس آیت کریمہ پر اب بھی یہ نشان پایا جاتا ہے۔

طبری، بلاذری اور ابن سعد کی روایات کے مطابق باغیوں کے ایک سر دار غافقی نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر لوہے کی سلاخ سے وار کیا اور آپ کے نسخہ قر آن کولات بھی ماری۔ اس سے اندازہ ہو تاہے کہ یہ ملحد قسم کے لوگ تھے اور ان کے دل میں اسلام اور قر آن کا کوئی احترام نہ تھا۔ ایک اور باغی سودان بن حمران نے حضرت عثمان پر تلوار کا وار کیا۔ آپ کی اہلیہ سیدہ نائلہ رضی اللہ عنہا نے اسے اپنے ہاتھ میں پکڑ لیاجس سے ان کی انگلیاں کٹ گئیں۔ حضرت عثمان کے کچھ آزاد کردہ غلام بھی انہی کے گھر میں رہتے تھے۔ انہوں نے مزاحمت کی توان میں سے بھی ایک کو قتل کر دیا۔ ایک باغی بھی ایک غلام کے ہاتھوں مارا گیا۔ اس کے بعد یہ لوگ فرار ہو گئے۔ <sup>51</sup> اس موقع پر مشہور باغی صعصعہ بن صوحان کے بھائی زید بن صوحان نے کہا:

آج کے دن دلوں میں نفرت پھیل گئی۔اس کی قسم جس کے قبضے میں میری جان ہے،اب قیامت تک ان دلوں میں محبت پیدانہ ہو گی۔52

جلیل القدر صحابہ کی اولا دمیں حضرت حسین رضی اللہ عنہ وہ آخری شخص تھے جنہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے ملا قات کی۔جب حضرت عثمان کا جنازہ اٹھایا گیا توبیہ باغی راستے میں بیٹھ گئے اور انہوں نے آپ کے جنازے پر پتھر برسانے شروع کر دیے۔ باغی یہ چاہتے تھے کہ آپ کو جنت البقیع کی بجائے یہودیوں کے قبرستان میں دفن کیا جائے۔اس موقع پر حضرت علی رضی اللہ عنہ آگ بڑھے اور ان کی کو ششوں سے باغیوں نے آپ کی میت کو دفن کرنے کی اجازت دی۔53

## صحابہ کرام کی موجود گی میں باغیوں نے حضرت عثمان کو شہید کیسے کر دیا؟

تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ حضرت علی، طلحہ، زبیر، سعداور دیگر بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 197 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> الي**ناً -** 3/1-449

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> ايضاً ـ 3/448

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> ابن عسا كر\_59/490

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>طبر ی**-**3/1-472

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

عنهم کی موجود گی میں حضرت عثمان کو باغیوں نے شہید کیسے کر دیا؟

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی پالیسی کہ مہاجرین کو مدینہ سے منتقل نہ ہونے دیا جائے، میں تبدیلی کے باعث مہاجرین کو مدینہ سے منتقل نہ ہونے دیا جائے، میں تبدیلی کے باعث مہاجرین وانصار کی ایک بڑی تعداد دوسرے شہروں میں منتقل ہو چکی تھی۔ باغیوں نے حملے کے لیے ایسے وقت کا انتخاب کیا، جب مسلمانوں کی کثیر تعداد آج کے لیے روانہ ہو چکی تھی۔ ان باغیوں کی تعداد اگر چہدویا تین ہزارسے زائد نہ تھی لیکن ان کے مقابلے پر مدینہ میں بھی سات سوکے قریب افراد موجود تھے۔

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ صحابہ کرام تو اپنے سے کئی گنابڑی فوج سے ٹکرا جایا کرتے تھے، اس وقت ان سات سوا فراد نے مقابلہ کیوں نہ کیا؟ اس کی سب سے بڑی وجہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا حکم تھا۔ آپ کسی کو یہ اجازت دینے کو تیار نہ تھے کہ آپ کی جان بچپانے کے لیے باغیوں پر حملے میں پہل کی جائے۔ حضرت علی، طلحہ، زبیر رضی اللہ عنہم نے بارہا آپ سے مقابلے کی اجازت ما نگی لیکن آپ نے اس کی اجازت دینے سے انکار کر دیا۔ ان حضرات نے اپنے جو اس سال بیٹوں حضرت حسن، حسین، مجمہ بن طلحہ اور عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہم کو آپ کے گھر پر پہرے پر مقرر کیالیکن حضرت عثمان نے انہیں خدا کے واسطے دے دے کر لڑائی نہ کرنے پر مجبور کر بیر مجبور کیا سے بائی مقابلہ کرنے کی اجازت دیں لیکن آپ نے قسمیں دے کر انہیں واپس کیا۔ اہل مدینہ آپ کے پاس انکھے ہو کر گئے کہ آپ باغیوں کا مقابلہ کرنے کی اجازت دیں لیکن آپ نے قسمیں دے کر انہیں واپس جانے پر مجبور کر دیا۔ <sup>54</sup>

یمی وجہ ہے کہ بیہ حضرات آپ کی حفاظت کے لیے پچھ نہ کر سکے۔ پھر جب حملہ آوروں نے آپ کے گھر پر حملہ کیا، تو حضرت حسن، عبداللہ بن زبیر، محد بن طلحہ رضی اللہ عنہم دروازے پر پہرہ دے رہے تھے۔ ایک موقع پر انہی حضرات نے باغیوں کا بھر پور مقابلہ کیا اور اس میں حضرت حسن رضی اللہ عنہ زخمی بھی ہوئے۔ اس کے بعد قاتلین دیوار پھاند کر آئے اور آپ کوشہید کر دیا۔ جب تک ان حضرات کو خبر ہوتی، قاتل اپناکام کر کے جانچکے تھے۔

تاریخ کے طالب علموں کے ذہن میں یہ سوال پیداہوتا ہے کہ حضرت عثان نے ایساکیوں کیا؟ اس کاجواب ہابیل اور قابیل کے قصے میں ہے۔ جیسے قابیل نے جب ہابیل کو قتل کی دھمکی دی تو انہوں نے یہ کہا تھا: لَئِنْ بَسَطَتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ مِیں ہے۔ جیسے قابیل نے جب ہابیل کو قتل کی دھمکی دی تو انہوں نے یہ کہا تھا: لَئِنْ بَسَطَتَ إِلَيْ يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لاَّقْتُلُكَ إِنِّي أَحَافُ اللَّهُ رَبَّ الْعَالَمِينَ. "تم اگر مجھے قتل کرنے کے لیے اپناہاتھ بڑھاؤ کے تو میں تمہیں قتل کرنے کے لیے اپناہاتھ بڑھاؤں گاکیونکہ میں اللہ عنہ کے لیے (پہلے) اپناہاتھ نہ اٹھاؤں گاکیونکہ میں اللہ، رب العالمین سے ڈرتا ہوں۔ "55 یہی ہابیلی مزاج حضرت عثان رضی اللہ عنہ تو میں آیا تھا۔ آپ ہر گزاس بات کو درست نہ سمجھتے تھے کہ اپنی جان بچانے کے لیے کسی ایک مسلمان کاخون بہائیں ورنہ اہل مدینہ تو ایخ خون کا آخری قطرہ بھی آپ کے لیے بہانے کو تیار تھے۔ بالکل یہی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یایا تھا اور وہ اینے رشتے کے اینے خون کا آخری قطرہ بھی آپ کے لیے بہانے کو تیار تھے۔ بالکل یہی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یایا تھا اور وہ اینے رشتے کے اینے خون کا آخری قطرہ بھی آپ کے لیے بہانے کو تیار تھے۔ بالکل یہی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یایا تھا اور وہ اینے رشتے کے ایک کون کا آخری قطرہ بھی آپ کے لیے بہانے کو تیار تھے۔ بالکل یہی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یایا تھا اور وہ اینے دینے دینے کون کا آخری کو میں آپ کے لیے بہانے کو تیار تھے۔ بالکل یہی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یا یا تھا اور وہ اینے دینے دینے کے اینے کے لیے بہانے کو تیار تھے۔ بالکل یہ مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یا یا تھا وہ کون کے اینے کون کے این کی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یا یا تھا کہ کون کی این کی مزاج حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے یا یا تھا کی کون کے این کے دینے کی کی کون کے دین کے دین کے دین کی بات کون کی کون کی کونے کے دین کے دین کے دین کے دین کی کی کے دین کی کون کی کون کے دین کی کون کے دین کے دین کے دین کے دین کی کون کے دین کے دین کی کے دین کے دین کی کون کے دین کی کون کے دین کے دین کے دین کے دو کر کے دین کے دین

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 198 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> الي**ناً -**3/1-440

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>المائده 5:28

تایااور خالو(حضرت عثمان) کے اس طر زعمل سے بہت متاثر تھے۔

## حضرت علی اور دیگر اکابر صحابہ نے حضرت عثمان کے دفاع میں کیا اقد امات کیے؟

اب میہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ چلیے، جنگ نہ سہی لیکن حضرت علی اور دیگر اکابر صحابہ رضی اللہ عنہم نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے دفاع میں کیا اقد امات کیے ؟ تاریخی روایات کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ ان حضرات کے لیے جنگ کے علاوہ اور جو کچھ بھی ممکن تھا، وہ کر گزرے۔اس کی تفصیل میہ ہے:

1- باغیوں کا ابتدائی منصوبہ یہ تھا کہ حضرت علی، طلحہ یاز بیر رضی اللہ عنہم میں سے کسی ایک کو خلافت کا لاکی دے کر ساتھ ملالیا جائے۔
اور ان کی مد دسے حضرت عثمان کو معزول کر دیا جائے۔ اس طرح جو الزام ہے، وہ ان صحابہ پر آئے اور ان کا مقصد پورا ہو جائے۔
چنانچہ جب انہوں نے مدینہ سے باہر ذو المروہ، ذو خشب اور اعوص نامی مقامات پر پڑاؤ ڈالا تو ان بزر گوں کے پاس پہنچ کر یہی منصوبہ پیش کیا۔ اہل مصر حضرت علی، اہل بصرہ حضرت طلحہ اور اہل کو فہ حضرت زبیر رضی اللہ عنہم کے پاس آئے اور انہیں اس بات کی ترغیب دی کہ وہ ان حضرات کو خلیفہ بنانے پر تیار ہیں۔ حضرت علی نے جب ان کی تجویز سنی تو آپ ان پر چلائے اور انہیں لعنت فرمائی ملامت کرتے ہوئے فرمایا: "نیک لوگوں کو یہ بات معلوم ہے کہ ذو المروہ اور ذو خشب کے لشکر پر مجمد صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ تم واپس جاؤ، اللہ تمہاری صحبت سے مجھے بچائے۔ " اہل بھر ہ نے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے سامنے یہی بات رکھی تو انہوں نے فرمائی ہے۔ " مرایا: "اہل ایمان کو بیہ بات معلوم ہے کہ ذو المروہ، ذو خشب اور اعوص کی فوجوں پر مجمد صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ " مرایا: "اہل ایمان کو بیہ بات معلوم ہے کہ ذو المروہ، ذو خشب اور اعوص کی فوجوں پر مجمد صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ " مرایا: "اہل ایمان کو بیہ بات معلوم ہے کہ ذو المروہ، ذو خشب اور اعوص کی فوجوں پر مجمد صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ "

2۔ حضرت علی نے اپنے ہیٹوں حسن اور حسین، حضرت طلحہ نے اپنے ہیٹوں محمد اور موسی اور حضرت زبیر نے اپنے بیٹے عبد اللہ کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہم کی حفاظت کے لیے بھیجا۔ یہ وہ وقت تھاجب باغی مدینہ کا محاصرہ کیے ہوئے تھے اور کسی بھی وقت خلیفہ وقت کو شہید کرسکتے تھے۔ اس طرح ان جلیل القدر صحابہ نے اپنے جو ان بیٹوں کو ایک نہایت ہی پر خطر کام پر لگا دیا۔ ان تمام نوجو ان صحابہ کی عمر اس وقت تیس سال کے قریب ہو گی۔ <sup>57</sup>جب حضرت علی کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کی شہادت کی اطلاع ملی تو وہ دوڑے آئے اور اپنے بیٹوں حسن اور حسین رضی اللہ عنہما کو مارا اور عبد اللہ بن زبیر اور محمد بن طلحہ کو بر ابھلا کہا اور فرمایا کہ تمہارے ہوتے ہوئے یہ سانحہ کیسے بیش آگیا۔ <sup>58</sup>

3۔ چو نکہ مصری باغیوں کی اکثریت حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف دار تھی، اس وجہ سے آپ بار بار ان کے پاس گئے اور جاکریہ

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات عملہ 200 Page 199 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> طبري-3/399

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> ايضاً - 3/399

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>بلاذرى <u>-</u> 6/186

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>vww.islamic-studies.info</u>

کوشش کی کہ ان میں پھوٹ پڑ جائے اور یہ واپس چلے جائیں۔ ایک موقع پر آپ مہاجرین وانصار کے یورے وفد کولے گئے۔ مہاجرین کی جانب سے حضرت علی اور انصار کی طرف سے حضرت محمد بن مسلمہ رضی اللہ عنہمانے ایسی گفتگو کی کہ باغیوں میں جولوگ محض یرا پیگنڈا کا شکار ہو کر چلے آئے تھے، واپس جانے پر رضامند ہو گئے۔

4۔ متعد د صحابہ و تابعین جن میں سعید بن عاص، ابوہریرہ، عبد الله بن سلام اور محمد بن مسلمہ رضی الله عنهم شامل تھے، نے باغیوں کو سمجھانے بچھانے کی بھر پور کوشش کی۔امہات المومنین نے بھی خلیفہ مظلوم کاساتھ دیا جن میں سیدہ عائشہ اور ام حبیبہ رضی الله عنهما نمایاں تھیں۔ سیدہ عائشہ نے اپنے بھائی محمد بن ابی بکر کو سمجھانے کی بہت کو شش کی۔ سیدہ ام حبیبہ ، خلیفہ شہید کویانی پہنچاتے ہوئے خود شهید ہوتے ہوتے بجیں۔

# مروان بن حكم كاكر دار كياتها؟

مروان بن حکم کے کر داریر بعض مورخین نے بہت تنقید کی ہے۔ان کا کہنا ہیہ ہے کہ وہ منافق تھے اور انہی کی وجہ سے حضرت عثمان ر ضی اللہ عنہ شہید ہوئے۔ فی الحقیقت مروان کاشار صحابہ صغاریا تابعین کبار میں ہو تاہے۔ یہ حضرت عثمان کے داماد اور حضرت علی کے ہم زلف تھے۔ اگر طبری کی روایات میں مروان کے کر دار کا جائزہ لیا جائے تو یہ معلوم ہو تاہے کہ وہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پر جوش حامی تھے۔ باغیوں کے حملے میں انہوں نے آپ کا بھرپور دفاع کیا اور اس سلسلے میں خود بھی شدید زخمی ہوئے۔ اگر وہ حضرت عثان سے مخلص نہ ہوتے تواپیانہ ہو تااور وہ زخمی نہ ہوتے۔ان روایات سے البتہ یہ معلوم ہو تاہے کہ مروان بہت جو شیلے تھے اور ان کے جوش کی وجہ سے مسائل بھی پیدا ہوتے تھے۔اس سلسلے کی چندروایات یہ ہیں:

1۔ واقدی کی روایت کے مطابق حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر گورنروں کے تقر رکے معاملے میں تنقید کی گئی تو مروان نے ناقدین سے کہا: "اگرتم چاہو توہم تمہارے اور اپنے در میان تلوار سے فیصلہ کر واسکتے ہیں۔" اس پر حضرت عثان نے فرمایا: "آپ خاموش رہے، اور مجھے اپنے ساتھیوں کے ساتھ حچبوڑ دیجیے۔ آپ کیسی گفتگو کر رہے ہیں۔ کیا میں نے آپ سے نہ کہاتھا کہ آپ ایسے معاملات میں نہ بولا کریں۔"<sup>59</sup>

2۔جب باغی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوشہید کرنے کے لیے مدینہ میں اکٹھے ہوئے تو مروان نے ان سے کہا: "کیابات ہے؟تم لوگ اس طرح انتھے ہوئے ہو کہ جیسے لوٹ مار کرنے آئے ہو۔ کیاتم اس لیے آئے ہو کہ ہمارے ہاتھوں سے حکومت چھین لو؟ یہاں سے نکل جاؤ، بخد ااگر تم نے ہماری جانب رخ کیا تو ہم تم سے ایساسلوک کریں گے جو تتہبیں پیند نہیں آئے گااور اس کاانجام بھی براہو گا۔ تم اییخ گھروں کی طرف واپس جاؤ کیونکہ بخدا ہم لوگ مغلوب اور عاجز نہیں ہیں۔" اس وفت حضرت علی رضی اللہ عنہ ان باغیوں کو

Page 200 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>طبر ي**-**385-1/2

سمجھا بچھا کر واپس مجھیجے میں مشغول تھے۔ مر وان کی اس تقریر کی وجہ سے ان کی کو ششوں پر پانی پھر گیا اور وہ بہت غضب ناک ہو کر حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کے پاس آئے۔<sup>60</sup>

3۔ مروان کے غلام ابو حفصہ بیان کرتے ہیں کہ جب باغیوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے گھر کا محاصرہ کیا تو انہوں نے مروان سے کہا: "آپ گھر میں بیٹھے رہیے اور باہر نہ جائے۔" گر مروان نے آپ کا حکم نہیں مانااور کہا: "واللہ! آپ کو کوئی شہید نہیں کر سکتا ہے اور نہ ہی کوئی آپ کا بال برکا کر سکتا ہے جب تک میں زندہ ہوں اور آواز سن سکتا ہوں۔" یہ کہہ کروہ باہر آئے۔اس وقت میں (ان کے غلام) نے کہا: "اب میرے آقا کو نہیں چھوڑا جائے گا۔" چنا نچہ میں ان کی حمایت میں نکلا۔اس وقت ہماری تعداد کم تھی۔ مروان رجز یہ اشعار پڑھ رہے تھے اور چلا کر کہہ رہے تھے: "کون ہے جو مجھ سے مقابلہ کرے گا؟" اس وقت ان کی زرہ کا نچلا حصہ ابھر آیا تھا جے انہوں نے اپنے چھے سے ان کی گردن پر تلوار کا ایک وار کیا جو کار گر جے انہوں نے اپنے چھے سے ان کی گردن پر تلوار کا ایک وار کیا جو کار گر بڑے ہوا اور وہ زمین پر گر پڑے۔ ان کی نبضیں چھوٹ گئیں۔ میں انہیں ابراہیم العدی کی والدہ فاطمہ بنت اوس کے گھر اٹھا کر لے گا۔"

ان روایتوں سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ مروان بن تھم کے جوش کے باعث ان بزرگوں کی کاوشوں کو نقصان پہنچ رہا تھا جو پر امن طریقے سے باغیوں کور خصت کرناچا ہے تھے۔ اس وجہ سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو بھی غصہ آجاتا تھا اور کبھی وہ مروان کو سخت سے بھی کہہ دیتے تھے۔ بعض راویوں نے بیہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ حضرت علی ، مروان کو مخلص نہیں سمجھتے تھے۔ ہمارے خیال میں بیر رائے درست نہیں ہے کیونکہ اگر حضرت علی انہیں مخلص نہ سمجھتے توان کی دو بیٹیوں کی شادیاں ، مروان کے بیٹوں عبد الملک اور معاویہ بن مروان سے نہ ہوتیں۔ 62 بیٹیوں کی شادی ان کے گھر میں بن مروان سے نہ ہوتیں۔ 62 بیٹیوں کی شادی ان کے گھر میں ہوجائے؟ معاویہ بن مروان کی اہلیہ سیدہ رملہ بن علی رضی اللہ عنہما تھیں۔ مروان ، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں مدینہ کے گور نر رہے اور حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہما انہی کے پیچھے نمازیں پڑھتے رہے۔ امام مالک نے موطاء میں مروان کے عدالتی فیصلوں کو بطور سنت صحابہ نقل کیا ہے۔

معلوم ہو تاہے کہ مروان سے متعلق ان روایات میں کچھ الفاظ داخل کیے گئے ہیں۔ بنوامیہ کے دور میں خلافت آل مروان کے ہاتھ میں آگئی تھی اور ان کے بیٹے عبد الملک بن مروان اور پانچ پوتے ولید وسلیمان بن عبد الملک، عمر بن عبد العزیز، یزید بن عبد الملک اور ہشام بن عبد الملک خلیفہ بنے۔ ان خلاف زبر دست پر اپیگنڈ اکیا اور عباسیوں نے ان کے خلاف زبر دست پر اپیگنڈ اکیا اور

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 201 of 507

<sup>60</sup> الضاً - 3/1-414

<sup>61</sup> الضاً **-** 3/1-436

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> ابن حزم، جمهرة الانساب العرب-87, 88 - قاهره: دار المعارف-

انہیں بدنام کرنے کی کوشش کی۔ ان روایات میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبان سے مروان کو جو کچھ کہلایا گیا ہے، وہ اسی پراپیگنڈے کا حصہ تھیں۔

### دیگر شہروں کے صحابہ و تابعین نے حضرت عثمان کے دفاع میں کیا اقد امات کیے؟

جب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خطوط مختلف شہر وں کے گور نروں کے پاس پہنچ جس میں مدینہ کے حالات بیان کیے گئے تھے توان حضرات نے فوری طور پر افواج تیار کر کے مدینہ بھجوائیں۔ شام سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے حبیب بن مسلمہ فہری کو اور مصر سے حضرت عبداللہ بن ابی سرح رضی اللہ عنہ نے معاویہ بن غر قعقاع بن عمر و مصرت قعقاع بن عمر و رضی اللہ عنہ روانہ ہوئے۔ کو فہ کے صحابہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی مد د کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے اور لوگوں کو اس کی ترغیب دلائی۔ ان میں حضرت عقبہ بن عمر و، عبداللہ بن الی او فی اور حنظلہ بن الربیع تمیمی رضی اللہ عنہم نمایاں تھے۔

کوفہ میں چونکہ حضرت عبداللہ بن مسعودرضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی رہ چکے تھے اور وہاں آپ کے شاگر دوں کا ایک بڑا حلقہ پایا جاتا تھا۔ ان میں مسروق بن اجدع، اسود بن یزید، شر تک بن الحارث اور عبداللہ بن حکم رحمہم اللہ نمایاں تھے۔ یہ لوگ کوفہ میں چل پھر کر مختلف محفلوں میں تقریریں کرتے تھے اور مسلمانوں کو خلیفہ کی مدد کے لیے تیار کرتے تھے۔ بھرہ میں حضرت عمران بن حسین، انس بن مالک اور مشام بن عامر رضی اللہ عنہم اسی طرح تقریریں کرکے لوگوں کو تیار کررہے تھے اور تابعین میں سے کعب بن سور، حرم بن حیان عبدی رحمہااللہ جیسے لوگ ان کے ساتھ تھے۔ شام میں حضرت عبادہ بن صامت، ابو در داءاور ابو اسامہ اور مصر میں خار جہ رضی اللہ عنہم نمایاں تھے۔ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے لوگ تھے جنہوں نے اس نوعیت کی کاوشیں کرکے لشکر تیار کیے اور مدینہ دوانہ کیے۔ <sup>63</sup>اس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کس در جے میں عوام میں مقبول تھے اور باغیوں کے پر اپیگنڈا نے عام لوگوں پر کوئی خاص اثر مرتب نہ کیے تھے۔

یہ افواج ابھی رائے ہی میں تھیں کہ انہیں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کی اطلاع ملی۔ اب یہ گو مگو کا شکار ہو گئیں کہ کیا کریں کیونکہ مرکز میں اب کوئی خلیفہ باقی نہ رہا تھا۔ حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم وہاں موجو دیتھے جن میں سے کسی ایک کو خلیفہ بننا تھا۔ اس وجہ سے ان افواج نے انتظار کیا کہ ان حضرات کی جانب سے کوئی اطلاع ملے۔ دوسری طرف باغیوں نے ان حضرات کی نگر انی شروع کر دی اور ان کے رابطے بقیہ دنیا سے منقطع کر دیے۔ اس کی مزید تفصیل آگے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں آرئی ہے۔

<sup>63</sup>طبر ی **-** 3/1-401

مهر صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات Page 202 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### قاتلين عثان كا انجام كيابوا؟

باغی تحریک کے تین دائرے یا حلقے تھے۔ ان میں سے ایک گروہ وہ تھاجو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قتل میں براہ راست شریک تھا۔ دوسری قشم کے لوگ وہ تھے جو قتل میں براہ راست تو شریک نہ تھے لیکن وہ مدینہ پر حملہ آور ہونے والے باغیوں میں شامل تھے۔ تیسری قشم کے باغی وہ تھے ، جو مدینہ پر حملہ آور نہ ہوئے تھے لیکن باغی تحریک سے تعلق رکھتے تھے اور بعد میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی فوج میں مل گئے تھے۔ ان سب کے ساتھ کیا ہوا؟ اس کی تفصیل کا مطالعہ تو ہم آگے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور خلافت کے حت کریں گے۔ یہاں ہم اجمالاً ذکر کر دیتے ہیں۔

ان میں سے پہلی دوقتم کے باغیوں کا انجام بہت ہی براہوا۔ ان کے اپنے راویوں ابو مخنف اور ہشام کلبی نے ان کی موت کا جو حال لکھا ہے ، اس کے مطابق جنگ جمل سے پہلے ان کے بھر ہ چیپیٹر کا حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہما کی افواج نے مکمل صفایا کر دیا جس میں ان کالیڈر عیم بن جبلہ مارا گیا۔ اس کے بعد جنگ جمل اور جنگ صفین میں ان کی بہت بڑی تعداد ماری گئی۔ محمد بن ابی بکر مصر کا گور نربن گیا تو اس کے خلاف پورے مصر میں بغاوت بھڑک اٹھی۔ اسے مصر میں قتل کر کے اس کی لاش گدھے کی کھال میں بھر کر جلادی گئی۔ <sup>64</sup> محمد بن ابی بحر کر جلادی گئی۔ <sup>64</sup> محمد بن ابی بکر کے بعد محمد بن ابی بکر کے بعد مالک الاشتر گور نری سنجالنے مصر گیا تو راستے میں اسے ایک کسان نے زہر دے کر ہلاک کر دیا۔ <sup>66</sup>

حضرت حسن نے جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اسے اتحاد کیا تو ابتدا میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے باغی تحریک سے پچھ عرصہ کے لیے چشم پوشی کی کیونکہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے ان کے لیے امان طلب کی تھی۔ پچھ ہی عرصہ بعد ان باغیوں نے جھا بناکر بغاوت کا آغاز کیا تو حضرت معاویہ نے ان کے خلاف کاروائی کی۔ اب یہ قاتلین عثان ادھر ادھر منتشر ہو گئے اور جنگلوں اور پہاڑوں میں روپوش ہو گئے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی افواج نے انہیں جگہ جگہ تلاش کیا۔ انہوں نے حمص شہر کے قریب ایک قید خانہ عاص طور پر قاتلین عثان کے لیے بنوایا تھا جہاں رکھ کر ان سے تفتیش کی جاتی اور جس شخص پر قتل عثان کا الزام ثابت ہو تا، اسے قصاص میں قتل کر دیاجاتا۔ 67 اس طرح باغیوں کا اصل مقصد پورانہ ہو سکا اور وہ حکومت پر قبضے کی آس میں دنیاسے رخصت ہو گئے۔ باغیوں کا اصل مقصد پورانہ ہو سکا اور وہ حکومت پر قبضے کی آس میں دنیاسے رخصت ہو گئے۔ باغیوں کا اس منصوبے کوچونکہ سب سے زیادہ نقصان حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وجہ سے پہنچا، اس وجہ سے ان کی اگلی نسلوں نے باغیوں کا انتقام آپ کو بدنام کر کے لیا۔ آپ کے خلاف ڈھیروں روایات وضع کر کے آپ کی کر دارکشی کی گئے۔ بعد میں بیروایات تاریخی

عبد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات Page 203 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> ايضاً - 305-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>ال**يضاً -**3/2-308

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> ايضاً - 3/2-296

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> يا قوت حموى مجم البلدان - باب جيم ولام - الجليل - 2/157 - بيروت: دار الصادر -

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

کتب کا حصہ بن گئیں۔جولوگ اپنی سادہ لوحی میں ان حجو ٹی روایتوں سے متاثر ہوئے، وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو آج تک بر انجلا کہتے ہیں۔

# كياشهادت عثان، عجم كي سازش تقي؟

بعض حضرات نے "عجم کی سازش" کے عنوان سے کتابیں لکھی ہیں اور قتل عثانی کو عجم کی سازش کہاہے۔ جہاں تک ہم نے اس بغاوت کی شخیق کی ہے، تو یہی نظر آیا ہے کہ اس کے تمام لیڈر عرب ہی تھے۔ یہ وہ لوگ تھے جو کسی نہ کسی وجہ سے حکومت وقت سے خوش نہیں تھے۔ ان کی خواہش تھی کہ اقتدار ان کے سپر دکیا جائے۔ مختلف تاریخی روایات میں ایران کے شہر ہمدان کے لوگوں کا ذکر ملتا ہے جو ان جنگوں میں بڑے ذوق و شوق سے شریک ہوئے۔ ممکن ہے کہ عربوں ہی نے ان عجمیوں کو استعال کیا ہو لیکن لیڈر شپ بہر حال عرب ہی تھی۔

ہاں یہ کہا جاسکتا ہے کہ شہادت عثانی میں عراق اور مصر کے لوگ نمایاں تھے۔ بعد میں مصران باغیوں سے پوری طرح پاک کر دیا گیا البتہ عراق ان کا گڑھ بنارہا۔ اس کے بعد یہ طویل عرصہ تک ریشہ دوانیوں میں مصروف رہے اور مرکزی حکومتوں کے خلاف بغاو تیں اٹھاتے رہے۔ اہل ایران تو اس منظر نامے میں بہت بعد میں آگر شریک ہوئے۔ وہ اپنی چھوٹی موٹی بغاو تیں تو اٹھاتے رہے جس کا قلع قع مقامی گورنر بآسانی کرتے رہے تاہم اس مرکزی نوعیت کی بغاوت میں اہل عراق نے بنیادی کر دار ادا کیا۔ اس میں بھی عراق کے سبحی باشندے شریک نہ تھے بلکہ ان کا ایک شریبند طبقہ تھاجو اپنے اقتدار کے لیے بغاو تیں اٹھانے اور امن میں خلل ڈالنے کو برانہ سمجھتا

#### اگر خلیفه کوئی اور ہو تاتو کیا حالات مختلف ہوتے؟

بہت سے مور خین نے یہ سوال اٹھایا ہے کہ اگر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی جگہ مثلاً حضرت علی رضی اللہ عنہ تیسرے خلیفہ راشد موت توشاید حالات مختلف ہوجاتے، درست نہیں ہے۔ ہوتے توشاید حالات مختلف ہوجاتے، درست نہیں ہے۔ اس کی وجو ہات یہ ہیں:

1۔ جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ باغی تحریکوں کا ایک لا ئف سائنگل ہو تا ہے۔ ایسانہیں ہو تا کہ اچانک ہی بغاوت اٹھ کھڑی ہو بلکہ اس کے پیچھے سالوں کی منصوبہ بندی ہوتی ہے۔ ہم اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس باغی تحریک کی بنیادیں حضرت عمر بلکہ شاید ابو بکر رضی اللہ عنہما کے پیچھے سالوں کی منصوبہ بندی ہوتی ہوتی ہوتا، باغی تحریک نے بنیادیں حضرت عمر بلکہ شاید ہونے والے کے دور میں رکھی جا چکی تھیں۔ اس وجہ سے تیسر اخلیفہ کوئی بھی ہوتا، باغی تحریک نے تواٹھنا ہی تھا۔ اس صورت میں شہید ہونے والے خلیفہ شاید حضرت علی رضی اللہ عنہ ہوتے اور آپ کے بعد جو بھی چوتھا خلیفہ بنتا، اس کے نام کو باغی اپنے مقاصد کے لیے استعال کرتے۔ اس صورت میں ممکن ہے کہ شاید حضرت عثمان، طلحہ یاز بیر رضی اللہ عنہم میں سے کسی ایک کے نام پر کوئی سیاسی پارٹی یا فہ ہی فرقہ کھڑ اکر دیاجاتا۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام ـــ مسلم تاريخ

2۔ جو بھی حکومتی پالیسیاں تھی، خلیفہ کے بدلنے سے اس کابدلنا بھی ممکن نہ تھا کیونکہ پالیسی سازی کا کام صحابہ کرام مل کر مشورے سے
کیا کرتے تھے۔ حضرت عثمان کے دور میں حضرت علی، طلحہ ، زبیر ، سعدر ضی اللہ عنہم سب مل کر ہی فیصلے کرتے تھے۔ اس وجہ سے اگر
خلیفہ ان حضرات میں سے کوئی ہو تا تو بھی پالیسیاں وہی رہتیں لیکن شایدا تنی نرم مزاجی اختیار نہ کی جاتی۔

3۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے باغیوں کے معاملے میں جس نرمی کا مظاہرہ کیا، اس بات کا امکان البتہ موجو دہے کہ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ تیسرے خلیفہ ہوتے تووہ شاید اس درجے کی نرمی نہ کرتے۔ گربہ کشتن روز اول کے مصداق وہ باغی تحریک کو ابتد اہی میں کچل کرر کھ دیتے تو شاید یہ جوانی کی منز لول تک نہ پہنچ پاتی۔ یہ بھی ہو سکتاہے کہ باغی تحریک اس صورت میں اندر ہی اندر اپنی جڑیں بھیلاتی جاتی اور شاید 35/655 کی بجائے بچھ سال بعد نمو دار ہوتی۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی پالیسیوں پر بعض لوگوں نے بہ تنقید کی ہے کہ انہوں نے باغی تحریک کے مقابلے میں بہت نرمی دکھائی۔
ان کے ساتھ وہی معاملہ کرناچاہیے تھاجو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بعد میں کیا۔ تاہم، ہمیں یہ نہیں بھولناچاہیے کہ جس وقت حضرت عثمان کا حضرت عثمان نے ان کے خلاف نرمی دکھائی، اس وقت باغی تحریک کے برگ وبار پوری طرح ظاہر نہیں ہوئے تھے۔ حضرت عثمان کا خیال تھا کہ اگر انہیں قتل کیا گیا تو یہی بغاوت کہیں دس گنابڑی ہو کر سامنے نہ آ جائے۔ تاہم بعد میں وہ شخی کے قائل ہو گئے تھے اور انہوں نے کو فہ، شام وغیرہ سے افواج بھیخے کا تھم جاری فرمایالیکن اس وقت دیر بہت ہو چکی تھی اور باغی معاملات کو اپنے کنٹر ول میں الے تھے تھے۔

لے تھے۔

# حضرت عثمان پر کیاالزامات لگائے گئے؟

باغی پارٹی نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف الزامات کی ایک چارج شیٹ مرتب کی اور اسی کو بنیاد بناکر پر اپیگنڈ اشر وع کر دیا۔ یہی چارج شیٹ انہوں نے اپنی روایات میں بھی داخل کر دی تاکہ اس کی مد دسے صحابہ کرام کو بدنام کر دیا جائے۔ یہی روایات چونکہ طبری وغیرہ میں موجود ہیں، اس وجہ سے مناسب ہے کہ ان الزامات کا بھی جائزہ لے لیا جائے۔ الزامات یہ تھے:

- حضرت عثمان رضی الله عنه نے عبید الله بن عمر سے قصاص نہ لے کر دین کی خلاف ورزی کی ہے۔
  - انہوں نے اپنے رشتے داروں کو اعلی عہدے دیے ہیں۔
  - یہ گورنر ظلم کرتے ہیں،ان کا کر دار اچھانہیں ہے اور یہ گورنر طلقاء میں شامل ہیں۔
  - حضرت عثمان رضی الله عنه سر کاری خزانے میں سے اپنے اقرباء پر خرچ کرتے ہیں۔
- حضرت عثمان رضی الله عنه نے دین میں نئی نئی بدعات نکالی ہیں جیسے مکہ میں انہوں نے قصر کی بجائے پوری نماز پڑھی اور

عهد صحابه اور جدید ذ ہن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

- لو گوں کو قر آن مجید کے ایک سر کاری نسخے پر اکٹھاکر دیاہے۔
  - حضرت عثمان نے چرا گاہوں کواپنے لیے خاص کر لیاہ۔
- اکابر صحابہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے اقد امات سے مطمئن نہیں ہیں۔

مناسب رہے گا کہ اس موقع پر ہم وہ پوری روایت نقل کر دیں جس میں باغیوں نے آپ کے خلاف چارج شیٹ مرتب کی تھی اور حضرت عثمان رضی اللّٰدعنہ نے اہل مدینہ کے سامنے ان کے ایک ایک اعتراض کولے کر اس کاجواب دیا تھا:

(جب باغیوں نے مدینہ کا محاصرہ کیا تو حضرت عثمان) نے اہل کو فہ اور اہل بھرہ کو خطوط کصے اور "صلوۃ جامعہ" کا اعلان کر ایا۔ (واضح رہے کہ صلوۃ جامعہ کا مطلب سے ہوتا تھا کہ مدینہ کی پوری آبادی مسجد میں حاضر ہو کر مشورے میں شریک ہو۔) جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ نے آپ کوچاروں طرف سے گھیر لیاتو آپ نے حمد و ثنا کے بعد ان لوگوں کے حالات سے انہیں مطلع کیا اور وہ دونوں (حضرات جو باغیوں کا جائزہ لینے گئے تھے) کھڑے ہوگئے۔ سب صحابہ نے متفق ہو کر سے کہا: "آپ ان سب کو قتل کر دیں کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو شخص مسلمانوں کا خلیفہ ہوتے ہوئے اپنے یاکسی اور شخص کے لیے پروپیگنڈ اکر ہے، تو اس پر اللہ کی لعنت ہے، تم اسے قتل کر دو۔" حضرت عمر بن خطاب نے بھی فرمایا ہے: "میں ایسے شخص (جو پروپیگنڈ اکر کے اپنی حکومت کا اعلان کرے) کو کوئی رعایت نہیں دیتا ہوں۔ اسے مار دینا جا ور میں اس کام میں تمہار انٹر یک ہوں۔"

یہ سن کر حضرت عثمان رضی اللہ عند نے فرمایا: ہم انہیں معاف کرتے ہیں اور در گزر کرتے ہیں اور اپنی کوشش کے مطابق انہیں دیکھتے رہیں گے۔ہم کسی سے وشمنی نہیں رکھیں گے جب تک وہ کسی حد شرعی کے گناہ کا مر تکب نہ ہو یا کھلے کفر کا اظہار نہ کرے۔ ان لوگوں نے ایسی باتوں کا ذکر کیا ہے جنہیں وہ اسی طرح جانتے ہیں جیسے آپ لوگ جاتے ہیں مگر وہ مجھے اس لیے یاد دلانا چاہتے ہیں کہ ناواقف لوگوں کے سامنے ان کی اشاعت کر سکیں۔ وہ کہتے ہیں:

1۔"میں نے سفر میں پوری نماز پڑھی حالا نکہ وہ اس صورت میں قصر کی جاتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ میں ایسے شہر (مکہ) میں تھا جہاں میرے اہل وعیال تھے، اس لیے میں نے پوری نماز پڑھائی۔ کیا یہ بات صحیح ہے؟" لو گوں نے کہا: جی ہاں۔

2- "وہ لوگ (باغی) کہتے ہیں کہ میں نے چراگاہ کو مخصوص کیا۔ میں نے واللہ اپنے لیے کوئی چراگاہ مخصوص نہیں کی۔ مجھ سے پہلے بھی چراگاہیں۔
مخصوص کی گئیں۔ میں نے چراگاہ کو کسی ایک مخصوص آدمی (کے جانوروں) کے لیے مخصوص نہیں کیا تا کہ اہل مدینہ اس پر غالب نہ آسکیں۔
پھر انہوں (سرکاری چرواہوں) نے رعایا میں سے کسی کو نہیں روکا بلکہ ان چراگاہوں کو مسلمانوں کے صدقات (بیت المال کے مویشیوں) کے
لیے مخصوص کرر کھاہے تا کہ کسی کے ساتھ جھڑ ااور تنازعہ نہ ہو اور کسی کو ان میں نہیں روکا ہے۔ جہاں تک میری ذات کا تعلق ہے تو دوسوار یوں
کے علاوہ میرے پاس کوئی مویثی نہیں ہے۔ نہ بکریاں ہیں اور نہ بھیڑیں اور نہ کوئی اور جانور۔ جب میں خلیفہ مقرر ہوا تھا تو اس وقت اہل عرب
میں سب سے زیادہ بھیڑ بکریاں اور اونٹ میرے پاس تھے گر اب جج کی سواری کے لیے دو اونٹوں کے علاوہ اور پچھ نہیں ہے۔ کیا ایسا ہی ہے؟"
لوگوں نے کہا: جی ہاں۔

عبد صحابہ اور جدیدذ ہمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

3- يه لوگ كہتے ہيں كہ قرآن كريم كئ كتابوں ميں تھا، ميں نے اسے ايك كر ديا ہے۔ قرآن كريم ايك ہے جو خدائے واحد كى طرف سے نازل مواليہ كرنے ہوا۔ ميں اس معاطع ميں ان لوگوں (سابقہ خلفاء) كا تابع ہوں۔ كيا ايسائى ہے؟" لوگوں نے كہا: "جى ہاں۔ بے شك۔" پھر وہ مطالبہ كرنے كے كہ ان باغيوں كو قتل كيا جائے۔ آپ نے مزيد فرمايا۔

4۔ " بیرلوگ کہتے ہیں کہ میں نے تھم (بن ابی العاص) کو واپس بلالیا ہے حالا نکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں جلاوطن کر دیا تھا۔ تھم مکہ کے باشندے تھے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں مکہ سے طائف جلاوطن کیا، پھر حضور ہی نے انہیں واپس بلالیا۔ اس طرح بیر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات تھی جنہوں نے انہیں جلاوطن کیااور پھر واپس بلالیا۔ کیاایساہی ہے؟" لوگوں نے کہا: "بے شک۔"

5۔ "بیلوگ کہتے ہیں کہ میں نے نوجوانوں کو حاکم بنادیا ہے۔ میں نے انہی افراد کو حاکم بنایا ہے جواہلیت رکھتے ہیں اور لوگ انہیں پیند کرتے ہیں۔
ان کے بارے میں آپ ان لوگوں سے پوچھ سکتے ہیں جو ان گور نروں کی عمل داری میں رہتے ہیں اور ان کے شہروں کے باشندے ہیں۔ مجھ سے پہلے بھی کم عمر شخص کو حاکم بنایا گیا تھا۔ (یاد کیجیے جب) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسامہ (بن زید) کو افسر بنایا تھاتواس وقت آپ پر اس سے زیادہ اعتراض کیا گیا تھا، جو مجھ پر اعتراض کیے جارہے ہیں۔ کیا ایسا ہی ہے؟" لوگوں نے کہا: "جی ہاں۔ بے شک۔ یہ لوگ ایسے اعتراضات کرتے ہیں جنہیں وہ ثابت نہیں کرسکتے ہیں۔"

6۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ میں نے ابن ابی سرح کومال غنیمت میں سے خاص عطیہ دیا۔ میں نے انہیں مال غنیمت کے خمس کا خمس (1/25) حصہ انعام کے طور پر دیا تھا (کیونکہ انہوں نے بڑے معرکے میں غیر معمولی فتح حاصل کی تھی۔) یہ ایک لاکھ کی رقم تھی۔ ایسے احکام ابو بکر اور عمر نے بھی جاری کیے تھے۔ جب فوج نے اس بات کو ناپیند کیا تو میں نے یہ رقم واپس لے کر انہی میں تقسیم کر دی تھی حالا نکہ یہ ابن ابی سرح کاحق نہیں تھا؟ کیا یہی بات ہے؟" لوگوں نے کہا: "جی ہاں۔"

7- بیاوگ کہتے ہیں کہ میں اپنے گھر والوں سے محبت کرتا ہوں اور انہیں مال دیتا ہوں۔ جہاں تک گھر والوں کی محبت کا تعلق ہے تو ان کی وجہ سے میں نے کسی پر ظلم نہیں کیا بلکہ صرف ان کے حقوق ادا کیے ہیں اور صرف اپنے مال ہی سے انہیں عطیات دیے ہیں۔ کیو تکہ میرے نزد یک مسلمانوں کا مال اپنی ذات یا کسی اور کو دینے کے لیے طال نہیں ہے۔ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضر ات ابو بکر و عمر کے زمانے میں اپنی ذات میں سے بہت زیادہ خیر ات کرتا تھا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب میں گفایت شعار اور کنجوس تھا۔ اب جب کہ میں بوڑھا ہو چکا ہوں اور میر ی عمر فنا ہور ہی ہو اور بی تمام سرمایہ میں گھر والوں کے لیے چھوڑے جارہا ہوں۔ اس زمانے میں یہ طحد الی با تیں بنار ہے ہیں۔ واللہ! میں نے کسی شہر میں سے اضافی مال حاصل نہیں کیا جس کی وجہ سے لوگوں کو باتیں بنانے کا موقع ملا ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ میں یہ مال انہی کو لوٹا دیتا تھا اور میر سے میں سے اضافی مال حاصل نہیں کیا جس کی وجہ سے لوگوں کو باتیں بنانے کا موقع ملا ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ میں یہ مال انہی کو لوٹا دیتا تھا اور میر سے پاس صرف پانچواں حصہ ہی پہنچا تھا اور اس میں سے بھی کوئی چیز میں نے اپنے لیے بھی نہیں رکھی۔ مسلمان اس مال کو وہاں کے لوگوں میں تقسیم کرتے تھے، میر اس میں کوئی حصہ نہیں ہوتا تھا۔ اللہ کے مال میں سے ایک پائی بھی ضائع نہیں کی گئی اور میں صرف اپنے ذاتی مال میں سے گرر

8۔ پیلوگ کہتے ہیں کہ میں نےلو گوں کو زمینیں دیں۔ان زمینوں میں مہاجرین وانصار کے وہلوگ شریک ہیں جنہوں نے انہیں فتح کیا۔لہذا جو

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 207 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

شخص ان فقوحات کے مقام پر رہتا ہے، وہ اس کا مالک ہے اور جو اپنے اہل وعیال کے پاس آ گئے، تو ان کے ساتھ وہ زمینیں منتقل نہیں ہو عمیں۔ اس لیے میں نے اس قشم کی زمینوں کے بارے میں غور کیا تو اصل مالکوں کی اجازت اور مرضی سے عرب کی زمنیوں کے ساتھ ان کا تبادلہ کیا گیا۔ اس طرح یہ زمینیں انہی لوگوں کے قبضہ میں ہیں،میرے قبضے میں نہیں۔

(راوی کہتے ہیں کہ) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپنامال و متاع اور زمینیں بنو امیہ میں تقسیم کر دی تھیں۔ انہوں نے اپنی اولاد کو بھی اس میں عام حصہ دار بنایا تھا۔ اس تقسیم کا آغاز انہوں نے ابوالعاص کی اولاد سے کیا تھا۔ چنانچہ (ابوالعاص کے بیٹے) حکم کی اولاد میں سے ہر ایک کو دس دس ہز ار دیے، اس طرح ان سب نے کل ایک لاکھ کی رقم حاصل کی۔ انہوں نے اپنے بیٹوں کو بھی اتنی ہی رقم دی تھی۔ اس کے علاوہ بنو عاص، بنو عیص اور بنوحرب میں اپنے مال کو تقسیم کر دیا تھا۔ 68

نئ باتیں نکالنے والے اعتراض کا شافی جواب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے خود ہی دے دیا۔ آپ پریہ نئ باتیں نکالنے کا اعتراض کیا گیا تھا کہ آپ نے مکہ میں پوری نماز پڑھی تھی اور مدینہ کی بعض چرا گاہوں کو ہیت المال کے مویشیوں کے لیے خاص کر دیا تھا۔ اس کا جواب تو آپ دے چکے ہیں۔ بقیہ اعتراضات پر مزید تفصیلات ہم یہاں فراہم کر رہے ہیں۔

# عبيد الله بن عمرسے قصاص

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ عبدالرحمن بن ابی بکر رضی اللہ عنہمانے ہر مزان اور ابو لؤلؤ فیروز کو گھسر پھسر کرتے دیکھا تھا۔
عبدالرحمن کو دیکھ کر فیروز تیزی سے چلا تواس کے لباس میں سے ایک دو شاخہ خنجر گر گیا۔ اس وقت انہوں نے خیال نہ کیالیکن اسکے
روز جب اسی خنجر سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ پر وار کیا گیا تو انہیں یہ واقعہ یاد آیا اور انہوں نے سب کے سامنے بیان کر دیا۔ بیہ سن کر
حضرت عمر کے جوال سال بیٹے عبید اللہ کو جوش آیا اور انہوں نے جاکر ہر مز ان اور اس کے ایک ساتھی جفینہ کو قتل کر دیا۔ لبیٹ میں
فیروز کی ایک بیٹی بھی آگئی اور وہ بھی قتل ہو گئے۔ عبید اللہ ،عبد اللہ بن عمر کے جھوٹے بھائی تھے۔

ہونا تو ہیہ چاہیے تھا کہ اگر ہر مزان اور جنینہ اس سازش میں شریک بھی تھے، تو اس کی با قاعدہ تحقیقات کی جا تیں۔ تفتیش کر کے اگر ہر مزان ہور جنینہ اس سازش میں شریک بھی تھے، تو اس کی با قاعدہ تحقیقات کی جا تیں۔ تفتیش کر کے اگر ہر مزان پر جرم ثابت ہو تا توانہیں سزادی جاتی، ورنہ بری کر دیا جاتالیکن عبیداللہ بیہ سن کر اپنے ہوش و حواس میں نہ رہے اور انہوں نے جاکر ان تینوں کو قتل کر دیا۔ وہ تو یہاں تک کہہ رہے تھے کہ مدینہ کی آبادی کے تمام غیر عرب باشدوں کو قتل کر دیں گے۔ حضرت سعد بن ابی و قاص اور صہیب رضی اللہ عنہمانے انہیں بمشکل قابو کیا اور لاکر گھر میں قید کر دیا۔ اس وقت تک خلیفہ کا انتخاب نہیں ہواتھا۔

حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کے خلیفہ بننے کے بعدیہ مقدمہ ان کے سامنے پیش ہوا۔ انہوں نے بجائے خود فیصلہ کرنے کے ایک جیوری

Page 208 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>طبر ی-35H/3/1/397-398

علوم اسلاميه پرو گرام \_\_\_ مسلم تاريخ

کے سامنے یہ مقدمہ پیش کیا جس میں تمام جلیل القدر صحابہ ، مہاجرین اور انصار شامل ہے۔ قانون کوہا تھ میں لینے کاجرم بہر حال ثابت تھا۔ بعض صحابہ ، جن میں حضرت عثمان اور علی رضی اللہ عنہما شامل تھے ، کی رائے یہ تھی کہ عبید اللہ کو قصاص میں قتل کیا جائے ۔ دیگر لوگوں کا کہنا یہ تھا کہ ان کی نفیاتی حالت کے پیش نظر ان پر قصاص کی سزانا فذنہ کی جائے۔ جرم کرتے وقت وہ اپنے ہوش و حواس میں نہیں سے اور جب آدمی جنون کی سی کیفیت میں ہو، تواس پر شرعی احکام کا اطلاق نہیں ہو تا۔ ان کاموقف یہ تھا کہ انہی کل ہی حضرت عمر شہید ہوئے ہیں اور آج ان کے جو ال سال بیٹے کو قتل کر دینا مناسب نہ ہو گا۔ حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ واقعہ اس وقت ہوا ہے جب کوئی خلیفہ موجو د نہ تھا۔ اس جیوری کی اکثریت کاموقف مانا گیا اور عبید اللہ پر قصاص کی بجائے دیت کی سزا نافذکی گئے۔ ان کے پاس اتنی رقم نہ تھی کہ وہ دیت اوا کر سکتے کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی جائید ادکا بڑا حصہ قرض چکانے میں نکل خلاقا۔ حضرت عثمان نے اس مسکلے کا حل یہ کیا کہ اپنی ذاتی جیب سے ان کی دیت اوا کر دی۔ <sup>69</sup>

اس مقدمے میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ انہوں نے قصاص کی سزا نافذنہ کر کے ایک غلط کام کیا۔ یہ اعتراض خاص کر ان باغیوں نے اٹھایا تھا جنہوں نے آپ کو شہید کیا تھا۔ یہ اعتراض کرنے والے بھول جاتے ہیں کہ حضرت عثمان کی ابنی رائے قصاص لینے ہی کی تھی۔ پھر جو فیصلہ ہوا جو جیوری کی اکثریت نے کیا جن میں تمام مہاجرین وانصار شامل تھے۔ طبری ہی کی ایک اور روایت کے مطابق ، جیوری کے اس فیصلے سے قبل حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ہر مزان کے بیٹے قماذ بان کو قصاص لینے کی اصارت دے دی تھی۔

تماذبان اپنے والد (ہر مزان) کے قتل کا حال اس طرح بیان کرتے ہیں: اہل عجم مدینہ میں ایک دوسرے سے ملتے رہتے تھے۔ ایک دن فیروز میرے والد کے پاس سے گزرا، اس کے ہاتھ میں دوشاخہ خنجر تھا۔ (میرے والد) نے اسے پکڑا اور پوچھا: "تم اس ملک میں اس کا کیا کروگے؟" وہ بولا: "میں اسے استعال کروں گا۔" ایک آدمی (عبدالرحمن بن ابی بکر) نے اسے اس حالت میں دیکھا تھا۔ جب حضرت عمر پر حملہ ہوا تو اس شخص نے کہا: "میں نے اس (قاتل) کو ہر مزان کے ساتھ دیکھا تھا۔ اس نے یہ خنجر فیروز کو دیا تھا۔" لہذا عبید اللہ نے آکر انہیں (میرے والد کو) قتل کر دیا۔

جب حضرت عثان خلیفہ بے توانہوں نے مجھے (قماذبان کو) بلایا اور مجھے اس کا اختیار دیتے ہوئے کہا: "میرے بیٹے! یہ تمہارے والد کا قاتل ہے اور تم ہم سے زیادہ اس پر حق رکھتے ہو۔ جاؤ اور اسے قتل کر دو۔" میں اسے (عبیداللہ) کو ساتھ لے گیا۔ اس وقت اس مقام کا ہر شخص میرے ساتھ تھا مگر وہ سب مجھ سے اس کے بارے میں کچھ مطالبہ کر رہے تھے۔ میں نے ان سے پوچھا: "کیا میں اسے قتل کر دوں؟" وہ بولے: "نہیں۔" "ہاں۔" انہوں نے عبیداللہ کو بر ابھلا کہا۔ پھر میں نے ان سے پوچھا: "کیا آپ لوگ اسے قتل کر نے ہیں؟" وہ بولے: "نہیں۔"

69 الضاً -272 -33H/3/1

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 209 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

میں نے اللہ کی رضا کے لیے انہیں جیموڑ دیا اور ان لو گوں (مسلمانوں) کی خاطر انہیں رہا کر دیا۔ اس کے بعد لو گوں نے مجھے اوپر اٹھالیا۔ واللہ! میں لو گوں کے سروں اور ہاتھوں (کندھوں) پر سوار ہو کر گھر پہنچا۔<sup>70</sup>

اس روایت سے واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے قصاص ہی کا حکم جاری کیا تھالیکن جب قماذ بان نے عبیداللہ کو معاف کر دیاتو حکومت نے بھی انہیں معاف کر دیا۔ قماذ بان نے عبیداللہ کو معاف کر کے جس اعلی کر دار کا ثبوت دیا کہ وہ ایک مخلص مسلمان سخے۔ وہ سجھتے تھے کہ ان کے والد ہر مز ان کسی سازش میں شریک نہ تھے بلکہ اتفاقاً ہی فیر وزسے ان کی ملا قات ہو گئی جس میں اس کے ہاتھ سے خنجر گر پڑا۔ ہمیں بھی ہر مز ان کے بارے میں حسن ظن ہی رکھنا چاہیے۔ ہاں بیہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ بارہ برس بعد باغیوں نے اس انتقام کو از سر نو لینے کی کوشش کیوں گی۔ ممکن ہے کہ وہ فتنہ برائے فتنہ پیدا کرنا چاہتے ہوں تا کہ مسلمانوں میں بھوٹ پڑے اور ان کے مقاصد پورے ہوں یا بھر یہ بھی ممکن ہے کہ وہ اپنے ایر انی ساتھیوں کو خوش کرنا چاہتے ہوں جن کے نزدیک حضرت عمر کا قاتل فیروز ایک ہیر و کی حیثیت رکھتا تھا۔

یہاں ایک سوال اور پیدا ہوتا ہے کہ جب مقتول کے وارث نے قاتل کو معاف کر دیا تھا تو پھر جیوری بٹھانے کی ضرورت کیا تھی؟اصل میں مسکلہ یہ تھا کہ عبیداللہ نے ایک مرکب جرم (Compound Crime) کا ارتکاب کیا تھا جس میں دو جرائم تھے: ایک تو قتل اور دوسرے قانون کوہاتھ میں لینا۔ قتل کا قصاص مقتول کے وارثوں کا حق تھا جسے انہوں نے معاف کر دیا۔ قانون کوہاتھ میں لینا ایسا جرم تھا جس کی سزاا بھی باقی تھی۔ مہاجرین وانصار کی جیوری کے سامنے یہ مقدمہ پیش ہوا اور ان کی اکثریت نے یہ فیصلہ کیا کہ چو نکہ یہ جرم حالت جنون میں ہوا ہے، اس وجہ سے قصاص کی بجائے دیت کی سزانافذ کی جائے۔ چو نکہ عبیداللہ کے پاس مال نہ تھا، اس وجہ سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے یہ دیت اپنی جیب سے اداکر کے معاملے کو نہایت ہی خوش اسلوبی سے سلجھادیا۔

# ا قربایروری کی تہمت

باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر سب سے بڑاالزام یہ عائد کیا کہ انہوں نے عہدوں کی تقسیم میں اقرباء پروری سے کام لیااور میرٹ کو نظر انداز کر دیا۔ انہوں نے بنوامیہ سے تعلق رکھنے والے اپنے ان رشتہ داروں کو گورنر بنادیا، جو اسلام کے ساتھ مخلص نہ سے۔ یہ وہ لوگ متھے جو فتح کمہ کے بعد مجبوراً اسلام لائے تھے اور عہدوں کے اہل نہ تھے۔ بعد کے ادوار میں جولوگ باغیوں کے اس پر اپیگنڈا سے متاثر ہوئے، انہوں نے بھی اسی قشم کی باتیں کہیں۔

عہد جاہلیت ہی سے بنوامیہ ساسی مناصب پر فائز چلے آرہے تھے کیونکہ ان میں اس کی صلاحیت تھی۔ مکہ ایک شہری ریاست City) (State تھابعثت نبوی کے زمانے میں بنوامیہ مکہ کے اہم سیاسی مناصب پر فائز تھے۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی دعوت

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات مجمد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> الضاً **-** 3/1-276

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ

پیش کی تو بنوامیہ کے نیک دل لوگ آگے بڑھ کر ایمان لائے جن میں حضرت عثان اور خالد بن سعید رضی اللہ عنہما نمایاں تھے۔ بنوامیہ کے لوگوں کی تقرری خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے متعدد عہدوں پر کی تھی کیونکہ یہ اس کے اہل تھے۔ آپ نے اکیس سالہ اموی نوجوان عتاب بن اسید رضی اللہ عنہ کو مکہ کا گور نر مقرر فرمایا، مشہور اموی سر دار ابوسفیان کو نجر ان ، ان کے بیٹے بیزید بن ابی سفیان کو تیاء ، خالد بن سعید کو صنعاء ( بین ) ، عمرو بن سعید کو تبوک ، حکم بن سعید کو وادی القری ، اور ابان بن سعید رضی اللہ عنہم کو بحرین کا گور نر مقرر فرمایا۔ اسی طرح حضرت ابو بکر اور عمررضی اللہ عنہمانے بھی بنوامیہ کے لوگوں کو اہم عہدے دیے کیونکہ ان میں اس کی صلاحیت موجود تھی۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر اقرباء پروری کے اس الزام کے جواب میں ہم پہلے ایک چارٹ پیش کریں گے جس میں عہد عثمانی کے تمام عہدے داروں کے نام دے رہے ہیں۔ اس کے بعد ہم ایک ایک شخص کا جائزہ لے کریہ بیان کریں گے کہ اس کی تقر ری کیسے ہوئی؟ یہ معلومات ہم تاریخ طبری کے اس مقام سے نقل کررہے ہیں، جہاں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت کا باب مکمل ہو تا ہے۔ ان میں اکثر لوگ اس وقت گور نر تھے جب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شہید ہوئے۔

| تقرري           | قبیلہ             | علاقه          | عبدے دار <sup>71</sup>    | نمبر شار |
|-----------------|-------------------|----------------|---------------------------|----------|
|                 |                   |                | صوبه حجازويمن             |          |
|                 | ىمن كاايك قبيله   | مکه            | عبدالله بن حضر می         | .1       |
|                 | بنو ثقيف(طا ئف)   | طائف           | قاسم بن ربیعه ثقفی        | .2       |
|                 | بنوتیم (قریش)     | يمن            | یعلی بن امیه تیمی         | .3       |
|                 | بنو مخزوم ( قریش) | الجند          | عبدالله بن ربيعه الغنري   | .4       |
|                 | بنو مخزوم ( قریش) | مکه            | خالدین عاص مخزومی         | .5       |
|                 | بنوہاشم(قریش)     | مکه            | عبد الله بن حارث بن نو فل | .6       |
|                 |                   |                | صوبه عراق وایران          |          |
| حضرت عثمان      | بنواميه           | بقره           | عبدالله بن عامر           | .7       |
| حضرت عمر        | بنوزهره           | كوفه           | سعد بن اني و قاص          | .8       |
| حضرت عمر وعثمان | بنواميه           | الجزيره ـ كوفه | وليدبن عقبه بن الې معيط   | .9       |

<sup>71</sup> طبری۔340-3/1۔ مزید تفصیلات ابن سعد، ابن عبد البر وغیرہ کی کتابوں میں ان عہدے داروں کے ناموں کے تحت دیکھی جاسکتی ہیں۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

| تقرري          | قبیلہ             | علاقه               | <sup>71</sup> دار         | نمبر شار |
|----------------|-------------------|---------------------|---------------------------|----------|
| حضرت عمر       | بنواميه           | كوفه                | سعید بن عاص               | .10      |
| حضرت عمر وعثان | بنواشعر (يمن)     | كوفه                | ابوموسی اشعر ی            | .11      |
|                | بنو بجيله         | قرقيسيا             | جرير بن عبد الله بجلي     | .12      |
|                | بنوكنده           | آذر با يُجان        | اشعث بن قبيں الكندى       | .13      |
|                | نامعلوم           | حلوان               | عتيبه بن النهاس           | .14      |
|                | بنوتميم           | ه ا                 | مالك بن حبيب الير بوعي    | .15      |
|                | ايرانی            | رے (موجو دہ تہر ان) | سعيد بن قيس               | .16      |
|                | بنو ثقيف          | اصفهان              | سائب بن ا قرع             | .17      |
|                | ايرانی            | <i>بمد</i> ان       | نبير                      | .18      |
|                | ايرانی            | ماسبران             | جيث                       | .19      |
|                | بنوخرام           | موصل                | حکیم بن سلامه الخرامی     | .20      |
|                | حليف بنو مخزوم    | بيت المال كوفه      | عبدالله بن مسعو د         | .21      |
|                | انصار             | بيت المال كوفه      | عقبه بن عمرو              | .22      |
|                | بنو مزينه         | کلیکٹر عراق         | جابرين فلان المزنى        | .23      |
|                | انصار             | کلیکٹر عراق         | ساک انصاری                | .24      |
|                | بنوتميم           | كمانڈر كوفيہ        | قعقاع بن عمر و            | .25      |
|                |                   |                     | صوبہ مصر                  |          |
| حضرت عمر       | بنو مخزوم         | مفر                 | عمر وبن عاص               | .26      |
| حضرت عمر       | بنوعامر           | مفر                 | عبدالله بن سعد بن ابی سرح | .27      |
|                |                   |                     | صوبہ شام                  |          |
| حضرت عمر       | بنواميه           | بث                  | معاويه بن افي سفيان       | .28      |
|                | بنو مخزوم ( قریش) | حمص،الجزيره         | عبدالرحمن بن خالد بن وليد | .29      |

Page 212 of 507

| تقرري      | قبیلہ            | علاقه                    | <sup>71</sup> دار               | نمبرشار |
|------------|------------------|--------------------------|---------------------------------|---------|
|            | بنوفهر (قریش)    | قنسرين                   | حبیب بن مسلمه فهری              | .30     |
|            | بنو ذكوان        | اردن                     | ابوالاعور بن سفيان سلمي ذ كواني | .31     |
|            | بنو كنانه        | فلسطين                   | علقمه بن حکیم کنانی             | .32     |
|            | بنو فزاره        | ساحلی علاقے              | عبدالله بن قبيس فزاري           | .33     |
|            | بنوخزرج (انصار)  | قاضی دمشق                | ابودرداء                        | .34     |
|            |                  |                          | دار الحكومت                     |         |
|            |                  | مر کزی کابینه            | علی، طلحه ، زبیر ، سعد          | .35     |
| حضرت عثمان | بنواميه          | كاتب خليفه               | مر وان بن حکم                   | .36     |
|            | بنو خزرج (انصار) | قاضی مدینه اور بیت المال | زيد بن ثابت رضى الله عنهم       | .37     |
|            |                  | (وزير خزانه)             |                                 |         |
|            | بنوباشم          | قاضى                     | مغیره بن نوفل بن حارث بن عبد    | .38     |
|            |                  |                          | المطلب                          |         |
|            | بنوزهر ه ( قریش) | بيت المال(وزير خزانه)    | عبد الله بن ارقم                | .39     |
|            | بنوتیم (قریش)    | يوليس چيف                | عبد الله بن قنفذ                | .40     |

اب اس چارٹ کا جائزہ لیا جائے تو اس میں کل چھ افراد بنوامیہ کے نظر آتے ہیں۔ اب ہم ان حضرات کے کارناموں کی تفصیل بیان کرتے ہیں جس سے اندازہ ہو گا کہ ان کی تقر ری کس نے کی اور اس کے اسباب کیا تھے؟ ان میں سے بھی چار کی تقر ری حضرت ابو بکریا عمر رضی اللہ عنہماکے دور میں ہو چکی تھی۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اس کے سوااور کچھ نہیں کیا کہ ان کی پر فار منس کے اعتبار سے انہیں پروموشن دی جو کہ کسی بھی سول سروس یا فوج کا عام معمول ہے۔ اب ہم بید دیکھتے ہیں کہ ان گور نروں کی پر فار منس کیا تھی، جس کی بنیاد پر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ان سے متعلق فیصلے کیے۔

#### وليدبن عقبه رضى الله عنه

ولید بن عقبہ رضی اللہ عنہ ایک جلیل القدر صحابی تھے۔ سول ایڈ منسٹریشن ان کی تقر ری حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کی تھی جن کی مر دم شاسی ضرب المثل ہے۔ حضرت عمر نے انہیں "الجزیرہ" کا حاکم مقرر کیا تھاجو کہ شالی عراق میں د جلہ و فرات کی زرخیز وادی کو کہا

عبد صحابه اور جدید ذہن کے شبهات

جاتا ہے۔ انہوں نے اس علاقے کا بہترین انتظام کیا اور اس سے متعلق کوئی شکایت بھی تاریخ کی کتب میں موجود نہیں ہے۔ یہاں سے آگے بڑھ کر انہوں نے شال میں آرمینیا کے متعدد علاقے فتح کیے۔ طبری کے مطابق وہ جب جہاد کے لیے روانہ ہوتے تھے تو دور دراز مقامت تک پہنچ جاتے تھے، کسی چیز میں کو تاہی نہ کرتے تھے اور ایسے انتظامات کرتے تھے کہ دشمن ان کے مقابلے پر آنے سے احتراز کرتا تھا۔ <sup>72</sup> حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ان کا تباد لہ کر کے انہیں کو فہ کا گور نر مقرر کیا۔ طبری کی روایت کے مطابق جب یہ کو فہ آئے تولوگوں کی مقبول ترین شخصیت بن گئے کیو نکہ ان کا سلوک نرم تھا۔ پانچ سال تک ان کا طرز عمل یہ تھا کہ انہوں نے اپنچ کسی دروازہ نہیں بنایا تا کہ کسی شخص کو بھی گور نر تک اپنی بات پہنچانے میں مشکل نہ ہو۔ <sup>73</sup> اس کر دار کے گور نر کے تباد لے پر کسی کو کیا اعتراض ہو سکتا تھا۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پریہ اعتراض کیا گیا کہ انہوں نے حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی کی جگہ ولید بن عقبہ رضی اللہ عنہ کو کیوں مقرر فرمایا؟ اس کا واقعہ یوں تھا کہ حضرت سعد نے بیت المال سے ذاتی ضروریات کے لیے پچھ قرض لیا اور اسے وقت پر ادانہ کر سکے۔ جب بیت المال کے سربر اہ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے مطالبہ کیا تو حضرت سعد نے مزید مہلت مائل ۔ اس پر ان کے مابین پچھ تالے کلامی ہوگئی اور لوگ اکٹھے ہو گئے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو اطلاع ملی تو انہوں نے حضرت سعد رضی اللہ عنہ کو مدینہ بلوالیا۔ واضح رہے کہ اس دور میں "معزولی" کا مطلب یہ نہیں ہو تاتھا کہ ایک شخص کو بالکل ہی تمام معاملات سے الگ کر دیا جائے بلکہ اس کا مطلب تبادلہ (Transfer) ہو تا تھا جو کہ آج بھی فوجی اور سول ایڈ منسٹریشن میں عام معمول ہے۔ حضرت عثمان نے حضرت سعد رضی اللہ عنہما کو کو فہ کی بجائے دار الحکومت میں ذمے داریاں دے دیں اور کو فہ میں ولید بن عقبہ کو مقرر کر دیا۔

بعض لوگوں حضرت عثمان پر زبان طعن دراز کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے ولید کو الجزیرہ کے غیر اہم علاقے سے ہٹاکر کوفہ جیسے مرکزی مقام کاعہدہ دیا۔ ہم جانتے ہیں کہ سول اور فوجی ایڈ منسٹریشن میں تبادلے ایک عام معمول ہے اور عہدے داروں کو ضرورت کے مطابق تبدیل کیا جاتا ہے۔ ولید بن عقبہ کے بارے میں ہم واضح کر چکے ہیں کہ وہ کوفہ کی محبوب ترین شخصیت سے اور ان کے مطابق تبدیل کیا جاتا ہے۔ ولید بن عقبہ کے بارے میں ہم واضح کر چکے ہیں کہ وہ کوفہ کی محبوب ترین شخصیت سے اور ان کے کر دار کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے پانچ سال تک گھر کا دروازہ نہیں لگایا تاکہ کسی سائل کو ان تک رسائی میں مشکل نہ ہو۔ جب کوفہ میں باغی تحریک نے قدم جمانے شروع کیے تو ان کے بعض لوگوں نے ایک شخص ابن حیسمان الخزاعی کو قتل کر دیا۔ یہ مقدمہ گور نرکے پاس پیش ہوا اور صحابی ابو شرت کے رضی اللہ عنہ کی گواہی پر فیصلہ ہوا جو واقعے کے عینی شاہد تھے۔ ولید نے معاطے کو

عبد صحابہ اور جدید ذنہ من کے شبہات Page 214 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> الي**ناً -** 30H/3/1-309

<sup>73</sup> الصناً - 35H/3/1-285

<sup>74</sup> الصناً - 285-3/1/26H

حضرت عثمان کے پاس لکھ بھیجا جنہوں نے قصاص میں قاتلوں کو قتل کر دینے کا حکم دیااور اس سزاکو نافذ کر دیا گیا۔اب ان قاتلوں کے باپوں اور دیگر وار ثوں نے گورنر کے خلاف محاذ بنالیا۔ حضرت ولیدرضی اللہ عنہ دعوتی ذہن رکھتے تھے اور غیر مسلموں میں دعوت کا کام کرتے تھے۔ ان کی دعوت سے ایک عیسائی شاعر ابو زبید نے اسلام قبول کیا تھا اور اکثر ان کے ساتھ رہتا تھا۔ باغیوں نے ان پر الزام عائد کیا کہ وہ ابو زبید کے ساتھ مل کر شراب پیتے ہیں۔انہوں نے پورے شہر میں یہ پراپیگنڈ اکر ناشر وع کر دیا۔

جب یہ بات بیت المال کے سربراہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ تک پینجی توانہوں نے فرمایا: "جو ہم سے کوئی عیب چھپائے،
ہم اس کی پر دہ دری نہیں کرتے اور اس کی ٹوہ نہیں لگاتے۔"<sup>75</sup> ولید نے اس پر انہیں بلا کر سرزنش کی کہ آپ کا جواب مناسب نہ تھا۔
ایساجواب تو مشتبہ افراد کے بارے میں دیاجا تا ہے، جبکہ میر امعالمہ تو آپ کے سامنے ہے۔ اس پر ان کے مابین کچھ تائے کلامی بھی ہوئی۔
باغیوں میں سے کچھ لوگوں نے مدینہ منورہ پہنچ کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو شکایت کی تو آپ نے فرمایا: "تم بدگمانی کرتے ہو اور
مسلمانوں میں غلط باتیں پھیلاتے ہو اور بغیر اجازت کے چلے آتے ہو، واپس چلے جاؤ۔" ان لوگوں نے اب سازش تیار کی اور چو نکہ ولید
کے گھر پر دروازہ نہ تھا، اس وجہ سے رات کے وفت ان کی انگو تھی چر الائے اور مدینہ آکر با قاعدہ مقدمہ پیش کیا کہ ہم نے ولیدر ضی اللہ
عنہ کو شر اب نوشی کرتے دیکھا ہے اور اس کا ثبوت یہ ہے کہ ہم ان کی انگو تھی اتار لائے اور انہیں علم نہیں ہو سکا۔ حضرت عثمان رضی
اللہ عنہ نے حضرت ولید کو طلب کیا اور ان سے فرمایا: "جھوٹے گواہ کا ٹھکانہ جہنم ہے۔ اے میرے بھائی! تم صبر کرو۔" اس کے بعد
اللہ عنہ نے دھزت ولید کو طلب کیا اور ان سے فرمایا: "جھوٹے گواہ کا ٹھکانہ جہنم ہے۔ اے میرے بھائی! تم صبر کرو۔" اس کے بعد
انہوں نے ولید پر شر اب کی سزانافذ کی کیو نکہ عدالت میں فیصلہ ظاہر می گواہی پر ہو تا ہے۔ <sup>76</sup>

طبری ہی کی ان روایات سے معلوم ہو تاہے کہ شر اب نوشی کا یہ واقعہ سر تا سر جھوٹ تھا اور محض حضرت ولیدرضی اللہ عنہ کو معزول کروانے کے لیے گھڑا گیا تھا۔ کو فہ کے بیہ شرپبند اسی طرح سے حضرت عمر کے زمانے میں مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہا پر بد کاری کی تہمت لگوا کر انہیں معزول کروانے کی کوشش کر چکے تھے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ قتل کے واقعے کے بعد باغی تحریک کے لیے کو فہ میں پنینا مشکل ہو رہا تھا، چنانچہ انہوں نے الزام تراشی کے ذریعے ایک کمزور گورنر لاناچاہا تا کہ وہ اپنی سرگر میاں جاری رکھ سکیں لیکن ان کے لیے مسئلہ یہ پیدا ہو گیا کہ جو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے جس نے گورنر کو مقرر کیا، وہ بھی نہایت ہی بیدار مغز تھے۔ ہماری مراد سعید بن عاص رحمہ اللہ سے ہے جن کاذکر آگے آرہاہے۔

ولید بن عقبہ کے بارے میں ایک اور جھوٹی روایت وضع کی گئے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں بنو عبد المصطلق کی طرف صد قات وصول کرنے ہیں۔ صد قات وصول کرنے ہیں۔ ایک بعیر واپس آ گئے اور آکر کہہ دیا کہ بہلوگ توجنگ کی تیاری کررہے ہیں۔ اس پر سورة الحجرات کی بہر آیت نازل ہوئی کہ۔ إِنْ جَاءًكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>الضأ - 30H/3/1-309

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> ايضاً **-** 3/1-314

فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ. "اگرتمهارے پاس کوئی فاسق خبر لے کر آئے تواس کی تصدیق کر لیا کرو۔ کہیں ایسانہ ہو کہ تم کسی قوم کولاعلمی میں نقصان پہنچادواور پھراپنے فعل پر نادم ہو جاؤ۔" <sup>77</sup>

یہ روایت بھی محض ولید کی کر دارکشی کے لیے وضع کی گئی ہے۔ اس کی سند میں متعدد مسائل موجود ہیں۔ یہ روایت مسند احمد بن حنبل میں آئی ہے اور اس کی سند یول بیان ہوئی ہے: حدثنا عبد الله حدثنی أبی حدثنا محمد بن سابق حدثنا عیسی بن دینار حدثنا أبی أنه سمع الحرث بن ضرار الخزاعی قال۔ ان راولول کے نامول پر غور کیجے تواس میں تین راوی نمایال ہیں:

- محمد بن سابق ایسے راوی ہیں جن کے قابل اعتماد ہونے یانہ ہونے پر ائمہ جرح و تعدیل میں اختلاف ہے۔ بعض ماہرین انہیں ثقہ اور بعض ضعیف بلکہ منکر قرار دیتے ہیں۔ان میں ابن المدینی،ابو حاتم اور یجی بن معین شامل ہیں۔<sup>78</sup>
- دوسرے راوی عیسی بن دینار ہیں جو کہ اسپین کے قاضی تھے۔ ان کے حالات کی زیادہ تفصیل معلوم نہیں ہے کہ یہ کس درجے میں قابل اعتاد تھے۔
- تیسرے راوی ان کے والد دینار ہیں جن کا پورانام معلوم نہیں ہے۔ میز ان الاعتدال میں دینار نام سات راو یوں کے حالات ملتے ہیں اور وہ سب کے سب ضعیف یا متر وک ہیں۔ ان میں سے ایک صاحب ابو عمر دینار تھے جو بنو امیہ کے خلاف اٹھنے والے مختار ثقفی کی پولیس میں شامل تھے۔ اگر ریہ دیناریہی صاحب تھے تو پھر واضح ہے کہ یہ روایت انہوں ہی نے گھڑی ہو گھڑگ

اس کے برعکس منداحمہ کی روایت کے مطابق ولید بن عقبہ خود فرماتے ہیں کہ وہ فتح مکہ کے موقع پر چند لڑکوں کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے۔ آپ نے سب کے سر پر دست مبارک پھیر اسوائے ولید کے کیونکہ ان کے سر میں خوشبو دارتیل لگا تھا۔ پھر آپ نے ان سب کے لیے دعا فرمائی۔ اب اگر ولید، فتح مکہ کے موقع پر لڑکے تھے، تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک لڑکے کو کسے صد قات کی وصولی جیسے ذمہ دارانہ کام کے لیے بھیج سکتے تھے۔ اس کے بعد انہیں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے قبیلہ قضاعہ سے صد قات کی وصولی کے لیے بھیجاجو ان پر اعتماد کی علامت ہے۔ اگر بیر روایت درست ہوتی تو حضرت ابو بکر انہیں اسی کام پر نہ بھیجتے۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں بیرا ہم جنگی خدمات انجام دیتے رہے اور انہوں نے انہیں الجزیرہ کا گور نربنادیا۔ باغیوں کو چونکہ حضرت ولیدسے خاص بغض تھا، اس وجہ سے انہوں نے بیر دوایت وضع کی ہے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 216 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>الحجرا**ت**6:49

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>ذ ہبی۔میز ان الاعتدال۔راوی نمبر7574-6/157

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>ایضاـ راوی نمبر 2694 ـ 3/48

ابن جریر طبری، جو مورخ کے علاوہ بڑے رجان ساز مفسر بھی ہیں، نے اپنی تفسیر میں اس آیت کریمہ کے تحت یہ واقعہ سیدہ ام سلمہ رضی اللّٰہ عنہاسے نقل ہواہے اور وہاں رجلا (ایک شخص) کے الفاظ ہیں اور ولید بن عقبہ کانام نہیں ہے۔ اس کے بعد طبری نے متعد و اساد سے نقل کی ہیں لیکن ان اسناد کی حیثیت یہ ہے کہ ان میں راویوں کے نام بس مختصر سے دیے ہوئے ہیں جس کے باعث یہ سراغ لگانا ممکن نہیں ہے کہ ان میں سے کون ساراوی کس درجے میں قابل اعتماد ہے۔ 80

#### سعيدبن عاص رحمه الله

سعید بن عاص رحمہ اللہ کے جو حالات طبری نے لکھے ہیں، ان کے مطابق سے بتیم تھے اور ان کی پرورش حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے کی تھی۔ حضرت عمر نے ان کے بارے میں پوچھا اور پھر کی تھی۔ حضرت عمر نے ان کے بارے میں پوچھا اور پھر انہیں بلا بھیجا۔ سے مدینہ آکر تندرست ہو گئے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان سے فرمایا: "میرے بھیجے! مجھے تمہاری قابلیت اور صلاحیت کی خبر ملی ہے۔ اپنی صلاحیتوں کو ترقی دو، اللہ تمہیں ترقی دے گا۔ " پھر حضرت عمر نے انہیں شادی کا مشورہ دیا۔

سعید بن عاص نے سیدہ ام کلثوم بنت علی کو نکاح کا پیغام بھیجا اور اس وقت ایک لا کھ در ہم بطور مہر دیے۔ اس رشتے پر حضرت علی، حسن اور ام کلثوم تیار تھے البتہ حضرت حسین رضی اللہ عنہم کو کچھ اعتراض تھا۔ حضرت حسن نے اس شادی پر اصر ارکیا مگر سعید نے کہا:
"میں ایسے معاملے میں نہیں پڑنا چاہتا جسے حسین پیندنہ کرتے ہوں۔" انہوں نے منگنی ختم کر دی اور ایک لا کھ در ہم بھی واپس نہ لیے۔
اس سے ان کی شر افت اور اہل بیت کے ساتھ ان کی محبت کا اندازہ ہو تا ہے۔ 81

سعید کی ملا قات ایک چشمے پر پچھ بے سہاراخوا تین سے ہوئی۔ یہ ان کے حالات سے بہت متاثر ہوئے اور ان میں سے ایک سے انہوں نے شادی کر لی اور دیگر بے سہاراخوا تین میں سے ایک سے حضرت عبدالرحمن بن عوف اور ایک سے ولید بن عقبہ رضی اللہ عنہمانے شادی کر لی۔ سعید کے چپا خالد بن سعید بن عاص رضی اللہ عنہ (دادابوتے کانام ایک ہی تھا) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اولین صحابہ میں سے تھے اور انہوں نے زبر دست خدمات انجام دی تھی۔ سعید نے بھی اپنے چپاکے نقش قدم پر بہترین خدمات انجام دیں۔ انہوں نے طبر ستان کا وسیع علاقہ فی کر لیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی شہادت سے پہلے ان کا شار بھی مشہور لوگوں میں ہونے لگا تھا۔ 82

اس تفصیل سے اندازہ ہو تاہے کہ سعید بن عاص رحمہ اللہ کی تقرری حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کی تھی اور وہ اپنی پر فار منس سے انہیں متاثر کر چکے تھے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے تو ان کا محض تبادلہ کیا تھا اور ان کی صلاحیتوں کے پیش نظر انہیں ایک مشکل

<sup>80</sup> ابن جرير طبري - تفسير الجامع البيان في تاويل القر آن - زير آيت 6:49- مكتبه مشكاة الاسلاميه - (ac. 19 Feb 2008)

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> نبي - سير الاعلام النبلا-1809 شخصيت نمبر 2274

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> طبر ی-314-1/1

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

صوبے "کو فیہ " کی گورنری دی تھی جو کہ اس وقت تک باغی تحریک کا گڑھ بن چکا تھا۔

### عبدالله بن سعد بن ابي سرح رضي الله عنه

یہ بھی ایک جلیل القدر صحابی تھے اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے رضاعی بھائی تھے۔ ان پرسب سے بڑااعتراض یہ کیا گیا کہ بیہ ان لو گوں میں سے تھے جو اسلام لا کر مرتد ہو گئے تھے اور جن کے بارے میں فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قتل کا حکم دیا تھا۔ حضرت عثمان نے انہیں سمجھایا توبیہ ایمان لے آئے اور پھر حضرت عثمان کی کوششوں سے ہی انہیں معافی ملی۔<sup>83</sup>اس کے بعد بیہ مخلص مومن رہے اور انہوں نے خلفائے راشدین کے زمانے میں بہترین ایمان کا مظاہرہ کیا۔ ویسے بھی جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کسی کومعاف فرمادیں تو پھر کسے اعتراض کی گنجائش ہے۔

حضرت عمر رضی اللّٰد عنہ نے عبداللّٰہ بن سعد کو اس فوج کا افسر مقرر کیا تھا، جو مصریر حملہ آور ہوئی تھی۔ فتح کے بعد انہیں بالائی مصر (جنوبی مصر) کا گورنر مقرر فرمایا توانہوں نے آگے بڑھ کر شالی سوڈان کا علاقہ بھی فتح کر لیاجو ان کی صلاحیتوں کا منہ بولتا ثبوت ہے۔ حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ نے اپنے زمانے میں زیریں مصر (شالی مصر) کا گورنر مقرر کیا اور انہوں نے اپنی صلاحیتوں سے یہ ثابت کیا کہ وہ اس منصب کے حق دار تھے اور لیبیاتک کاعلاقہ فتح کر لیا۔ فسطاط شہر چو نکہ باغی تحریک کامر کزبن چکاتھااور حضرت عبداللہ نے ان یر کچھ سختی کی تھی،اس وجہ سے ان باغیوں نے آپ کو خاص ہدف بناکر آپ پر تنقید کی۔

### عبداللدبن عامر رضى اللدعنه

یہ بنو امبیہ سے تعلق رکھنے والے وہ واحد شخص تھے جنہیں حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ نے گورنر مقرر کیا اور ایباان کی غیر معمولی صلاحیتوں کی وجہ سے ہوا۔اس وقت ان کی عمر محض 25سال تبھے۔ابن عامر نوجوانی ہی میں نہایت ہی سادہ طرز زند گی کے عادی تھے۔ دن کوروزہ اور رات کوعبادت ان کامعمول تھا۔ ابن عامر ایک صالح نوجوان تھے اور اپنے ساتھ ہمیشہ نیک لو گوں ہی کور کھا کرتے تھے۔ دوران جہاد آپ کہا کرتے تھے: "مجھے عراق کی کسی چیز پر حسرت نہیں ہے سوائے اس کے کہ وہاں دوپہر کی گرمی میں موذنوں کی آوازیں اکٹھی گو نجتی ہیں اور اسو دبن کلثؤم (جیسے دیندار) ساتھی۔"<sup>84</sup>

صلاحیتوں کا یہ عالم تھا کہ گورنریننے کے بعد انہوں نے فتوعات کی رفتار تیز کر دی۔31/651 میں انہوں نے موجو دہ مشرقی ایران اور مغربی افغانستان کابڑا حصہ انہوں نے فتح کیا جن میں طوس، بیورو، نسااور سر خس شامل تھے جبکہ مر وشہر کے باشندوں نے صلح کر لی۔اس کے بعد انہوں نے خراسان بھی فتح کیا۔ سجتان کی فتح بھی ابن عامر ہی کا کار نامہ تھی جس میں موجودہ افغانستان اور پاکستان کے بعض جھے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 218 of 507

<sup>83</sup>نسائي- كتاب تحريم الدم- حديث 4067

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>طبری **-** 31H/3/1-341

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

شامل تھے۔ لوگوں نے ان سے کہا: "کسی اور کے ہاتھوں اسے علاقے فتح نہیں ہوئے جتنے آپ کے ہاتھوں ہوئے ہیں۔ ان میں فارس،
کرمان، سجتان اور تمام خراسان کاعلاقہ شامل ہے۔" ابن عامر نے جواب دیا: "نہایت ضروری ہے کہ میں (ان کامیابیوں پر) اللہ کا
شکر اس طرح اداکروں کہ اسی مقام پر احرام باندھ کر عمرہ اداکروں۔" اس طرح وہ نیشا پور (شال مشرقی ایران) سے احرام باندھ کر
چلے اور عمرہ اداکیا۔ اس سے ان کے زہدو تقوی کا اندازہ ہو تاہے کہ اتناطویل راستہ احرام کی پابندیوں میں بسر کیا۔ اس کے بعد جب وہ
حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس آئے تو آپ نے اسے پہند نہیں فرمایا کیونکہ یہ حدسے تجاوز تھا اور فرمایا: "کاش! آپ اسی میقات
سے احرام باندھتے جہاں سے سبھی مسلمان احرام باندھتے ہیں۔" <sup>85</sup>

اس کے بعد بھی خراسان کے علاقے سے متعد د بغاوتیں اٹھتی رہیں جنہیں ابن عامر ہی فروکرتے رہے۔ چونکہ انہوں نے حضرت عثمان اور علی رضی اللّٰہ عنہماکے زمانے میں اٹھنے والی باغی تحریک کے خلاف زبر دست اقدام کیے، اس وجہ سے باغیوں نے انہیں خاص طور پر نشانہ بنایا۔

# مروان بن تحكم رحمه الله

ان کے بارے میں یہ اختلاف ہے کہ یہ صحابی ہیں یا تابعی۔ ان کے والد حکم بن ابی العاص کو ان کی اسلام د شمنی کے سبب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے طاکف میں جلاوطن کر دیا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو نہایت نرمی کے ساتھ اپنے قبیلے اور خاندان کے لوگوں کو اسلام میں لانے کا شوق تھا، اس وجہ سے انہوں نے ان کی سفارش کی اور یہ اسلام قبول کر کے مکہ واپس آگئے۔ مر وان ایک بڑے عالم اور عبادت گزار آدمی تھے اور ان کی تربیت براہ راست اکابر صحابہ کے ہاتھوں ہوئی تھی۔ امام مالک نے موطاء میں مر وان کے متعدد عدالتی فیصلوں کو بطور "سنت ثابتہ " درج کیا ہے۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے مروان کو کوئی سرکاری عہدہ نہیں دیا البتہ ان سے کتابت کی خدمات لیتے رہے۔ سرکاری خطوط اور فرامین وغیرہ ان سے لکھواتے۔ ظاہر ہے کہ بیہ کوئی ایباعہدہ نہیں ہے جس پر اعتراض ہو سکے۔ بعض حضرات نے انہیں حضرت عثمان کا سیکرٹری کہاہے اور ان پر بیہ الزام عائد کیا ہے کہ انہوں نے اپنے عہدے کاناجائز فائدہ اٹھایا۔ حقیقت بیہ ہے کہ مروان کو زیادہ سے زیادہ حضرت عثمان کا "پر سنل سیکرٹری" کہا جا سکتا ہے نہ کہ "سیکرٹری آف دی اسٹیٹ۔" ان کی ملازمت کی نوعیت کلیریکل نوعیت کی توعیت سے وہ فائدے اٹھا کی تحقی کہ حضرت عثمان جو فیصلہ لکھوانا چاہیں، ان سے لکھوالیں۔ انہیں کوئی انتظامی اختیارات حاصل نہ تھے، جس سے وہ فائدے اٹھا سکتا

جب باغیوں نے مدینہ کا محاصرہ کیا تومر وان ، حضرت عثمان رضی اللّٰد عنہ کے پر جوش حامی بن کر ابھرے۔ یہ ان لو گوں میں سے تھے جو

<sup>85</sup> اليضاً **-** 355-1/2

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 219 of 507

تلوار کے ذریعے باغیوں کا فیصلہ کرناچاہتے تھے۔ باغیوں کے ساتھ ایک جھڑپ میں یہ شدید زخمی بھی ہوئے جو کہ ان کے خلوص کا شوت ہے۔ طبری کی روایات میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ان پر تنقید موجو دہے۔ یہ تنقید بھی ان کے حدسے بڑھے جوش سے متعلق ہے ورنہ بعد میں خود حضرت علی کی دو بیٹیوں کی شادیاں مروان کے دو بیٹوں سے ہوئیں۔ اس کی تفصیل ہم آگے بیان کریں گے۔ چونکہ بعد میں مروان خود ایک سال کے لیے خلیفہ سے اور ان کے بعد ان کے بیٹوں اور پوتوں میں خلاف منتقل ہوئی جن کے خلاف باغی مسلسل تحریک چلاتے رہے ،اس وجہ سے ان کے خلاف روایتیں وضع کر کے ان کی کر دارکشی کی گئی۔

### معاويه بن ابي سفيان رضى الله عنهما

باغی راویوں نے جس ہستی کوسب سے زیادہ شدید تنقید اور تہتوں کانشانہ بنایا ہے ، وہ حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما ہیں۔ اس کی وجہ واضح ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنی بے مثال حکمت و دانش سے باغی تحریک کو کچل کرر کھ دیا تھا۔اس کی مزید تفصیل ہم آگے حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہماسے متعلق ابواب میں بیان کریں گے۔

حضرت معاویہ کے بارے میں یہ الزام تراثی کی جاتی ہے کہ وہ ایک بڑے اسلام دشمن کے بیٹے تھے اور دل میں اسلام سے بغض رکھتے جب حقیقت اس کے برعکس ہے۔ ان کے والد ابوسفیان رضی اللہ عنہ نے چند برس اسلام دشمنی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف جنگوں کی قیادت کی لیکن فتح مکہ کے موقع پر وہ مسلمان ہوئے۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں نجر ان کا گور نر مقرر فرمایا جس سے ظاہر ہو تا ہے کہ ابوسفیان دل سے مسلمان ہو چکے تھے ورنہ انہیں ایک اہم اور حساس علاقے کا گور نر کیوں بنایا جاتا جہاں کی آبادی کی اکثریت عیسائی تھی۔ ویسے بھی جسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم معاف فرمادیں، اس کے خلاف کسی بدزبانی کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہ جاتی۔ حضرت معاویہ اور ان کے بڑے بھائی یزید رضی اللہ عنہما، عہد نبوی کی جنگوں یعنی بدر، اصد اور خند ق وغیرہ کے زمانے میں انجھی بچے تھے اور ان کا کسی جنگ میں کسی کر دار کے بارے میں کوئی ذکر نہیں ماتا۔ یہ تذکرہ ضرور ماتا ہے کہ فتح مکہ کے بعد آپ میں ہو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اپناکا تب مقرر کے بعد آپ مدینہ منورہ منتقل ہو گئے تاکہ آپ کی تربیت اسلامی ماحول میں ہو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اپناکا تب مقرر فرمایا اور آپ قر آن مجید کی وی کی کتابت بھی کرتے رہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یزید بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کو شالی عرب میں "تیاء" کا گور نر مقرر فرمایا جو کہ ایک سرحدی شہر تھا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں قیصر روم سے جو جنگیں ہوئیں، ان میں یزید ایک بڑی فوج کے کمانڈر تھے اور معاویہ ان کے تحت افسر تھے۔ فتح کے بعد حضرت ابو بکر نے شام کا گور نریزید کو مقرر کیا اور معاویہ ان کے نائب تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں یزید نے وفات پائی توان کی جگہ معاویہ کو شام کا گور نریزید کو مقرر کیا گیا۔ شام وہ سرحدی علاقہ تھاجو مسلمانوں نے قیصر روم کی افواج سے حاصل کیا تھا۔ قیصر اس علاقے کو واپس لینا چاہتا تھا اور اس پر لشکر کشی کے منصوبے بناتا تھا۔ حضرت معاویہ نے اپنی ہے مثال شجاعت اور حکمت سے قیصر کے منصوبوں کو ناکام بنایا اور اس کے متعد د علاقوں میں مزید فقوعات حاصل کر کے موجودہ ترکی کا بھی

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

چالیس فیصد علاقہ فنح کرلیا۔اس طرح قیصر کی حکومت اب موجو دہ ترکی کے ساٹھ فیصد علاقے تک محدود رہ گئ۔

حضرت عمراپنے کسی گورنر سے کم ہی مطمئن ہوتے تھے اور اکثر ان کا تبادلہ کیے رکھتے تھے لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایسی غیر معمولی کار کر دگی کا مظاہرہ کیا کہ حضرت عمر اور پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہمانے انہیں نہ صرف ان کے عہدے پر بر قرار رکھا بلکہ ان کے زیر نگیں علاقوں میں بھی اضافہ کرتے چلے گئے۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے آخری دور میں شام کاصوبہ ثمال مشرق میں دریائے فرات سے لے کر مغرب میں دریائے نیل تک پھیلا ہوا تھا۔ موجو دہ شام، لبنان، فلسطین اور اردن کے پورے پورے ممالک صوبہ شام کا حصہ تھے جبکہ عراق اور ترکی کے بعض جھے بھی اسی صوبے میں شامل تھے۔ شام ایک غیر معمولی صوبہ تھا کیونکہ اس کی سرحدیں باز نطینی ایمپائر کے ساتھ لگتی تھیں جس کا سربراہ قیصر روم تھا۔ قیصر کی کوشش تھی کہ کسی طرح اپنے مقبوضات واپس لے لے۔ ضرورت اس امرکی تھی کہ شام پر کسی غیر معمولی صلاحیتوں والے گور نرکو مقرر کیاجاتا۔ چنانچہ حضرت عمررضی اللہ عنہ نے ایساہی کیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو 20/642 میں یہاں کا گور نرکو مقرر کیا۔ شام میں مسلمانوں کے ساتھ ساتھ عیسائی بھی آباد تھے۔ یہاں کی عیسائی آبادی چونکہ ان کے اقلیتی فرقوں سے تعلق رکھتی مقرر کیا۔ شام میں مسلمانوں کے ساتھ ساتھ عیسائی بھی آباد تھے۔ یہاں کی عیسائی آبادی چونکہ ان کے اقلیتی فرقوں سے تعلق رکھتی اور رومن چرج نے انہیں مرتد قرار دے رکھا تھا، اس وجہ سے ان کی حمایت مسلمانوں کے لیے تھی۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے شام کی مسلم اور غیر مسلم آبادی کے ساتھ ایباسلوک کیا کہ سبھی آپ کے گرویدہ ہو گئے اور آپ سے بہناہ محبت کرنے لگے۔ ملکی دولت عوام کی فلاح و بہبود کے لیے خرچ ہواکرتی تھی اور ہر شخص کو اس کا حق ملتا تھا۔ حضرت معاویہ نے حضرت عمر سے بارہاایک مضبوط بحریہ (Navy) تیار کرنے کی اجازت طلب کی لیکن آپ نے بحری جنگ کے خطرات کے سبب یہ اجازت دینے سے انکار کر دیا۔ حضرت عثمان نے اپنے دور میں اس شرط پر اس کی اجازت دی کہ کسی سیابی کو بحریہ میں شمولیت پر مجبور نہ کیا جائے گا۔ اس کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بحیرہ روم کے ساحلوں پر جہاز رانی کی ایک بہت بڑی صنعت قائم کی جس سے کیا جائے گا۔ اس کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بحیرہ روم کے ساحلوں پر جہاز رانی کی ایک بہت بڑی صنعت قائم کی جس سے بیشار لوگوں کو روز گار ملا اور ملک خوشحال ہوا۔ مسلم نیوی نے بحیرہ روم پر قیصر روم کے اقتدار کا خاتمہ کر دیا۔ جلد ہی جزیرہ قبر صفح دو ترکی کہ مشرقی علاقے میں جنگ بندی کی سی کیفیت تھی۔

کے مشرقی علاقے میں جنگ بندی کی سی کیفیت تھی۔

اس تفصیل سے ظاہر ہو تا ہے کہ حضرت معاویہ کو حضرت عمر رضی اللہ عنہمانے مقرر کیااور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پراقر باپروری کا الزام عائد نہیں کیا جاسکتا ہے۔ انہوں نے صرف اتنا کیا کہ حضرت معاویہ کی ذمہ داریوں میں اس طرح اضافہ کیا کہ انہوں نے جو علاقے فتح کیے ، وہ انہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ یہ علاقے مرکزی دار الحکومت سے اتنے دور تھے کہ مرکز کے علاقے انہیں کنٹرول کرنامشکل تھا۔ اس کے برعکس دمشق سے ان علاقوں کو اچھی طرح کنٹرول کیا جاسکتا تھا۔ دوسرے یہ کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنی غیر معمولی صلاحیتوں کے سبب ان علاقوں میں ایساحسن انتظام کیا کہ قیصر روم کو یہاں کوئی کامیابی بھی

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 221 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حاصل نہ ہوسکی۔حضرت عثمان کے زمانے میں باغی تحریک کوبصر ہ، کو فہ اور مصر میں قدم جمانے کامو قع ملالیکن شام میں اسے ذرہ برابر بھی کامیابی حاصل نہ ہو سکی جو کہ حضرت معاویہ کی صلاحیتوں کامنہ بولتا ثبوت ہے۔

اس پوری تفصیل سے ظاہر ہو تاہے کہ حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ نے بنوامیہ کے صرف ایک شخص کو مقرر کیا اور وہ عبداللّٰہ بن عامر ر ضی اللّٰہ عنہ تھے۔ انہوں نے اپنی فتوحات اور حسن انتظام سے ثابت کیا کہ ان کی تقر ری ٹھیک میرٹ پر ہو ئی تھی۔ اس کے علاوہ بقیبہ چار گورنر ولید بن عقبه، عبدالله بن سعد، سعید بن عاص اور معاویه بن ابی سفیان رضی الله عنهم کو حضرت عمر رضی الله عنه سول سروس میں داخل کر چکے تھے اور یہ حضرات اپنے کار ناموں کے سبب پروموشن یا کر گور نر کے عہدوں پر پہنچے۔ گور نر بننے سے پہلے اور اس کے بعد انہوں نے بیہ ثابت کیا کہ ان کی پر وموثن بھی ٹھیک میرٹ پر ہوئی۔حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے بھی باغیوں کے اعتراض کے جواب میں یہی بات کی تھی:

" یہ لوگ کہتے ہیں کہ میں نے نوجوانوں کو حاکم بنادیا ہے۔ میں نے انہی افراد کو حاکم بنایا ہے جو اہلیت **رکھتے ہیں اور لوگ انہیں پیند کرتے ہیں۔ ان** کے بارے میں آپ ان لو گوں سے پوچھ سکتے ہیں جو ان گور نرول کی عمل داری میں رہتے ہیں اور ان کے شہر ول کے باشدے ہیں۔ مجھ سے پہلے بھی کم عمر شخص کو حاکم بنایا گیا تھا۔ (یاد تیجیے جب) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسامہ (بن زید) کو افسر بنایا تھا تو اس وقت آپ پر اس سے زیادہ اعتراض کیا گیاتھا، جو مجھ پر اعتراض کیے جارہے ہیں۔ کیاایساہی ہے؟" لو گوں نے کہا: "جی ہاں۔ بے شک۔ پیلوگ ایسے اعتراضات کرتے ہیں جنہیں وہ ثابت نہیں کرسکتے ہیں۔"<sup>86</sup>

ان پانچ افراد کے علاوہ بقیہ جتنے بھی گور نر تھے،ان کا کوئی تعلق حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے رشتے داروں سے نہیں تھا۔

### کیااکابر صحابہ کی بجائے طلقاء کو آگے بڑھایا گیا؟

ان یا پنچ افراد کے علاوہ بقیہ جتنے بھی گورنر تھے، ان کا کوئی تعلق حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے رشتے داروں سے نہیں تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پریہ الزام بھی عائد کیا گیاہے کہ انہوں نے اکابر صحابہ کو معزول کرکے ان کی جگہ "طلقاء" کو دی۔طلقاءوہ لوگ تھے جو فتح مکہ کے بعد ایمان لائے۔ یہ لفظ ان حضرات کے لیے ایک اعزاز کا باعث تھا جسے بعد میں لو گوں نے بطور طعنہ استعمال کیا۔ اعزازاس وجہ سے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی توبہ قبول فرمائی تھی اور انہیں معاف کر دیا تھا۔اس کے بعد کسی شخص کو ان کے بارے میں زبان طعن دراز کرنے کی گنجائش نہیں رہتی ہے۔

حقیقت بہ ہے کہ اوپر بیان کر دہ تمام افراد کوطلقاء نہیں کہا جاسکتا ہے کیونکہ یہ فتح مکہ کے موقع پر ابھی بیچے تھے۔ان کے والدین اور دیگر اعزانے جب اسلام قبول کیا تو اس کے بعد ان کی پرورش اسلامی ماحول میں ہوئی اور وہ سیجے اور کیے مسلمان بنے۔ بعد میں انہوں نے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 222 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>طبر ی**-** 35H/3/1/397-398

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

اپنے طرز عمل سے خود کو سچامسلمان ثابت کیا۔ مناسب ہو گا کہ ایک ایک کرکے ان کے والدین کا بھی جائزہ لیا جائے۔

- ولید بن عقبہ بن ابی معیط کے والد عقبہ طلقاء میں شامل تھے اور فتح کمہ کے موقع پر انہیں امان دی گئی تھی۔ولید فتح کمہ کے موقع پر انجمی نیچے تھے۔
- سعید بن عاص بن سعید بن عاص بن امیه کاباپ عاص بن سعید جنگ بدر میں مارا گیا۔ یہ عجیب بات ہے کہ سعید بن عاص اپنے دادا کے اور ان کے والد، اپنے دادا کے ہم نام تھے۔ ان کی پرورش حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے کی جویتیموں کی پرورش کا خاص شوق رکھتے تھے۔ سعید کے دو چیا خالد بن سعید اور عمر وبن سعید رضی اللہ عنہماسابقون الاولون صحابہ میں شامل تھے۔
- عبدالله بن عامر رضی الله عنه کے والدرسول الله صلی الله علیه وسلم کے پھوپھی زاد بھائی تھے۔ ان کا تعلق بنو امیہ سے نہیں تھا۔ فتح مکہ کے موقع پر یہ بیجے تھے۔
- عبدالله بن سعد بن ابی سرح رضی الله عنه کا تعلق بنو امیه سے نہیں بلکہ بنو عامر بن لوئی سے تھا۔ فتح مکہ کے موقع پر انہیں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے معاف کر دیا۔ ہاں یہ حضرت عثمان رضی الله عنه کے رضاعی بھائی ضرور تھے۔
- مروان بن تحكم بن ابی العاص كے والد كورسول الله صلی الله عليه وسلم نے جلاوطن كر دیا تاہم اس كے بعدیہ ایمان لائے اور انہیں معاف فرمادیا۔ مروان كے بارے میں اختلاف ہے كہ به صحابی ہیں یا تابعی۔اگر صحابی بھی ہیں تو بھی به فتح مکہ كے موقع پر ابھی بچے تھے۔
- معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کے والد فتح مکہ کے دن اسلام لائے اور اس کے بعد مخلص مسلمان ثابت ہوئے۔ حضرت معاویہ اس وقت نوجوان تھے اور مسلمانوں کے خلاف مجھی کسی جنگ میں شریک نہ ہوئے تھے۔ ہم آگے چل کربیان کریں گئے کہ حضرت معاویہ نے صلح عدیدیہ کے وقت اسلام قبول کرلیا تھا تاہم اس کا اظہار فتح مکہ کے موقع پر کیا۔

اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ سوائے عبداللہ بن سعد کے، کسی اور شخص کو طلقاء میں شامل نہیں کیا جا سکتا ہے۔ یہ سب مخلص مسلمان تھے جن کی پرورش اکابر صحابہ کے ہاتھوں ہوئی۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اکابر صحابہ کی بجائے ان نوجو انوں کو گور نرکیوں مقرر کیا گیا تھا۔ اگر ہم حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور 150-653 دور علی تھے۔ ظاہر ہے کہ جو صحابی، عہد نبوی میں چالیس برس کا ہوگا، وہ اس زمانے میں لازماً 65-60 برس کا ہو چکا ہو گا۔ اس وقت ضرورت اس امرکی تھی کہ نوجو ان نسل کو آگے لایا جائے تاکہ تیزی سے پھیلتی ہوئی سر حدوں کا موثر اور مضبوط انتظام کیا جائے۔ اکابر صحابہ نے اپنا تجربہ اس نسل تک منتقل کیا اور پھر اس نسل نے ذمہ داریاں سنجال لیں اور بزرگ صحابہ نے پلاننگ جیسے کام اپنے ذمہ لے لیے۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

علوم اسلاميد پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

ایسا نہیں تھا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اپنی مرضی سے گورنر مقرر فرمادیتے تھے اور عوام کی رائے کو پیش نظر نہیں رکھا جاتا تھا۔ آپ کے تمام مقرر کر دہ گورنر لوگوں کی رائے کے مطابق ہی مقرر کیے جاتے اور اگر کسی شہر کے لوگ اپنے گورنر کو پیند نہ کرتے تو اسے تبدیل کر دیاجا تا۔ امام بخاری، اپنی کتاب" تاریخ الصغیر" میں روایت کرتے ہیں:

حدثني محمد بن أبي بكر المقدمي ثنا حصين بن نمير ثنا جبير حدثني جهيم الفهري: جبيم الفهري كہتے ہيں كه اس معاملے كاميں گواہ موں۔ عثمان نے كہا: "ہر اس شہر كے لوگ كھڑے ہو جائيں جو اپنے گور نركونا پيند كرتے ہيں۔ ميں اسے معزول كر دوں گااور اس شخص كو گور نر مقرر كروں گا جمے وہ پيند كريں گے۔" اہل بھرہ نے كہا: "ہم عبداللہ بن عامر سے خوش ہيں۔" انہوں نے انہيں مقرر كيے ركھا۔ اہل كوفه نے كہا: "سعيد بن عاص كو ہٹاكر ابو موسى (اشعرى) كو مقرر كر ديجے۔" انہوں نے ايسابى كيا۔ اہل شام نے كہا: "ہم معاويہ سے خوش ہيں۔" انہوں نے انہيں بر قرار ركھا۔ اہل مصرنے كہا: "ابن ابى سرح كو ہٹاكر عمر وبن عاص كو مقرر كيجے۔" حضرت عثمان نے ايسابى كيا۔ 87

یہ غالباً اس زمانے کا واقعہ ہے جب باغی تحریک حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف اپنی جڑیں مضبوط کر رہی تھی۔ اس تبادلے میں حضرت عمر وبن عاص رضی اللہ عنہ کے چارج لینے سے پہلے ہی حضرت عثمان شہید ہو گئے تھے۔

# بیت المال میں کرپشن کی تہمت

سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ پر باغیوں نے بیہ الزام عائد کیا کہ آپ نے سرکاری اموال کی تقسیم میں اقرباء پروری سے کام لیااور اپنے رشتہ داروں کو دولت دی۔ یہی الزام بعض تاریخی روایات میں بھی نقل ہو گیاہے۔اس بات میں توشبہ نہیں ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر باغیوں نے یہ الزام لگایالیکن اس کی حقیقت کیاہے،اس پر بھی ہم یہاں گفتگو کریں گے۔

### حضرت عثمان نے اس الزام کاجواب کیادیا؟

یہ الزام سر اسر حجموٹ تھااور اس کاجواب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے خو د دیا۔

حدثني عبد الله بن أحمد بن شبوبه، قال: حدثني أبي، قال: حدثني عبد الله، عن إسحاق بن يحبي، عن موسى بن طلحة: (حضرت عثان نے اہل مدینہ کے سامنے ایک خطبہ دیاجس میں فرمایا:) ان لوگوں (باغیوں) نے الیی باتیں کی ہیں جنہیں وہ بھی اسی طرح جانتے ہیں جیسا کہ آپ حضرات جانتے ہیں۔ گروہ اس وجہ سے ان کا تذکرہ کررہے ہیں تاکہ ناواقف لوگوں کے سامنے پر اپیگنڈ اکر سکیں۔۔۔۔

یہ لوگ کہتے ہیں کہ میں نے ابن ابی سرح کومال غنیمت میں سے خاص عطیہ دیا۔ میں نے انہیں مال غنیمت کے خمس کا خمس (1/25) حصہ انعام کے طور پر دیا تھا جو کہ ایک لاکھ کی رقم تھی۔ ایسے احکام ابو بکر اور عمر نے بھی جاری کیے تھے۔ جب فوج نے اس بات کو ناپیند کیا تو میں نے یہ رقم

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> بخارى - التاريخ الصغير - روايت نمبر 334 - مكتبه مشكاة الاسلامية -

واپس لے کر انہی میں تقشیم کر دی تھی حالا نکہ یہ ابن ابی سرح کا حق نہیں تھا؟ کیا یہی بات ہے؟" لو گوں نے کہا: "جی ہاں۔"

یہ لوگ کہتے ہیں کہ میں اپنے گھر والوں سے محبت کر تاہوں اور انہیں مال دیتا ہوں۔ جہاں تک گھر والوں کی محبت کا تعلق ہے تو ان کی وجہ سے میں نے کئی پر ظلم نہیں کیا بلکہ صرف ان کے حقوق اوا کیے ہیں اور صرف اپنے مال ہی سے انہیں عطیات دیے ہیں۔ کیو تکہ میرے نزدیک مسلمانوں کا مال لین ذات یا گھر والوں کے حقوق اوا کیے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر و عمر کے زمانے میں اپنی ذاتی ملکیت میں سے بہت زیادہ خیر ات کر تا تھا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب میں کفایت شعار اور کنجوس تھا۔ اب جب کہ میں بوڑھا ہو چکا ہوں اور میری عمر فنا ہور ہی ہے۔ اور یہ تمام سرمایہ میں گھر والوں کے لیے چھوڑے جارہا ہوں۔ اس زمانے میں یہ طحد الی با تیں بنارہے ہیں۔ واللہ! میں نے کی شہر میں سے اضافی مال حاصل نہیں کیا جس کی وجہ سے لوگوں کو باتیں بنانے کا موقع ملا ہو۔ حقیقت سے ہے کہ میں یہ مال انہی کو لوٹا دیتا تھا اور میرے پاس صرف اپنچواں حصہ ہی پہنچتا تھا اور اس میں سے بھی کوئی چیز میں نے اپنے لیے بھی نہیں رکھی۔ مسلمان اس مال کو وہاں کے لوگوں میں تقسیم کرتے تھے، میر ااس میں کوئی حصہ نہیں ہو تا تھا۔ اللہ کے مال میں سے ایک پائی بھی ضائع نہیں کی گئی اور میں صرف اپنچ ذاتی مال میں سے گزر او قات کر تا

بیاوگ کہتے ہیں کہ میں نے لوگوں کوز مینیں دیں۔ان زمینوں میں مہاجرین وانصار کے وہ لوگ شریک ہیں جنہوں نے انہیں فنخ کیا۔لہذا جو شخص ان فتوحات کے مقام پر رہتا ہے، وہ اس کامالک ہے اور جو اپنے اہل وعیال کے پاس آگئے، تو ان کے ساتھ وہ زمینیں منتقل نہیں ہوئیں۔ اس لیے میں نے اس قسم کی زمینوں کے بارے میں غور کیا تو اصل مالکوں کی اجازت اور مرضی سے عرب کی زمنیوں کے ساتھ ان کا تبادلہ کیا گیا۔ اس طرح یہ زمینیں انہی لوگوں کے قبضہ میں ہیں، میرے قبضے میں نہیں۔

(راوی کہتے ہیں کہ) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپنامال ومتاع اور زمینیں بنو امیہ میں تقسیم کر دی تھیں۔ انہوں نے اپنی اولاد کو بھی اس میں عام حصہ دار بنایا تھا۔ اس تقسیم کا آغاز انہوں نے ابوالعاص کی اولاد سے کیا تھا۔ چنانچہ (ابوالعاص کے بیٹے) حکم کی اولاد میں سے ہر ایک کو دس دس ہزار دیے، اس طرح ان سب نے کل ایک لاکھ کی رقم حاصل کی۔ انہوں نے اپنے بیٹوں کو بھی اتنی ہی رقم دی تھی۔ اس کے علاوہ بنو عاص، بنو عیص اور بنوحرب میں اپنے مال کو تقسیم کر دیا تھا۔ 88

اس روایت سے واضح ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے سرکاری مال کی ایک پائی بھی اپنے کسی رشتے دار کو نہیں دی بلکہ ان کی کفالت ہمیشہ اپنے مال سے کی۔ انہوں نے توبیت المال سے اپنی خدمات کے عوض تنخواہ بھی بھی وصول نہیں گی۔ آپ کوصلہ رحمی کا شوق تھا، اس وجہ سے آپ اپناذاتی مال اپنے غریب رشتے داروں کو دیا کرتے تھے اور متعدد پتیموں اور بیواؤں کی کفالت کیا کرتے تھے۔ باغیوں نے اس بات کو پکڑ کریہ پر اپلگنڈ اکیا کہ آپ سرکاری مال کو اپنے رشتے داروں پر لٹارہے ہیں۔ اس کے جواب میں آپ نے مذکورہ تقریر فرمائی اور اس میں اس اعتراض کانہ صرف جواب دیا بلکہ اہل مدینہ سے اس کی تصدیق بھی کروائی۔ اگر حضرت عثمان، بیت

<sup>88</sup>طبری-396-3/1

جهد صحابه اور جدیدذ بمن کے شبہات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

المال میں سے اپنے رشتے داروں کو کچھ دیے تو یہ بات اہل مدینہ سے ہر گزچپی نہ رہتی کیونکہ بیت المال کی ذمہ داری حضرت زید بن ثابت اور عبداللہ بن ار قم رضی اللہ عنہما کے سپر دشخی اور عطیات کی تقسیم کاکام رات کی تاریکی میں نہیں ہو تا تھا بلکہ مسجد نبوی میں بیر کام سب کے سامنے ہوا کر تا تھا۔ پھر بیت المال سے کسی کو کوئی رقم دے دینا محض خلیفہ کی صوابدید پر نہ ہو تا تھا بلکہ یہ سب مسلمانوں کے باہمی مشورے سے ہو تا تھا۔ ہر سال بیت المال کے اکاؤنٹس کی کلوزنگ ہوتی اور سارا حساب لوگوں کے سامنے پیش کیا جاتا۔ اس وجہ سے اگر اس میں کوئی بد عنوانی ہوتی تو اہل مدینہ فوراً اعتراض کرتے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ بیت المال میں خر دبر دکا یہ الزام سر اسر جھوٹ تھا۔

# بیت المال میں کر پشن سے متعلق روایات کی پوزیشن کیاہے؟

اس موضوع پر ہم نے تاریخ کی تینوں قدیم ترین کتب میں الیی روایتیں تلاش کی ہیں جن میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پریہ الزام لگایا گیاہواور ہمیں کل16روایتیں الیی مل سکی ہیں جن میں یہ الزام موجو دہے۔ ان روایتوں کا تجزیہ اس جدول میں دیا گیاہے:

| بقیه<br>روایات | نا قابل اعتماد راویوں کے نام اور ان کی بیان کر دہ<br>روایات      | نا قابل اعتماد<br>روایات کی تعداد | بیت المال سے<br>متعلق روایات | تارخ کی کتاب              |
|----------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------|---------------------------|
| -              | محمه بن عمر الواقدي: 2روايتيں                                    | 2                                 | 2                            | ابن سعد (445-845/168-230) |
| -              | واقدی: 9۔ ابو محنف: 3۔ محمد بن حاتم بن میمون اور<br>حجاج اعور: 1 | 13                                | 13                           | بلادری (d. 279/893)       |
| -              | واقدى: 1                                                         | 1                                 | 1                            | طبرى (224-310/838-922)    |
| -              | 16                                                               | 16                                | 16                           | ٹو ٹل                     |

مناسب رہے گا کہ اگر آپ تنقید تاریخ کے اصولوں پر پہلے دو ابواب میں ایک بار پھر نظر ڈال لیجے اور پھر ان روایتوں پر غور کیجے۔
آپ کے سامنے ایک عجیب بات آئے گی۔ بلاذری نے جو 13روایتیں نقل کی ہیں، وہ تقریباً سب کی سب ابن سعد سے نقل کی ہیں لیکن عجیب بات ہے کہ ابن سعد کی "الطبقات الکبری" میں ان میں سے صرف دو روایتیں ہی موجود ہیں، بقیہ روایتیں ابن سعد کی اپنی کتاب میں غائب ہیں لیکن بلاذری انہیں ابن سعد ہی کے حوالے سے لکھ رہے ہیں۔ مناسب رہے گا کہ یہاں ہم ان روایتوں کی سند اور روایت کا خلاصہ ہم یہاں پیش کر رہے ہیں۔ اس سے بیہ واضح ہو جائے گا کہ ان روایات کا ماخذ کیا ہے۔ روایتوں کی سند میں خط کشیدہ ناموں کو غورسے دیکھے:

1. حدثني محمد بن سعد عن الواقدي، عن عبد الله بن جعفر، عن أم بكر بنت المسور بن مخرمة، عن أبيها: حضرت عثمان نے كہا: ابو بكر اور عمر اس مال كے معاملے ميں خود پر اور اپنے رشتے داروں پر سخى كرتے تھے جبكه مير اخيال ہے كہ اس ميں صله رحمی سے كام لينا چاہيے۔

عهد صحامه اور حدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

2. حدثني محمد بن سعد عن الواقدي، عن عبد الله بن جعفر، حدثني محمد بن عبد الله عن الزهري: حضرت عثمان چهر سال تک محبوب ترین شخصیت رہے۔ پھر انہوں نے اپنے رشتے داروں کو عہدے دیے، مر وان کو افریقہ کا خمس دیا اور اپنے رشتے داروں کو مال دیا اور اسے صله رحمی قرار دیا۔ انہوں نے انہیں بیت المال سے قرضے دیے، اس پر لوگوں نے ان پر تنقید کی۔

- 4. حدثني محمد بن سعد عن الواقدي، عن أسامة بن زيد بن أسلم، عن نافع مولى الزبير، عن عبد الله بن الزبير: حضرت عثان في مروان بن حكم كوغنيمت كايا نجوال حصه ديا-
- 5. حدثني عباس بن هشام الكلبي، عن أبيه، عن لوط بن يحيي أبي مخنف عمن حدثه: ابو مخنف نے كسى شخص سے يه روايت كيا ہے كه عبد الله بن سعد بن ابی سرح، حضرت عثان كے رضاعی بھائی اور مغرب كے گور نر تھے۔ انہوں نے 27 جمری میں افریقه میں جہاد كيا اور مر وان بن حكم ان كے ساتھ تھے۔ مر وان نے ايك لا كھ يادولا كھ دينار ميں غنيمت كا پانچوال حصه خريد ليا۔ انہول نے حضرت عثان سے بات كی تو انہول نے يه انہيں تحفے میں دے ديا۔ اس پر لوگوں نے آپ پر تنقيد كی۔
- 6. حدثنی محمد بن سعد عن الواقدی، عن عبد الله بن جعفر، عن أم بکر بنت المسور بن مخرمة: مروان نے مدینه میں گربنایا اور لوگوں کی دعوت کی اور کہا: "والله اس گھر کی تغییر میں میں نے مسلمانوں کے مال میں سے ایک درہم کھی خرج نہیں کیا۔ " اس پر مسور نے کہا: اگر آپ کھانا کھائیں اور چپ رہیں تو یہ آپ کے لیے بہتر ہوگا۔ آپ نے ہمارے ساتھ افریقہ میں جہاد کیا اور آپ کے پاس مال، لونڈی غلام اور ساتھی سب سے کم تھے۔ پھر ابن عفان نے آپ کو افریقہ کا خمس دیا اور آپ کوصد قات پر مقرر کیا تو آپ نے مسلمانوں کے مال سے لے لیا۔ "
- 7. حدثني محمد بن سعد عن الواقدي، عن عبد الله بن جعفر، عن أم بكر بنت المسور بن مخرمة، عن أبيها: حضرت عثمان كي پاس او نول كے صد قات آئ توانهول نے اسے حارث بن حكم بن الى العاص كو تحفے ميں دے ديا۔
- 8. حدثني محمد بن حاتم بن ميمون، حدثنا الحجاج الأعور، عن ابن حريج عن عطاء عن ابن عباس: حضرت عثان نے حکم بن البي العاص کو قضاعہ سے صد قات وصول کرنے بھیجاجو کہ تین لاکھ در ہم کی رقم دی۔ جبوہ کے کر آئے تو حضرت عثان نے بیر قم انہی کو دے دی۔
- 9. قال أبو مخنف والواقدي في روايتهما: حضرت عثمان نے سعيد بن عاص كوكوايك لاكھ در ہم ديے توعلى، زبير، طلحه،

عهد صحابه اور جدید ذہن کے شبہات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

#### سعد اور عبد الرحمن بن عوف نے ان پر تنقید کی۔

10. حدثني محمد بن سعد عن الواقدي، عن ابن أبي سبرة، عن أشياخه، قالوا: ابن ابي سبره في استادول سے روایت کی اور انہول نے کہا: جب بارش ہوئی تو حضرت عثمان نے کچھ لوگول کو صد قات وصول کرنے بھیجا۔ انہول نے ذمہ داری ان لوگول کو تفویض کی اور انہول نے اپنی حدود سے تجاوز کیا۔ اس پر نہ تو آپ نے انہیں تبدیل کیا اور نہی ان سے باز پرس کی۔ اس پر لوگول کو آپ کے خلاف جر اُت ہوئی اور انہول نے ان عہدے دارول کے کام کو آپ سے منسوب کیا۔

- 12. حدثني محمد بن سعد عن الواقدي، عن عيسى بن عبد الرحمن، عن أبي إسحاق الهمداني: حضرت على في حضرت عثمان سے شكايت كى كه آپ كو حضرت عمر في كها تھا كه بنواميه اور بنوابومعيط كولو گول كى گر دنول پر سوار فه يجيجي كا۔
- 13. قال أبو مخنف في إسنادة: حضرت عثمان نے حضرت زید بن ثابت کوایک لاکھ درہم دیے تواسلم بن اوس، جس نے حضرت عثمان کو بقیع میں دفن ہونے سے روکا تھا، نے یہ اشعار پڑھے: "۔۔۔ انہوں نے مروان کو ظالمانہ طور پر خمس دیا۔"89
- 14. ذكر محمد بن عمر (الواقدي) أن عبد الله بن جعفر حدثه عن أم بكر بنت المسور بن مخرمة، عن أبيها: حضرت عثمان نے حکم بن الى العاص كوصد قات كے اونٹ ديے۔جب به بات حضرت عبد الرحمن بن عوف تك يَبْنِي تو انہوں نے به واپس لے كرلو گول ميں تقسيم كرديے۔

آپ خود دیکھ سکتے ہیں کہ 14 میں سے 13روایتیں یا تو محمد بن عمر الواقدی کی روایت کر دہ ہیں یا پھر ابو مخنف کی۔ ان دونوں حضرات کے بارے میں ہم اس کتاب میں جگہ جگہ بیان کر چکے ہیں کہ یہ کسی درج میں قابل اعتاد راوی نہیں ہیں۔ روایت نمبر 8 میں البتہ سند میں نہوت اور نہ ابو مخنف۔ اس کی سند میں محمد بن حاتم بن میمون (235/850) ہیں جن کے قابل اعتاد ہونے کے بارے میں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>بلاذري-49-138/6

<sup>90</sup> طبر ی **-** 3/1-418

اختلاف ہے۔ یجی بن معین اور ابن المدینی نے انہیں کذاب قرار دیا ہے۔ <sup>91</sup>دوسرے راوی حجاج الاعور ہیں جن کا پورانام حجاج بن علی ہے۔ ان صاحب کے حالات نامعلوم ہیں البتہ یہ معلوم ہے کہ یہ ابومخنف کے استاذ تھے۔ <sup>92</sup>

ابن سعد کی طبقات میں ان میں سے صرف دوروایتیں نقل ہوئی ہیں اور دونوں کی دونوں واقدی سے مروی ہیں۔ طبری میں اس سلسلے میں مروایات کا گھرا (Trail) میں صرف ایک ہی روایت ہے جو کہ واقدی سے مروی ہے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اس سلسلے کی تمام روایات کا گھرا (Trail) واقدی یاابومخنف ہی پر جاکر ختم ہو تا ہے۔

# کیا افریقہ کے خمس میں سے ابن ابی سرح اور مروان کو کچھ دیا گیا؟

اس ضمن میں دوروایتیں ایسی ہیں جن کی وضاحت ضروری ہے۔ ایک تو وہی روایت جس کا ذکر اوپر ہواہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے حضرت عبد اللہ عنہ کو افریقہ کے مال غنیمت کے خمس کا خمس عطا کیا تھا۔ دوسری روایت کے مطابق میہ خمس مروان بن حکم کو دے دیا تھا۔

ان روایات کی وضاحت سے پہلے مناسب بیہ ہوگا کہ خمس کا قاعدہ بیان کر دیا جائے۔ قر آن مجید کا اس معاملے میں حکم بی ہے: وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ.

اگر آپ اللہ پر ایمان رکھتے ہوں تو جان لیجیے کہ جو کوئی چیز آپ کو مال غنیمت میں ملے، اس کا پانچواں حصہ (1/5) اللہ، اس کے رسول، آپ کے رشتے داروں، پتیموں، مساکین اور مسافروں کے لیے ہے۔ (الا نفال 8:41)

چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبوت اور حکومت کی ذمہ داریوں سے اتناوقت نہیں ماتا تھا کہ آپ اپنے معاش کا انتظام کر لیں،
اس وجہ سے یہ قانون بن گیا کہ جنگوں کے دوران مسلمانوں کو دشمن افواج سے جو مال غنیمت ملے،اس کا 4/5 فوج میں تقسیم کر دیاجائے
اور اس کا خمس یعنی 1/5 مرکزی حکومت کو بھیجا جائے۔ اس خمس میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے اہل وعیال، پتیموں، مساکین
اور مسافروں پر خرج فرماتے۔ آپ کے اہل وعیال کو بھی اس میں سے جو پچھ ملتا، وہ بھی اس کا بیشتر حصہ اپنی ضروریات کی بجائے انہی
پیموں اور مساکین پر خرج کرتے۔ اس خمس کا خمس یعنی 1/25 حصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذاتی فنڈ قرار پایا جسے آپ اللہ تعالی
کی ہدایت کے مطابق خرج کرتے۔

ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد یہی خمس مرکزی حکومت کو ملنے لگا جس کی حیثیت ایک Benevolent Fund کی ہو گئی۔ چونکہ اب قیصر و کسری کے خزانے فتح ہورہے تھے، اس وجہ سے خمس کی مقدار بھی بہت زیادہ ہونے لگی اور اسے مسلمانوں کی فلاح و بہبودیر

\_

عبد صحابه اور جدید ذبهن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> نهبی میز ان الاعتدال به راوی نمبر 7336 - 6/94

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> ايضا\_راوي 1475\_2/203

خرج کیا جانے لگا۔ امام شافعی نے کتاب الام میں بیان کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس خمس کے خرج کا طریقہ یہ طے فرمایا کہ اس خمس کا خمس یعنی 1/25 حصہ حکمر ان کا صوابدیدی فنڈ ہو گا۔ <sup>93</sup> خمس کے بقیہ چار جصے بتیموں، مساکین اور دیگر کمزور طبقات پر خرج ہونے لگے۔ اس طرح سے مال غنیمت میں وشمن افواج سے جو بھی اموال ملتے، ان کا 24/255 مسلمانوں پر تقسیم ہو جا تا اور 1/25 خلیفہ کے حصے میں آتا۔ اس رقم کو بھی خلفاء بالعموم امت کے مفاد میں خرج کرتے تھے اور کبھی اس ضمن میں بعض کمانڈروں کو بطور فلیوں اندوں اندوں کو بطور کے دیا کرتے تھے۔

حضرت عبداللہ بن سعد بن ابی سرح رضی اللہ عنہ کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے یہ incentive دیا تھا کہ اگر وہ لیبیا اور تیونس کے علاقے کو فتح کرلیں تومال غنیمت کا 1/25 حصہ انہیں ملے گا۔ انہوں نے اپنی غیر معمولی صلاحیتوں کو بروئے کارلاتے ہوئے یہ مہم سر کر لی جس میں بے پناہ مال غنیمت ملا۔ کمانڈر عبداللہ اس 1/25 کے حقد ارتھ ہرے جو کہ ایک لاکھ در ہم کے قریب بنتے تھے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے انہیں یہ رقم دی توان کی فوج کو یہ بات پیند نہ آئی۔ فوج کے مورال کو بچانے کے لیے حضرت عثمان نے انہیں وہ رقم والیس کرنے کا تھم دیا اور پھر یہ رقم ان کی فوج پر تقسیم کر دی گئی۔ 49 حضرت عبداللہ رضی اللہ عنہ نے کسی تنگ دلی کا مظاہرہ نہ کیا اور قم والیس کرنے کے بعد بھی اسی طرح تن وہی سے اپنی خدمات انجام دیتے رہے۔ اس سے ان کے خلوص نیت کا اندازہ ہو تا ہے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ یر دوسر ااعتراض یہ کیا گیا ہے کہ انہوں نے افریقہ کی فتوحات کا پورائمس مروان بن تھم کو دے دیا تھا۔ یہ

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر دوسر ااعتراض یہ کیا گیاہے کہ انہوں نے افریقہ کی فقوحات کا پورا حمس مر وان بن حکم کو دے دیا تھا۔ یہ بھی محض ایک تہمت ہے۔ علامہ ابن خلدون (1405-808/1332-732) بیان کرتے ہیں:

ابن زبیر نے فتح کی خوش خبری اور مال غنیمت کا پانچواں حصہ مدینہ بھیجا جسے مر وان نے پانچ لا کھ دینار میں خرید لیا۔ بعض لوگ جو کہتے ہیں کہ حضرت عثمان نے مر وان کوعطا کیا تھا، یہ بات درست نہیں ہے۔<sup>95</sup>

باغیوں کو پر اپیگنڈا کے لیے بہانہ چاہیے تھا، انہوں نے مروان کی اس خریداری کو عطیہ بنادیا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف حجوٹے الزامات عائد کرنا نثر وع کر دیے۔ اگر انہیں اس کا موقع نہ بھی ملتا تب بھی انہوں نے کوئی اور اعتراض کر دینا تھا۔ او پر بیان کر دہ روایات میں آپ دیکھ ہی چکے ہیں کہ مروان کو افریقہ کا خمس دیے جانے کی روایت ابو مخنف ہی سے مروی ہے۔ یہ وہی صاحب ہیں جن کا صحابہ کرام سے بغض مشہور ہے اور یہ اسی باغی تحریک کی چو تھی نسل سے تعلق رکھتے تھے جو آپ کے خلاف اٹھی تھی۔

<sup>93</sup>محربن ادريس الثافعي - كتاب الام - قسم الفئي والغنيمة، الوجه الثالث - نمبر 1843 - ص 5/315 - المنصورة: دار الوفا - www.wagfeya.com)
(ac. 6 Jan 2010)

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>طبری-396-3/1

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>ابن خلدون - تاریخ - فتح افریقه کاباب -2/574 - بیروت: دارالفکر 2000 -

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

### كياحضرت عثان كالائف استائل شابانه تها؟

حضرت عثمان رضی الله عنه پر ایک اعتراض به کیا گیا که وه نرم اور عمده غذا کھاتے تھے جبکہ ان کے پیشر و حضرت عمر رضی الله عنه کا کھانا نہایت سادہ ہو تاتھا۔ اس کاجواب آپ نے کیادیا:

عمروبن امیہ ضمری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: قریش کے جولوگ بوڑھے ہو جاتے تھے، وہ نرم کھانا پیند کرتے تھے۔ ایک رات میں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ساتھ نہایت عمرہ پکا ہوا کھانا کھایا۔ اس سے پہلے میں نے اس سے زیادہ عمرہ کھانا نہیں کھایا تھا۔ اس میں بکری کے پیٹ کا گوشت بھی تھا اور اس کے علاوہ دودھ اور گھی بھی تھا۔ عثمان نے پوچھا: "آپ کے خیال میں یہ کھانا کیسا ہے؟" میں نے کہا: "یہ سب سے عمرہ کھانا ہے جو میں نے کھایا ہے۔" اس پر عثمان نے فرمایا: "اللہ تعالی عمر بن خطاب پر رحم کرے، کیا آپ نے ان کے ساتھ بھی اس قسم کا کھانا کھایا تھا؟" میں نے کھایا ہے۔ " اس پر عثمان نے فرمایا: "اللہ تعالی عمر بن خطاب پر رحم کرے، کیا آپ نے ان کے ساتھ بھی اس قسم کا کھانا کھایا تھا؟" میں نے کہا: "ہاں! مگر جب میں اپنالقمہ منہ کی طرف لے جاتا تھا تو وہ لقمہ میرے ہاتھ سے نکل پڑتا تھا۔ اس میں نہ تو گوشت تھا اور نہ دودھ۔ سالن میں البتہ پچھ گھی ہو تا تھا۔ "

عثان نے فرمایا: "آپ سے کہتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ عمر نے اپنے جانشینوں کے کام کو مشکل کر دیا ہے۔ وہ اشیائے خور ونوش میں سے معمولی چیز استعال کرتے تھے۔ مگر میں جو کھانا کھاتا ہوں، وہ مسلمانوں کے مال کو خرچ کر کے نہیں کھاتا ہوں بلکہ اپنے ذاتی مال سے کھاتا ہوں۔ آپ کو معلوم ہے کہ میں قریش میں سب سے زیادہ مال دار تھا اور تجارت میں سب سے زیادہ محنت کرتا تھا۔ میں ہمیشہ سے اچھا کھانا کھاتا رہا ہوں اور اب توالی عمر کو پہنچ گیا ہوں کہ سب سے عمدہ کھانا مجھے مرغوب ہے۔ اس معاملے میں کسی کی حق تلفی نہیں کرتا ہوں۔ 96

# اكابر صحابه كاعدم اطمينان

باغی راویوں نے اپنی روایتوں میں کوشش کی ہے کہ ایسا تاثر پیش کیا جائے جس سے ظاہر ہو کہ اکابر صحابہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی پالیسیوں سے خوش نہ تھے۔ ایسا کر کے وہ اپنی بغاوت کو جسٹی فائی کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ایسی متعدد روایات تاریخ کی اولین کتب میں بیان ہوئی ہیں۔ ہمیں ایسی 19روایتیں مل سکی ہیں جن کا تجزیہ جدول میں پیش کیا جارہا ہے۔

طبری میں الیی روایات بھری ہوئی ہیں جن کے مطابق جب باغیوں نے مدینہ کا محاصرہ کیا تو اکابر صحابہ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا محاصرہ کیا تو اکابر صحابہ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا محاصرہ کیا۔ انہوں نے باغیوں کے الزامات کے جو اب دیے اور حضرت عثمان کی سکیورٹی کے لیے اپنے جو ال سال بیٹوں کی جان خطرے میں ڈالی۔ ان میں سب سے نمایاں حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم تھے۔ پھر جب آپ کو شہید کر دیا گیا تو انہی صحابہ نے قاتلین کے خلاف زبر دست رد عمل ظاہر کیا۔ اگر اکابر صحابہ مطمئن نہ ہوتے تو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت پر ایساز بر دست رد عمل ظاہر نہ کرتے۔ تمام اکابر صحابہ نہ صرف حضرت عثمان سے مطمئن شے بلکہ ان کی پالیسی سازی میں خود بھی شریک تھے۔ یہاں ہم چند

<sup>96</sup>طبر ی**-**95-1/1

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

| h. •1 •1/1            | . (         | <i>2</i>    | نقاح     | C           | م ک      |
|-----------------------|-------------|-------------|----------|-------------|----------|
| ئے کا اندازہ ہو تاہے۔ | سے ان می را | ہے ہیں میں۔ | ۔ کل کرر | ار شادات کو | صحابہ کے |

| بقيه روايات | نا قابل اعتاد راویوں کے نام اور ان کی بیان کر دہ<br>روایات    | نا قابل اعتماد<br>روایات کی تعداد | ناراضی سے<br>متعلق روایات | تاریخ کی کتاب             |
|-------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------|---------------------------|
| -           | قنافه عقیلی: 1                                                | 1                                 | 1                         | ابن سعد (845-845/168-230) |
| -           | واقدی: 8-ابو مخنف: 4-هشام کلبی: 1- بهزبن<br>اسد: 2-نامعلوم: 1 | 16                                | 16                        | ېلاۋرى (d. 279/893)       |
| -           | واقدى: 1-سيف بن عمر: 1                                        | 2                                 | 2                         | طبری (224-310/838-922)    |
| -           | 19                                                            | 19                                | 19                        | ٹو ٹل                     |

طبری نے مختلف جلیل القدر صحابہ کے الفاظ نقل کیے ہیں جو انہوں نے خلیفہ مظلوم کی شہادت کی اطلاع سننے پر کھے۔ حضرت علی رضی اللّد عنہ کو جب بیہ اطلاع ملی تو آپ نے فرمایا:

"الله عثان پررحم کرے اور ہمیں خیر و عافیت عطا فرمائے۔ " کچھ لوگوں نے عرض کیا: " اب یہ (باغی) لوگ پریثان ہورہے ہیں۔ " اس پر آپ نے یہ آیت پڑھی: "یہ لوگ شیطان کی طرح ہیں کہ وہ انسان سے کہتا ہے کہ کفر اختیار کر لو۔ پھر جب وہ کافر بن جاتا ہے تو شیطان کہتا ہے: میں تم سے بری الذمہ ہوں، میں تو اللہ سے ڈرتا ہوں جو تمام جہانوں کارب ہے۔ "<sup>97</sup>

#### حضرت زبیر رضی اللّٰدعنه نے فرمایا:

"اناللہ واناالیہ راجعون۔اللہ عثمان پر رحم کرے اور ان کا مدد گار رہے۔" لوگوں نے بتایا: "یہ لوگ اب پریشان ہورہے ہیں۔" فرمایا: "انہوں نے سازش کی اور جو وہ چاہتے تھے، وہ پورانہیں ہو سکا۔ان کے لیے ہلاکت ہے۔" پھر آپ نے یہ آیت تلاوت کی۔"وہ نہ وصیت کر سکتے ہیں اور نہ اینے گھر والوں کی طرف لوٹ سکتے ہیں۔" <sup>98</sup>

حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله عنه کو اطلاع ملی توانهوں نے فرمایا:

یہ وہ لوگ ہیں جن کی کوششیں دنیاوی زندگی میں اکارت گئیں۔ حالانکہ وہ سمجھتے تھے کہ وہ اچھاکام کررہے ہیں۔" پھر فرمایا: "اے اللہ! انہیں اپنے کاموں میں پریثان کرکے رکھ دے اور پھر انہیں اپنی گرفت میں لےلے۔"<sup>99</sup>

سیدہ عائشہ رضی اللّٰدعنہانے فرمایا:

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>97</sup> الضاً -3/1-448

<sup>98</sup> ايضا

<sup>99</sup> ايضا

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

لوگ عثان پر جہتیں لگاتے تھے اور ان کے گور زوں کو مجر م قرار دیتے تھے۔ یہ لوگ مدینہ ہمارے پاس آتے اور عمال کے حالات بیان کرکے ہم سے مشورہ طلب کرتے۔ ان کی ظاہر کی گفتگو سے یہ محسوس ہوتا تھا کہ یہ اصلاح کے طلب گار اور نیک لوگ ہیں۔ لیکن جب ہم حالات کی چھان بین کرتے تو ہمیں عثان نہایت متقی اور ان الزامات سے بری نظر آتے۔ وہ لوگ، جو ان کی شکایات کرتے تھے، وہ تقوی کے بھیس میں فاجر اور گذاب نظر آتے۔ ان کا ظاہر کچھ ہوتا اور باطن کچھ اور۔ ان لوگوں نے جب اس دھو کہ اور فریب سے قوت مہیا کر لی تو مدینہ پہنچ کر عثان کو ان کے گھر میں محصور کر لیا اور انہیں شہید کر کے ایک حرام خون کو حلال کر لیا۔ پھر انہوں نے اس مال کو لوٹا جس کا لینا حرام تھا اور بغیر کی جو از قصاص کیے اور اللہ عزوجل کی جو جس چیز کے طلب گار ہیں، وہ آپ لوگوں کے لیے مناسب نہیں۔ آپ کو چاہیے کہ آپ قاتین عثان سے قصاص کیے اور اللہ عزوجل کے حکم کو قائم سے اللہ عزوجل کا ارشاد ہے: أَلَمْ قَرَی إِلَی الَّذِینَ أُوتُوا نَصِیباً مِنْ الْکِتَابِ یُدْعُوْنَ إِلَی کِتَابِ اللّٰهِ لِیَحْکُمُ مَنِیْنَهُمْ شُمُّ یَعَوَلًی هَرِیقٌ مِنْهُمْ هُمُ مُعْوضُونَ "کیا آپ ان لوگوں کو، جنہیں کتاب دی گئی تھی، نہیں دکھتے کہ جب انہیں کتاب اللہ کی طرف بلایا جاتا ہے تا کہ کتاب اللہ کے مطابق ان کا فیصلہ کیا جائے تو ان میں سے ایک گروہ منہ پھیر کر اور اعراض کر کے چل دیتا ہے۔ " (آل عمران 3:2) \*\*

اب ہم ان چندروایات کو پیش کر رہے ہیں جن سے بظاہر یہ محسوس ہو تاہے کہ اکابر صحابہ ، حضرت عثان کی پالیسیوں سے مطمئن نہ تھے۔اس کے ساتھ ہی ہم ان روایتوں کاروایت اور درایت کے اصولوں (Source and Internal Criticism) کے تحت جائزہ لیں گے۔

# كياحضرت عمر كواپنے بعد كوئى خدشہ تھا؟

بعض حضرات کا کہنا ہے ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو بیہ خدشہ تھا کہ آپ کے بعد قبائلی عصبیتیں نہ اٹھ کھڑی ہوں۔اس وجہ سے آپ خاص کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بارے میں مختاط تھے۔ اس ضمن میں وہ ایک من گھڑت روایت پیش کرتے ہیں جسے بلاذری نے نقل کیا ہے اور وہیں سے یہ آگے چھیلی ہے۔ اس کے بعد ابن عبد البرنے "الاستیعاب" میں اسے اس طرح بیان کیا ہے کہ اس میں کسی راوی نے خاصا مرج مصالحہ لگا دیا ہے۔ابن عبد البرکی روایت کچھ یوں ہے:

100 الضاً - 36H/3/2-68

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

بھری ہے۔" وہ بولے: "افسوس! ابن عباس! میری سمجھ میں نہیں آتا کہ امت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا کروں۔" میں نے عرض کی: "یہ کیا بات ہوئی؟ آپ کو اختیار حاصل ہے کہ کسی قابل اعتاد شخص کو اس (خلافت) کے لیے نامز دکر دیں۔" فرمایا: "آپ مجھے یہ کہہ رہے ہیں کہ آپ کے صاحب یعنی علی رضی اللہ عنہ سب لوگوں سے زیادہ اس کے مستحق ہیں۔" میں نے کہا: "جی ہاں! میں یہ ان کی اسلام میں سبقت، ان کے علم، ان کی قرابت اور ان کی دامادی کے سبب کہتا ہوں۔" فرمایا: "ہاں،وہ ایسے ہی ہیں لیکن ان میں ظرافت بہت ہے۔"

میں نے عرض کیا: "عثمان کے بارے میں خیال ہے؟" فرمایا: "واللہ! اگر میں نے انہیں نامز دکر دیاتووہ ابو معیط کی اولاد کولو گوں کی گر دنوں پر مسلط کر دیں گے کہ وہ ان کے معاملے میں اللہ کی نافرمانی کریں۔واللہ! اگر میں نے ایسا کیاتووہ یہی کام کریں گے۔ پھر لوگ ان پر پل پڑیں گے اور انہیں قتل کر دیں گے۔"

میں نے کہا: "طلحہ بن عبید اللہ کے بارے میں کیا خیال ہے؟" فرمایا: "ارے وہ خو دپرست! اس (خلافت) کامقام ان سے کہیں ارفع ہے، خدانہ کرے کہ امت محمدی کے معاملات میں ان جیسے مغرور شخص کے سپر دکروں۔"

میں نے کہا: "زبیر بن عوام ؟" کہنے گئے: "وہ تولو گوں کو صاع (پیانوں) سے ناپ ناپ کر دیں گے۔"

میں نے کہا: "سعد بن ابی و قاص کے بارے میں کیا خیال ہے؟" فرمایا: "وہ اس کام کے نہیں، وہ توبس اس کام کے ہیں کہ سواروں کا دستہ لے کر جنگ کرس۔"

میں نے کہا: "اور عبدالرحمن بن عوف؟" فرمایا: "آدمی اچھے ہیں مگریہ کام ان کے بس کانہیں۔واللہ! ابن عباس! اس کام (خلافت) کے لاکق توبس وہ ہے جو طاقتور ہو مگر تندخونہ ہو۔ نرم روہو مگر کمزور نہ ہو۔ سخی ہو مگر اسراف نہ کر تاہو۔ کنٹرول کرناجانتا ہو مگر بخل کے بغیر۔" ابن عباس کہتے ہیں: "واللہ عمر ایسے ہی تھے۔" 101

اس روایت کی سند اور متن دونوں ہی میں مسائل ہیں۔ روایت کالفظ لفظ پکار کر کہہ رہاہے کہ اس کا گھڑنے والا سوائے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبان اللہ عنہ کی، شوری کے بقیہ تمام صحابہ سے شدید بغض رکھتا ہے۔ اس وجہ سے اس نے اپنے بغض کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی زبان سے اداکروانے کی کوشش کی ہے۔ حضرت طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہمانے چونکہ باغی تحریک کے آگے بند باندھنے کی کوشش کی، اس وجہ سے ان کے بارے میں خاص بغض اس روایت کے الفاظ میں ٹیک رہاہے۔

متن کے اعتبار سے دیکھا جائے تو یہ روایت، ان روایتوں کے بالکل مخالف تصویر پیش کرتی ہے جن کے مطابق حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے شوری کو متعین کرتے ہوئے فرمایا تھا:

آپ کے سامنے وہ جماعت ہے جن کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ وہ ضرور جنت میں داخل ہوں گے۔سعید بن زید بن عمروبن نفیل بھی انہی میں سے ہیں مگر میں انہیں اس شوری میں شامل نہیں کروں گا۔ان لو گوں میں سے علی اور عثمان تو بنوعبد مناف میں سے

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> ابن عبد البر (1071-463/979-368) - الاستيعاب في معرفة الاصحاب -2/59، باب على -

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہیں (یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی رشتہ دار ہیں۔) عبدالرحمٰن بن عوف اور سعد بن ابی و قاص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ماموں ہیں۔زبیر بن عوام آپ کے حواری اور پھو پھی زاد بھائی ہیں۔اور انہی میں طلحۃ الخیر بن عبیداللہ بھی ہیں۔<sup>102</sup>

راوی نے اس روایت کو گھڑتے ہوئے حضرت عثمان کے بارے میں حضرت عمر کے جو الفاظ نقل کیے ہیں، ان سے خود اس کی تر دید ہو جاتی ہے۔ الفاظ یہ ہیں: " واللہ! اگر میں نے انہیں نامز د کر دیا تو وہ ابو معیط کی اولاد کو لوگوں کی گر دنوں پر مسلط کر دیں گے کہ وہ ان کے معاملے میں اللہ کی نافر مانی کریں۔ واللہ! اگر میں نے ایسا کیا تو وہ یہی کام کریں گے۔ پھر لوگ ان پر بل پڑیں گے اور انہیں قتل کر دیں گے۔ " اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ حضرت عثمان نے تو ابو معیط کی اولا دمیں سے کسی کو کوئی عہدہ نہیں دیا۔ صرف ایک ولید بن عقبہ بن ابی معیط سے جن کی تقر ری خود حضرت عثمان نے ابو معیط کے عقبہ بن ابی معیط سے کو کوئی عہدہ نہیں دیا۔ رضی اللہ عنہم

اب بهم سند کودیکھتے ہیں۔ ابن عبد البر (1071-463/979) نے اس کی بیسند بیان کی ہے: حدثنا عبد الوارث بن سفیان قراءة منی علیه من کتابی وهو ینظر فی کتابه قال، حدثنا أبو محمد قاسم بن أصبغ، حدثنا أبو عبید بن عبد الواحد البزار، حدثنا محمد بن أسبع حدثنا محمد بن أسمع وحدثنا محمد بن إسماعیل بن سالم الصائغ حدثنا سلیمان بن داود قالا حدثنا إبراهیم بن سعد حدثنا محمد بن إسحاق عن الزهری عن عبید الله بن عبد الله عن ابن عباس۔

1۔ عبدالوارث بن سفیان جن سے ابن عبد البر نے روایت کی ہے، کے حالات نامعلوم ہیں اور یہ معلوم نہیں کہ وہ قابل اعتاد ہیں یا نہیں۔

2۔ سلیمان بن داؤد نام کے بہت سے راوی ہیں جن میں سوائے ایک کے سبجی ضعیف ہیں۔ میز ان الاعتدال میں اس نام کے آٹھ راویوں کا ذکر ملتا ہے جو کہ نمبر 3458-3451 پر درج کیے گئے ہیں۔ ان میں سے پہلے سلیمان بن داؤد خولانی ہیں جو کہ ضعیف ہیں۔ دوسرے سلیمان بن داؤد الیمامی ہیں اور وہ بھی ضعیف اور متر وک ہیں۔ تیسرے ابو داؤد سلیمان بن داؤد طیالی (204/819) ہیں جو کہ نہایت ہی ضعیف اور کہ تقہ ہیں لیکن بکثرت غلطیاں کرتے ہیں۔ چوشے سلیمان بن داؤد المنقری الثاذ کونی (234/848) ہیں جو کہ نہایت ہی ضعیف اور متر وک الحدیث ہیں اور ان پر جھوٹ گھڑنے کا الزام بھی ہے۔ پانچویں سلیمان بن داؤد القرشی ہیں جن کے احوال کا علم نہیں ہے۔ چھٹے سلیمان بن داؤد الجزری ہیں جو کہ متر وک ہیں۔ ساتویں سلیمان بن داؤد بن قیس المدنی ہیں جن کے ثقہ ہونے پر تنقید کی گئی ہے۔ سلیمان بن داؤد الجزری ہیں جو کہ متر وک ہیں۔ ساتویں سلیمان بن داؤد بن قیس المدنی ہیں جن کے ثقہ ہونے پر تنقید کی گئی ہے۔ سلیمان بن داؤد مولی بچی بن معمر ہیں جن کے حالات معلوم نہیں ہو سکے۔

اس میں سے سب سے زیادہ چانسز اس بات کے ہیں اس روایت کے اصل راوی الثاذ کونی ہیں جو کہ سخت ضعیف ہیں اور ان پر جھوٹ گھڑنے کاالزام ہے۔

Page 235 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> طبر ی **-** 3/1-254

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

3۔ روایت کی سند میں محمد بن احمد بن ایوب ہیں۔ اس نام کے کسی راوی کا ذکر رجال کے انسائیکلو پیڈیاز میں نہیں ملتا۔ میز ان الاعتدال میں محمد بن احمد بن ایوب نہیں ہیں۔ اس وجہ میں محمد بن احمد بن ایوب نہیں ہیں۔ اس وجہ سے ان کے قابل اعتماد ہونے کے بارے میں کچھ نہیں کہا جاسکتا۔ ایک اور صاحب احمد بن محمد بن ایوب ضرور ہیں جنہیں متر وک اور کذاب قرار دیا گیا ہے۔ ان کا ذکر نمبر 535 پر موجو د ہے۔ ممکن ہے کہ کسی کا تب نے احمد بن محمد بن ایوب کی جگہ محمد بن احمد بن الوب کی جگہ محمد بن الوب

# كياحضرت على، حضرت عثمان كى پاليسيوں سے مطمئن تھے؟

طبری نے ایسی چندروایتیں نقل کی ہیں، جن سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت علی، حضرت عثان رضی اللہ عنہما کی پالیسیوں سے مطمئن نہ تھے۔جب باغیوں نے مدینہ کامحاصرہ کیا تواس موقع پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بیہ الفاظ نقل کیے گئے ہیں:

قال محمد بن عمو: وحد ٹنی عبد الله بن محمد، عن أبیه: "میں بار بار آپ کو مشورہ دیتار ہاہوں اور ہر موقع پر ہماری گفتگو ہوتی رہی ہے۔ ہر موقع پر آپ مر وان بن تھم، سعید بن عاص، ابن عامر اور معاویہ کے مشوروں پر عمل کرتے رہے اور میرے مشورے کی مخالفت کرتے رہے۔ " عثمان نے فرمایا: "اب میں آپ کی ہر بات مانوں گا اور ان کی بات کو تسلیم نہیں کروں گا۔ "۔۔۔ کیا آپ مر وان سے مطمئن ہیں؟ وہ آپ کی عقل اور دین کو خراب کر کے چھوڑے گا۔ اس کے سامنے آپ ایک سواری کے اونٹ کی طرح ہیں، وہ جس طرف چاہتا ہے، آپ کو ہنکا دیتا ہے۔ بخدا! مر وان عقل مند اور دیندار نہیں ہے۔ جھے اندیشہ ہے کہ وہ آپ کو ہلاکت کی طرف لے جائے گا۔ جہاں سے آپ نکل نہیں سیس گے۔ اب میں اس کے بعد آپ کو مشورہ دینے کے لیے بھی نہیں آؤں گا کیونکہ آپ مغلوب اور لاچار ہو گئے ہیں۔ 104

یہ باتیں جن روایتوں میں نقل ہوئی ہیں، وہ سب کی سب محر بن عمر الواقدی کی روایت کر دہ ہیں اور واقدی کی کذب بیانی اور جھوٹ پر محدثین کی آراء ہم نقل کر چکے ہیں۔ واقدی کا معاملہ یہ تھا کہ یہ صاحب ہر طرح کی رطب ویابس روایات اکٹھی کر کے ان سے ایک کہانی بناتے اور بیان کر دیتے تھے۔ عین ممکن ہے کہ باغی راویوں کی روایتوں کو بھی واقدی نے اسی طرح سے درج کر دیا ہو۔ واقدی اس روایت کو عبد اللہ بن محمد سے روایت کر رہے ہیں۔ غالب گمان یہی ہے کہ یہ عبد اللہ، حضرت عقیل رضی اللہ عنہ کے بوتے ہیں اور انہیں

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> ذہبی۔ میز ان الاعتدال۔ راوی نمبر 7910۔ 6/246

<sup>3/1-409, 414 &</sup>lt;u>- 3/1-409</u>

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ماہرین جرح و تعدیل جیسے ابن المدینی، ابو حاتم اور ابن خزیمہ نے ضعیف قرار دیاہے۔ ابن حبان کہتے ہیں کہ ان کا حافظہ کمزور تھا۔<sup>105</sup> درایت کے نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو حضرت علی، اگر حضرت عثمان رضی اللہ عنہماسے مطمئن نہ ہوتے توان کی حفاظت کے لیے اس درجے میں بے چین کیسے ہوتے کہ اپنے جواں سال بیٹوں کو انتہائی خطرے کی حالت میں خلیفہ کی حفاظت پر مامور کرتے۔

# كياحضرت طلحه، حضرت عثمان كى ياليسيول سے مطمئن تھے؟

بعض تاریخی روایتوں میں حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کوخاص طور پر نشانہ بنایا گیاہے کہ انہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی حفاظت نہیں کی بلکہ دریر دہ باغیوں کی مد د کی۔ہمارے نز دیک بہ باتیں اس ڈس انفار میشن کا حصہ ہیں جو باغی تحریک نے پھیلائیں اور حضرت علی اور طلحہ رضی اللہ عنہما پر الزامات عائد کیے۔ جیسا کہ آپ اوپر پڑھ چکے ہیں کہ باغی جاہتے تھے کہ جب وہ حضرت عثمان کو شہید کریں تو اس کا الزام حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم پر آ جائے۔اس طرح مقصد باغیوں کا پوراہو اور بدنامی ان حضرات کے حصے میں آئے۔

اس الزام کی تر دیداس بات سے ہو جاتی ہے کہ حضرت طلحہ نے حضرت عثان کی حفاظت پر اپنے جواں سال بیٹے محمد بن طلحہ کو مامور کیاجو ا پنے ساتھی حسن، حسین اور عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہم کے ساتھ خلیفہ کے گھر کا پہرہ دیتے رہے۔ شہادت عثان کے بعد اس باغی تحریک کے خلاف حضرت طلحہ نے زبر دست تحریک پیدا کی اور جنگ جمل میں انہی باغیوں کے خلاف لڑتے ہوئے انہوں نے اپنی اور اینے بیٹے کی جان کانذرانہ پیش کیااور اپنی شہادت سے پہلے یہ تاریخی الفاظ کے: "اے اللہ! میری جان کا بدلہ عثان کو دے دیجیے تا کہ وہ خوش ہو جائیں۔" <sup>106</sup> حضرت طلحہ کے بیٹے محمد بن طلحہ بھی اسی جنگ میں اپنے والد کے ساتھ شہید ہوئے۔ جو شخص حضرت عثان کے لیے اپنی اور اپنی اولا دکی جان پیش کر دے ، اس کے بارے میں بیر کہنا کہ وہ معاذ اللّٰہ باغیوں کے مدد گار تھے ، ایک نہایت ہی لا یعنی بات

حضرت طلحہ رضی اللّٰہ عنہ کے بارے میں کتب تاریخ میں جو روایات آئی ہیں، ان کا خلاصہ یہ ہے:

1۔سب سے مشہور روایت وہ ہے جو بلا ذری نے حضرت سعید بن مسیب رحمہ اللہ سے نقل کی ہے اور اسی کو دیگر مور خین نے بھی درج کیا ہے۔ یہ ایک طویل روایت ہے جس میں انہوں نے نہایت تفصیل سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کی تفصیلات بیان کی ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ اکابر صحابہ ، جن میں حضرت علی ، طلحہ ، زبیر اور سعد رضی اللہ عنہم شامل ہیں ، کی ان غیر معمولی کاوشوں کا ذکر ہے جو انہوں نے خلیفہ کے د فاع میں کیں۔اس روایت میں بعض جملے ایسے ہیں جن سے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں غلط تاثر

Page 237 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> نوم بي ميز ان الاعتدال ـ راوي 4541 ـ 4/175

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> طبر ی **-** 146-2/2

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

دیا گیاہے کہ وہ حضرت عثمان کے خلاف تھے اور انہوں نے اپنے بیٹے کو بھی مجبوراً ہی آپ کی حفاظت پر مامور کیا تھا۔ اس روایت کی سند کو دیکھیے تو وہ یہ ہے: هشام بن عمار الدمشقی، محمد بن عیسی بن سمیع، محمد بن أبی ذئب، الزهری، سعید بن المسیب۔ 107 اس روایت کے بارے میں مشہور محدث ابن عدی کا تبصرہ ہم یہال درج کر رہے ہیں:

ابن عدی کہتے ہیں: (محمد بن عیسی بن سمیع) سے روایت کرنے میں حرج نہیں ہے البتہ حضرت عثان کی شہادت کی روایت میں ان پر تنقید کی گئ ہے۔ انہوں نے بیہ روایت دراصل اساعیل بن یجی بن عبید اللہ سے لی ہے جو کہ ضعیف راویوں میں سے ایک ہیں اور اسے ابن الی ذئب کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ اس طرح انہوں نے تدلیس (کمزور راوی کا نام چھپانا اور یہ امپریشن دینا کہ روایت قابل اعتاد ہے) سے کام لیتے ہوئے اساعیل کو حذف کر کے اسے ابن الی ذئب سے منسوب کر دیا ہے۔

صالح جزرہ کہتے ہیں: ہشام بن عمار نے ابن سمیع اور ابن ابی ذئب کے توسط سے حضرت عثان کی شہادت کا واقعہ بیان کیا۔ میں نے ہر طریقے سے یہ کوشش کرلی کہ وہ "حد ثنا ابن ابی ذئب" کا لفظ استعال کریں لیکن انہوں نے انکار کیا اور محض "عن" کا لفظ بی کہتے رہے۔ [لفظ اعن ایک ذو معنی لفظ ہے جس سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ایک راوی نے اپنے استاذ سے روایت بذات خود حاصل کی ہے یا کسی کے توسط سے اس تک یہ پنچی ہے۔ اس کے برعکس لفظ احد ثنا ایک متعین لفظ ہے جو صرف اسی صورت میں بولا جاتا ہے جب راوی اپنے استاذ سے براہ راست اس حدیث کو سنے۔]

صالح بن محمد کہتے ہیں: مجھے محمد بن عیسی کے نواسے محمود نے بتایا کہ میرے نانا کی کتاب میں بیہ روایت اساعیل بن یجی کی وساطت سے ابن افی ذئب سے مروی ہے۔ صالح کہتے ہیں کہ اساعیل روایتیں گھڑتے تھے۔ جب بیہ بات میں نے محمد بن یجی الذہلی کو بتائی تو وہ بولے: "اللّٰہ ہی ہے جو مدد فرمائے۔" 108

واضح رہے کہ اساعیل بن کیجی بن عبید اللہ کے بارے میں تمام ماہرین جرح و تعدیل متفق ہیں کہ یہ صاحب جھوٹے ترین راویوں میں سے
ایک تھے۔ 109 اس روایت میں انہوں نے یہ کوشش کی ہے کہ دفاع عثمان میں حضرت طلحہ، زبیر اور سعد رضی اللہ عنہم کے کر دار کو کم
سطح پر پیش کیا جائے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے کر دار کو نمایاں کیا جائے۔

2۔ بلاذری نے دوسری روایت ابو مخنف کے حوالے سے بیان کی ہے جس کے مطابق معاذ اللہ حضرت طلحہ نے تو حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کا پانی بند کر دیا تھا۔ اس پر حضرت علی رضی اللہ عنہ بہت غضب ناک ہوئے اور انہوں نے خو دیانی پہنچوایا۔ <sup>110</sup>ایک اور روایت میں

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>107</sup> بلاذري - انساب الانثر اف - 6/186

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> ذہبی۔ میز ان الاعتدال۔ راوی نمبر 8039-8049

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> ایضا۔ راوی نمبر 967 – 1/415

<sup>110</sup> بلاذري **-** 6/188

حضرت طلحہ کی حضرت عثمان سے معذرت نقل کی گئی ہے اور جواب میں حضرت عثمان کی شکایت نقل کی گئی ہے کہ جناب آپ نے میرے خلاف بغاوت کی آگ بھڑ کائی اور اب خود ہی اس پر معذرت کررہے ہیں۔ 111 ان دونوں روایتوں کی جو سند بلاؤری نے بیان کی ہے وہ یہ ہے: وقال أبو مخنف کا صحابہ کرام ہے بغض معروف ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ جب حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ نے قاتمین عثمان سے قصاص کی تحریک چلائی توان لو گوں نے خاص معروف ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ جب حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ نے قاتمین عثمان سے قصاص کی تحریک چلائی توان لو گوں نے خاص طور پر آپ کو بدنام کرنے کی کو شش کی کہ ان حضرت نے خود ہی بغاوت برپا کی اور اب خود ہی قصاص کے دعوے دار بن گئے ہیں۔

3. تیسر کی روایت ایک طویل قصہ ہے جو ابن شہاب الزہر کی (741-7476/185) سے مروی ہے۔ اس میں شہادت عثمان کا پورا قصہ تفصیل سے بیان ہوا ہے اور اس میں حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے پانی بند کرد سے کاذکر ہے۔ اس روایت کی سند بلاؤر کی نے یوں بیان کی ہے: حدثنی اُمی من منقطع ہے کیونکہ زہر کی 75/87 میں اس وقت پیدا ہوئے جب شہادت عثمان کو 23 برس گزر چکے تھے۔ یہ معلوم نہیں الزہری۔ یہ سند منقطع ہے کیونکہ زہر کی 75/87 میں اس وقت پیدا ہوئے جب شہادت عثمان کو 23 برس گزر چکے تھے۔ یہ معلوم نہیں ہے کہ انہوں نے یہ روایت کی جاور وہ شخص کس در ہے میں قابل اعتاد تھا۔ زہر کی سے اس روایت کو یونس بن پر یہ الا یلی نے روایت کیا ہے جن کا حافظہ کر ور تھا اور انہیں احمد بن حذیف قرار دیا ہے۔ 112 زہر کی سے بعنی منفی روایات مروی بیاں، وہ تقریباً سب کی سب ایلی بی نے روایت کی ہیں۔

4۔ چوتھی روایت طبری نے واقدی کے حوالے سے نقل کی ہے۔ اس کے مطابق حضرت طلحہ نے معاذ اللہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کو محصور کرنے کا حکم جاری کیا اور اس پر حضرت عثمان نے ان کے خلاف بددعا کی۔ روایت کی سندیہ ہے: قال محمد (بن عمر المواقدی): وحدثنی ابراهیم بن سالم، عن أبیه، عن بسر بن سعید، قال: وحدثنی عبد الله بن عیاش بن أبی ربیعة۔ سند کو دیکھنے پر اس روایت کا جھوٹ واضح ہو جاتا ہے کہ اس کے مرکزی راوی واقدی ہیں۔ انہوں نے اس روایت کو ابراہیم بن سالم سے روایت کیا ہے جو کہ منکر (سخت ضعیف) روایتوں کے لیے مشہور ہیں۔ 113

غرض ہے کہ جتنی بھی تاریخی روایتوں میں بے ذکر ملتا ہے کہ حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ نے باغیوں کاساتھ دیا، ان سب کی سند میں کوئی نہ کوئی ایسے مشکوک راوی موجو دہیں جو جھوٹ نقل کرنے میں مشہور ہیں یا پھر ان راویوں کے نام نامعلوم ہیں۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ باغیوں نے اکابر صحابہ کے خلاف ڈس انفار میشن کی مہم چلائی تھی تاکہ خلیفہ کو شہید کرنے کا الزام ان پر آئے، بیہ تاریخی روایتوں میں شامل ہو گئی۔ حضرت طلحہ، خلیفہ مظلوم کے خلاف کسی بھی اقدام سے بری تھے اور انہوں نے اپنی اور اپنے جو اں سال بیٹے کی جان دے

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات Page 239 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> الضاً - 6/196

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> ذہبی۔ میز ان الاعتدال۔ راوی نمبر 9932–7/320

<sup>1/152-95</sup> ايضاً - راوي نمبر 95-1/15

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

کراس الزام کواپنے خون سے دھو دیااور انہی قاتلین عثان کے خلاف لڑتے ہوئے شہید ہوئے۔

اگر روایتوں ہی پر اعتماد کر ناضر وری ہو تو ہم یہاں چند اور روایتیں پیش کر رہے ہیں جن میں حضرت عثمان اور حضرت طلحہ کے گہرے تعلقات نمایاں ہوتے ہیں:

وحدثنی عمر، قال: حدثنا علی، عن إسحاق بن يحبی، عن موسی ابن طلحة: موسی بن طلحه كابيان به كه حفرت طلحه نے حضرت عثمان كے پچإس بزار دينے تھے۔ ايك دن حضرت عثمان معجد ميں آئے تو حضرت طلحه نے كہا: "آپ كامال حاضر بے، اسے لے ليجيہ۔" انہوں في جواب ديا: "ابو محمد! يہ تو آپ بى كامال ہے اور آپ كى مروت اور شرافت كاصله ہے۔ 114

وأما سیف، فإنه روی فیما کتب به إلي السري، عن شعیب، عنه، عن أبي حارثة وأبي عثمان و محمد وطلحة: (شهادت عثمان کے بعد) جب آدھی رات ہوئی تو مر وان، زید بن ثابت، طلحہ بن عبید الله، علی، حسن، کعب بن مالک اور دیگر صحابہ رضی الله عنهم ان کے گھر پہنچ۔ جنازے کے مقام پر خواتین اور بیچ بھی پہنچ۔ یہ سب حضرات، عثمان کے جنازے کولائے اور مر وان نے ان کی نماز جنازہ پڑھائی۔ پھر وہال سے وہ بقیع میں انہیں لے گئے اور د فن کر دیا۔ 115

# كياحضرت عبدالرحمن، حضرت عثمان كى پاليسيوں سے مطمئن تھے؟

باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف جو پر اپیگنڈا کیا، اس سے وہ یہ ثابت کرنا چاہتے تھے کہ اکابر صحابہ حضرت عثمان کی پالیسیوں سے مطمئن نہ تھے۔ اس کے لیے انہوں نے ڈس انفار ملیشن کھیلائی اور یہی باتیں روایتوں کا حصہ بن گئیں۔ اکابر محد ثین نے تو ان روایتوں کا جھوٹ دیکھ کر ان سے اعتبانہ کیا مگر محمد بن عمر الواقدی، جو خو د بھی کذاب مشہور ہیں اور ہر طرح کی روایتیں بیان کرنے میں ید طولی رکھتے ہیں، نے انہیں اپنی کتابوں میں درج کر لیااور انہی کی بدولت یہ بعد کی کتب تاریخ کا حصہ بن گئیں۔

حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ، جنہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو خلیفہ منتخب کیا تھا، کے بارے میں بلاذری نے بعض ایسی روایتیں نقل کی ہیں جن کے مطابق حضرت عبد الرحمن، حضرت عثمان سے اس وجہ سے سخت ناراض تھے کہ انہوں نے حضرت ابو ذر غفاری کو ربذہ بھیجا تھا۔ انہوں نے اپنے مرض الموت میں حضرت عثمان کا بھیجا ہوا پانی بھی نہیں پیااور یہ قسم کھائی کہ وہ حضرت عثمان سے کبھی بات نہ کریں گے۔ بلاذری نے ایسی تین روایتیں نقل کی ہیں اور تینوں کا ماخذیہی واقدی صاحب ہیں۔ اسنادیہ جین :

حدثني محمد بن سعد عن الواقدي عن إبراهيم بن سعد عن أبيه.

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

33H/3/1-4/42-0/<del>7.</del>

Page 240 of 507

\_\_\_

<sup>35</sup>H/3/1-462\_\_\_35H/3/1-462

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>طبر ی\_\_474-35H/3/1-474

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

حدثني محمد بن سعد عن الواقدي عن محمد بن صالح عن عبيد بن رافع عن عثمان بن الشريد.

حدثني محمد بن سعد عن الواقدي عن محمد بن عبد الله عن أبيه عن عبد الله بن ثعلبة بن صعير.

حدثني مصعب بن عبد الله الزبيري عن إبراهيم بن سعد عن أبيه.

آپ خود دیکھ سکتے ہیں کہ پہلی تین روایتوں کی سند میں واقدی صاحب موجود ہیں اور یہ انہی کا پھیلایا ہواافسانہ ہے۔ چوتھی سند مشہور نساب مصعب زبیری کی ہے مگر اس میں صرف اتنی بات ہے کہ حضرت عبد الرحمٰن کی نماز جنازہ حضرت سعد یا حضرت زبیر رضی اللہ عنہم نے پڑھائی۔اس کے علاوہ اور کوئی منفی بات اس روایت میں موجود نہیں ہے۔

عبد الرحمن کی حضرت عثمان رضی اللہ عنہماسے ناراضی الیی بات تھی جسے پورے مدینہ میں مشہور ہو جاناچاہیے تھا اور بہت سے لوگوں کو اسے بیان کرناچاہیے تھا۔ دوسری صدی ہجری تک پہنچتے پہنچتے یہ روایت اتنی مشہور ہو جانی چاہیے تھی کہ ہر شخص کو معلوم ہوتی لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ سوائے واقدی کے اور کسی کو بیہ بات معلوم نہیں ہے۔ دلچسپ امریہ ہے کہ بلاذری اس روایت کو محمد بن سعد کے توسط سے واقدی سے روایت کرتے ہیں اور ابن سعد کی اپنی کتاب "الطبقات الکبری" میں ان روایتوں کا سراغ نہیں ماتا ہے۔

اس کے برعکس ہمیں یہ روایت بھی ملتی ہے کہ حضرت عثمان، جب حج کے لیے جایا کرتے تھے تو وہ اپنے پیچھے حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہما ہی کو قائم مقام خلیفہ بنا کر جاتے تھے۔ <sup>117</sup>اس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت عثمان اور عبد الرحمن رضی اللہ عنہما میں بہترین تعلقات قائم تھے۔ ممکن ہے کہ ان کے مابین کوئی چھوٹی موٹی بات ہو گئی ہولیکن پر اپیگنڈ اکے ماہرین نے ایک کو دس بنا کر بیش کیا تا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف اپنی مہم چلائی جائے۔

# كياحضرت عمار، باغي تحريك ميں شامل تھ؟

حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہماایک جلیل القدر صحابی ہیں اور بالکل اوا کل میں اسلام لائے۔ ان کے والدین یاسر اور سمیہ رضی اللہ عنہما، اسلام کے اولین شہداء میں شار ہوتے ہیں۔ حضرت عمار کی پوری زندگی دین اسلام کے لیے وقف رہی اور اس میں ایک بھی منفی بات نہیں ملتی ہے۔ آپ عہد صدیقی و فاروتی میں کوفہ کے گور نررہے۔ بعض تاریخی روایات میں حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہا پر یہ تہمت لگائی گئے ہے کہ وہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف اٹھنے والی باغی تحریک کا حصہ تھے۔ اس تہمت کی وجہ بظاہر یہ معلوم ہوتی ہے کہ باغیوں کو اپنی تحریک کے قدو کاٹھ میں اضافہ کرنے کے لیے پچھ الیمی شخصیات در کار تھیں جن پر وہ فخر کر سکیں۔ انہیں حضرت عمار رضی اللہ عنہ موزوں شخصیت نظر آئے اور انہوں نے ان سے متعلق روایات وضع کرکے پھیلا دیں۔

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> بلاذري ـ انساب الاشر اف ـ 172-6/171

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>ابن عساكر ـ. تاريخ دمثق ـ 39/208

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

ہم نے کوشش کی ہے کہ ان تمام روایات کو جمع کیا جائے جن میں حضرت عمار رضی اللہ عنہ پریہ الزام موجود ہواور ان روایتوں کی سند کا جائزہ لیا جائے کہ ان میں کون سے راوی موجود ہیں۔ کتب تاریخ میں ایسی کل 10روایتیں ہمیں مل سکی ہیں۔ ان کا تجزیہ یہ ہے:

| بقیه<br>روایات | نا قابل اعتماد راویوں کے نام اور ان کی بیان کر دہ روایات                | نا قابل اعتاد<br>روایات کی تعداد | کل<br>روایات | تاریخ کی کتاب                    |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--------------|----------------------------------|
| -              | قافه عقیلی: 1                                                           | 1                                | 1            | ابن سعد (845-845) (168-230)      |
| -              | ابو مخنف و کلبی: 1- بهزین اسد: 1- بونس بن یزید<br>الایلی: 1- نامعلوم: 1 | 4                                | 4            | بلافرى (d. 279/893)              |
| -              | واقدى: 1-سيف بن عمر: 2                                                  | 3                                | 3            | طبري (922-310/838)               |
| -              | محمد بن شعيب: 1- مجالد: 1                                               | 2                                | 2            | ابن عساكر-499-571/1106)<br>(1175 |
| -              | 10                                                                      | 10                               | 10           | ٹو ٹل                            |

ان میں سے چار بلاذری نے نقل کی ہیں، تین طبری نے، ایک ابن سعد نے اور دو ابن عساکر نے۔ ان دس کی دس روایتوں کی سند میں ایسے راوی موجو دہیں جو کہ یا تو کذاب کے درجے میں آتے ہیں، یاسخت ضعیف اور کمزور راوی ہیں اور یا پھر ان کے حالات نامعلوم ہیں۔ یہاں ہم ان تمام اسناد کو پیش کرکے ان پر اپنا تبصرہ کر رہے ہیں:

1۔ حدثنا عباس بن هشام بن محمد عن أبي مخنف في إسناده۔ 118 اس روایت کے مطابق حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے بیت المال سے کچھ زیورات لے لیے۔ معاذ اللہ ان کی اس کر پشن پر حضرت عمار رضی اللہ عنہ نے اعتراض کیا تو حضرت عثمان نے انہیں اتنی مار پڑوائی کہ وہ بے ہوش ہو گئے۔ اس روایت کے جھوٹا ہونے کے لیے اتناہی کافی ہے کہ اس کی سند میں عباس بن ہشام کلبی اور ابو مخنف موجو دہیں جن کا صحابہ سے بغض معروف ہے۔ ان دونوں کے پچ میں ایک لنگ غائب ہے جو کہ یقیناً عباس کے والد ہشام کلبی ہوں گے۔

2۔ حدثنا روح بن عبد المؤمن المقرئ، وأحمد بن إبراهيم الدورقي، حدثنا بهز بن أسد، حدثنا حصين بن غير، عن جهيم الفهري۔ 21 اس روايت ميں بھی حضرت عمار رضی اللہ عنہ پر تشدد کا ذکر ہے۔ اس کے راویوں میں سب سے پہلی کڑی جہیم الفہری ہیں جن کے بارے میں پچھ معلوم نہیں کہ یہ کون صاحب سے اور کس در جے میں قابل اعتماد سے ؟ آیا یہ بھی باغی تحریک کا حصہ سے یا نہیں، ہمیں معلوم نہیں ہے۔ ایک اور راوی بہز بن اسد ہیں جن کے بارے میں معلوم ہے کہ یہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف تعصب

عهد صحابه اور جديدذ بمن كے شبهات عبد صحابه اور جديدذ بمن كے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> بلاذرى **-** 6/161

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> ال**يناً -** 6/165

#### ر کھتے تھے۔

3۔ قد روی أیضا۔ <sup>121</sup> اس روایت میں بلا ذری نے سند ہی نہیں دی ہے بلکہ "روایت کیا گیاہے" کہہ دیاہے۔ اس کے مطابق حضرت عثان نے حضرت عمار رضی اللہ عنہما کو جلاو طن کرنے کاارادہ کیا تھا۔ ظاہر ہے کہ جب سند ہی نہ ہو توبات بالکل بے بنیاد ہوتی ہے۔

4۔ أحمد بن إبراهيم الدورقي، وهب بن جرير بن حازم، أبي، يونس بن يزيد الأيلي، الزهري-122 يه وبى روايت ہے جو اوپر عباس كلبى اور ابو مختف كے حوالے سے بيان ہوئى ہے۔ اس كى سند ميں يونس بن يزيد الا يلى ہيں جو كه حضرت معاويه رضى الله عنه كے آزاد كر دہ غلام شھے۔ ان كے بارے ميں ماہرين جرح و تعديل ميں اختلاف ہے كه به قابل اعتاد ہيں يا نہيں۔ ان كے بارے ميں امام احمد بن صنبل كا كہنا يہ ہے كہ يه زہرى سے منكر (انتهائى عجيب وغريب) قتم كى روايتيں كرتے ہيں۔ 123 پھر ايلى اس روايت كو ابن شهاب الزہرى سے منسوب كرتے ہيں جو كه اس واقعہ كے كم از كم 24 برس بعد 58/677 ميں پيدا ہوئے۔ اگر زہرى نے واقعى يه روايت بيان الزہرى سے منسوب كرتے ہيں جو كه اس واقعہ كے كم از كم 24 برس بعد 58/677 ميں پيدا ہوئے۔ اگر زہرى نے واقعى يه روايت بيان كر چكے ہيں كہ زہرى سے صحابہ كرام سے متعلق جتنى بھى منفى روايتيں مر وى ہيں، وہ سب كى سب يونس الا يلى كے توسط سے مر وى ہيں، وہ سب كى سب يونس الا يلى كے توسط سے مر وى ہيں۔ مزيد تفصيل كے ليے آب باب 2 ديكھ سے ہیں۔

اس طرح سے معلوم ہو تاہے کہ بلاذری نے حضرت عمار رضی اللہ عنہ کی مخالفت سے متعلق جو چار روایات نقل کی ہیں، وہ سب کی سب ضعیف یاموضوع ہیں۔اب ہم طبری کی روایتوں کی طرف آتے ہیں۔

5۔ رجع الحدیث إلی حدیث سیف، عن شیوحه ۔ 124 اس روایت کے مطابق حضرت عمار اور عباس بن عتبہ بن ابی اہہب کے در میان کچھ تلح کلامی ہوئی تھی جس پر حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے ان دونوں کو سزادی تھی۔ اس وجہ سے حضرت عمار رضی اللہ عنہ ان کے سخت خلاف ہو گئے تھے۔ حضرت عمار کاجو کر دار ہمارے سامنے ہے، اس کی روشنی میں یہ بات بعید از قیاس ہے کہ ایک معمولی واقعے کی بنیاد پر وہ اس انتہا پر چلے گئے ہوں گے کہ انہوں نے باغی تحریک میں شمولیت اختیار کر لی۔ سند میں سیف بن عمر ہیں جو کس طرح بھی قابل اعتاد نہیں۔

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات Page 243 of 507

•,

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>ز ہبی۔ میز ان الاعتد ال۔راوی نمبر 1326

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> بلاذرى **-**6/169

<sup>122</sup> الضاً - 6/208

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>ز ہیں۔راوی 9932–7/320

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> طبر ی - 394-3/1

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

6 قال محمد بن عمر: وحدثني عبد الله بن محمد، عن أبيه - 125 اس روايت كم مطابق جب باغيول ني مدينه كا محاصره كياتو حضرت سعد بن ابی و قاص، حضرت عمار رضی الله عنهما کے پاس گئے اور انہیں قائل کرنے کی کوشش کی کہ وہ چل کر ان باغیوں سے مذاکرات کریں اور انہیں واپس بھیج دیں۔ حضرت عمار نے اس سے صاف انکار کر دیا۔ یہ روایت، محمد بن عمر الواقدی کی روایت کر دہ ہے جن کے نا قابل اعتماد ہونے پر ہم اس کتاب میں جگہ جگہ گفتگو کرتے آرہے ہیں۔

7ـحدثني عبد الله بن أحمد بن شبويه، قال: حدثني أبي، قال: حدثني عبد الله، عن إسحاق بن يحيى، عن موسى بن طلحة۔ <sup>126</sup> یہ بھی وہی روایت ہے جس میں عباس بن عتبہ کے ساتھ حضرت عمار کی تلح کلامی کا ذکر ہے۔ اس روایت کی سند کو بھی دیکھیے تواس کا آغاز ہی عبد اللہ بن احمد بن شبویہ اور ان کے والد سے ہو تا ہے۔ ان دونوں حضرات کے حالات نامعلوم ہیں اور ہم نہیں جانتے کہ یہ کس درجے میں قابل اعتماد ہیں۔ پھر یہ کسی عبد اللہ سے روایت کرتے ہیں اور اس نام کے سینکٹروں راوی موجو دہیں اور اس بات کا تعین ممکن نہیں ہے کہ یہاں کون سے عبداللہ مراد ہیں۔

اس تفصیل سے معلوم ہو تاہے کہ طبری میں بھی حضرت عمار رضی اللہ عنہ کے بارے میں جو روایات ملتی ہیں، وہ سند کے اعتبار سے انتہائی کمزور ہیں۔ اب ہم ابن سعد کی واحدروایت پر تبصرہ کرتے ہیں۔

8 أخبرنا سليمان بن حرب قال أخبرنا حماد بن زيد عن أيوب عن قنافة العقيلي عن مطرف 127 اس روايت كم مطابق مطرف بیان کرتے ہیں کہ وہ حضرت عمار رضی اللّٰہ عنہ کے پاس آئے اور ان سے بوجھا کہ جب ہم لو گوں نے حضرت عثان رضی اللّٰہ عنہ کی دل و جان سے بیعت کی تھی تو آپ نے ان کی مخالفت کیوں کی؟اس پر حضرت عمار خاموش رہے اور انہوں نے کوئی جواب نہ دیا۔ اس روایت کی سند میں قنافہ العقیلی ہیں جن کے حالات معلوم نہیں ہیں۔ عین ممکن ہے کہ یہ صاحب بھی باغی تحریک کا حصہ رہے <sup>ہ</sup> ہوں یا پھر ان کے پر اپیگنڈے سے متاثر ہوئے ہوں۔ اس طرح سے ابن سعد کی بیر روایت بھی سخت ضعیف ہے۔

اب ہم ابن عساکر (1175-571/1106-571) کی بیان کر دہ دوروایتوں کی طرف آتے ہیں۔ ابن عساکر کازمانہ چونکہ ان واقعات کے 500 سال بعد کاہے،اس وجہ سے ان کی اسناد بہت طویل ہیں۔

9\_أخبرنا أبو محمد هبة الله بن أحمد وعبد الله بن أحمد وأبو تراب حيدرة بن أحمد – إجازة – قالوا: نا عبد العزيز بن أحمد - لفظا - أنا عبد الرحمن بن عثمان بن أبي نصرنا أبوبكر أحمد بن محمد بن سعيد، وأبو الميمون البجلي، قالا: نا أبو عبد الملك أحمد بن إبراهيم بن بسر، نا محمد بن عائذ، .... قال: وسمعت غير واحد منهم محمد بن شعيب يخبر

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 244 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> ال**ضاً -** 3/1-411

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> ال**يضاً -** 3/1-458

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> ابن سعد 3/79

عن معید بن عبد العزیز ـ 128 اس روایت کے مطابق جب حضرت عثمان نے تحقیقات کے لیے حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہم کو مصر بھیجاتو وہ وہیں رک گئے اور انہوں نے کہا: "میں عثمان کی بیعت سے اس طرح نکل آیا جیسے میں اپنا یہ عمامہ کھول رہاہوں۔" اس پر باغی تحریک کے سرکر دورکن محمد بن ابی حذیفہ نے انہیں اور ان کے ساتھیوں کو40,000 دینار دیے۔

یہ روایت، درایت کے ساتھ ساتھ سند کے اعتبار سے سخت ضعیف ہے۔ اس میں حضرت عمار رضی اللہ عنہ پر یہ الزام عائد کیا گیا ہے کہ انہوں نے معاذ اللہ 40,000 دینار کی رشوت لے کر خلیفہ کے خلاف بخاوت کر دی۔ ایک ایسا شخص جس نے مکہ کے اندر تپتی ریت پر کفار کا ظلم سہاہو، کا کر داریہ نہیں ہو سکتا کہ وہ باغیوں سے مل جائے۔ سند کے اعتبار سے بھی یہ ایک منقطع روایت ہے جس کا آغاز سعید بن عبد العزیز (d. 167/784) سے ہو رہا ہے۔ سعید اگر چہ ایک قابل اعتباد راوی بیں تاہم ان کا زمانہ شہادت عثمان کے بہت بعد کا ہے۔ واللہ العزیز (عمر کوسوسال بھی مان لیاجائے تب بھی وہ شہادت عثمان کے بہت بعد پیدا ہوئے ہیں۔ عین ممکن ہے کہ انہوں نے یہ روایت کی باغی راوی سے سن کربیان کی ہولیکن اس کے نام کا ذکر نہ کیا ہو۔ سعید سے یہ روایت محمہ بن شعیب نے حاصل کی ہے جو کہ قابل اعتباد راوی نہیں ہیں۔

10۔ أخبرنا أبو علي الحداد وغيره في كتبهم، قالوا: أنا أبوبكر بن ريذة، أنا سليمان بن أحمد، نا أبو حليفة، نا أبو عمر حفص بن عمر الحوضي، نا الحسن بن أبي جعفر، نا مجالد، عن الشعبي، قال: ـ <sup>131</sup> السروايت كے مطابق مشہور تابعی مسروق رحمہ اللہ نے مالک الاشتر سے فرمایا: "آپ لوگوں نے حضرت عثمان کو اس حالت میں قبل کیا جب وہ روزے کی حالت میں عبادت کررہے تھے۔" اشتر نے یہ بات حضرت عمار رضی اللہ عنہ تک پہنچادی تو انہوں نے آکر کہا: "واللہ! عثمان نے عمار کو سزادی، ابو ذر کو جلاوطن کیا اور چرا گاہیں محفوظ کیں اور آپ کہہ رہے ہیں کہ انہیں روزے کی حالت میں عبادت کرتے قبل کیا گیا۔" مسروق نے کہا: "آپ لوگوں کو دو چیزوں میں سے ایک کا انتخاب کرنا چاہیے تھا، یا تو جتنی آپ کو سزا ملی تھی، اتنا ہی بدلہ لے لیتے یا پھر صبر کرتے اور اللہ تعالی صبر کرنے والوں کے لیے بہت اچھا ہے۔" یہ من کر حضرت عمار اس طرح غاموش ہو گئے گویا کہ ان کے منہ میں پھر ڈال دیا گیاہو۔

اس روایت میں حضرت عمار رضی اللہ عنہ پریہ الزام عائد کیا گیاہے کہ وہ باغی تحریک کے ساتھ تھے۔اس کی سند کو دیکھیے تواس میں

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات Page 245 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> ابن عساكر ـ 39/423

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> و<sup>7</sup> بي ميز ان الاعتدال - راوي نمبر 3234 – 3/218

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> ايضاً ـ راوي نمبر 7678 ـ 7675

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> ابن عساكر **ـ 39/49**4

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

مجالد بن سعيد موجو د ہيں جو قابل اعتاد نہيں ہيں۔<sup>132</sup>

آپ ان دس کی دس روایات کے تجزیے کو دیکھ سکتے ہیں کہ ان کی اسناد ضعیف ہیں اور ان میں وہ راوی آتے ہیں جو قابل اعتماد نہیں تھے۔ عام طور پر ایسے راویوں کا طریقہ یہ ہو تاہے کہ اگر وہ جھوٹ نہ بھی گھڑتے ہوں تب بھی سنی سنائی بات کو بغیر تحقیق کے آگے بیان کر دیتے ہیں۔ باغی تحریک کے اندر قد آور شخصیات کی کمی تھی اور یہ ان کی ضرورت تھی کہ وہ کم از کم کچھ صحابہ کو اپناسا تھی ظاہر کریں تا کہ ان کی ساکھ (Credibility) بہتر ہو اور اس کی مد دسے وہ مزید نوجوانوں کو ورغلا سکیں۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے بعض صحابہ کے بارے میں بیہ پراپیگنڈا کیا کہ وہ ان کے ساتھی تھے۔اس پراپیگنڈامیں سب سے نمایاں نام حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہما کا تھا۔اس سے باغیوں کو دو فوائد حاصل ہوئے: ایک توبیر کہ شہادت عثان کالزام ایک جلیل القدر صحابی پر آیااور دوسرے پیر کہ ان کی تحریک کو تقویت ملی کہ صحابہ بھی ان کے ساتھ شامل تھے۔

ہم نے کوشش کی ہے کہ سبھی اہم کتب تاریخ میں حضرت عمار رضی اللہ عنہ سے متعلق ایسی روایتوں کو تلاش کیا جائے اور باوجو دبھر پور کوشش کے ہمیں یہی دس روایتیں مل سکی ہیں۔ ہم یہ دعوی تو نہیں کرتے کہ ان کے علاوہ حضرت عمار کے بارے میں کو کی روایت موجو د نہیں ہو گی تاہم آپ کے بارے میں جو کچھ کہا گیاہے،وہ ان روایتوں میں آگیاہے۔اگر آپ کوان کے علاوہ کوئی روایت ملے، تو اس کی سند کو ضرور دیکھ لیجیے۔ ہمیں یقین ہے کہ ایسی تمام روایات کی سند میں کوئی نہ کوئی ایساشخص ضرور ہو گاجو کہ قابل اعتماد نہیں ہو

### کیا حضرت ابو ذر غفاری کو جلاو طن کیا گیا؟

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پریہ تہمت بھی عائد کی گئی ہے کہ انہوں نے جلیل القدر صحابی حضرت ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ کو مدینہ سے جلا وطن کر کے ربذہ بھیج دیا تھا جہاں انہوں نے اپنے خاندان کے ساتھ رہائش اختیار کی اور وہیں پر ان کی وفات ہوئی۔ تاریخی روا پتوں میں اس کا افسانہ کچھ یوں بیان کیا گیاہے کہ حضرت ابو ذرر ضی اللہ عنہ مدینہ میں دولتمندوں پر کڑی تنقید کرتے تھے۔ حضرت عثان کے مشورے سے وہ شام چلے گئے۔ جب عبداللّٰہ بن سبانے یہاں اپنے قدم جمانے چاہے تو حضرت ابو ذر ہی کے پاس آیااور انہیں امیر اور غریب کے فرق کی طرف توجہ دلائی۔اس پر حضرت ابو ذراس کی باتوں سے متاثر ہوئے اور گورنر شام حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس گئے اور ان سے بحث کی کہ مال کو غرباء میں تقسیم کر دینا جاہیے اور دولت مندوں کو دولت اکٹھا کرنے سے روکا جائے۔ حضرت معاویہ نے جواب دیا کہ حکومت امر اء سے زکوۃ ہی وصول کر سکتی ہے اور وہ کی جار ہی ہے۔ اس پر حضرت ابو ذر ناراض ہو کر مدینہ آ گئے اور یہاں بھی امراء کے خلاف اپنی تحریک جاری رکھی۔اس تحریک نے مدینہ میں بھی مسائل پیدا کیے جن کی وجہ سے حضرت عثان رضی الله عنه نے انہیں ربذہ کی جانب بھیج دیا۔ اسی افسانے کی بنیاد پر موجو دہ دور کے بعض کمیونسٹ حضرات نے حضرت

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 246 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> زهبی ـ راوی نمبر 7076 ـ 6/23

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ابو ذر غفاری رضی الله عنه کو بھی معاذ الله کمیونسٹ قرار دیاہے۔

مناسب رہے گا کہ ان روایات کا جائزہ بھی لے لیا جائے جن میں یہ واقعات بیان ہوئے ہیں۔ بلاذری نے اس ضمن میں گیارہ روایتیں نقل کی ہیں جو کہ یہ ہیں:

1-وقالوا:۔ 133 یہ وہی روایت ہے جس میں حضرت ابو ذررضی اللہ عنہ کی امر اء پر تنقید اور جلاوطنی کا ذکر ہے۔ بلا ذری نے اس کی سند بیان نہیں کی بلکہ محض قالوا (انہوں نے کہا) کہہ کر روایت بیان کر دی ہے۔ ان کے عام طریقے کے مطابق وہ ایسااس وقت کہتے ہیں جب وہ سند کو پہلے بیان کر چکے ہوں۔ اس سے پچھلی روایت کی سند ہہے: حدثنا روح بن عبد المؤمن المقرئ، وأحمد بن إبراهيم الدورقي، حدثنا بھز بن أسد، حدثنا حصین بن غیر، عن جھیم الفھری۔ اس سند پر ہم او پر تبصرہ کر چکے ہیں کہ جہیم الفہری کے حالات نامعلوم ہیں اور بہز بن اسد، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف متعصب تھے۔

2۔ حدثنی عباس بن هشام، عن أبيه، عن أبيه عن الله عنها بن حدیج، عن كمیل بن زیاد۔ به روایت كمیل بن زیاد كابیان ہے كہ میں اس وقت مدینہ میں تھا جب حضرت عثمان نے ابو ذر رضى الله عنهما كو پہلے شام اور پھر ربذہ بھيجا۔ اس روایت كے سبھى راوى حضرت عثمان رضى الله عنها كو پہلے شام اور پھر اربذہ بھيجا۔ اس روایت كے سبھى راوى حضرت عثمان رضى الله عنه سے بغض كے ليے مشہور ہیں۔ خاص طور پر كمیل بن زیاد كے بارے میں توبه بھى بیان ہواہے كه وہ قاتلین عثمان كى پارٹى میں شامل سے اور ایک موقع پر انہول نے حضرت عثمان پر خود قاتلانہ حملے كا منصوبہ بنایا تھاجو ناكام رہاتھا۔ باتى، عباس بن بشام كلبى، ان كے والد اور ابو مخنف تواس معاطے میں اسے مشہور ہیں كه مزید كسى تبصرے كى ضرورت نہیں ہے۔

3۔ حدثنی بکر بن الهیشم، عن عبد الرزاق عن معمر عن قتادة۔ اس روایت میں بھی جلاوطنی کا ذکر ہے اور یہ بیان ہواہے کہ حضرت الو ذرکی جلاوطنی پر حضرت علی، حضرت عثمان رضی اللہ عنہم کے پاس آئے اور ان سے تلح کلامی کی۔ اس کی سند میں موجود بکر بن الہیثم کے بارے میں معلوم نہیں کہ یہ کون صاحب ہیں اور کس درجے میں قابل اعتماد ہیں؟ ممکن ہے کہ یہ بھی باغی تحریک کا حصہ رہے ہوں۔ ممکن ہے کہ یہ مشہور کذاب ہیثم بن عدی (207/823) کے صاحبز ادے ہوں جو کہ صحابہ کرام کے ساتھ اپنے بغض کے لیے مشہور ہے۔ 134

4۔ قد روی أیضا۔ اس روایت میں یہ بیان کیا گیاہے کہ حضرت عثمان، ابو ذر کے بعد عمار بن یاسر رضی اللہ عنہم کو بھی جلا وطن کرنا چاہتے تھے مگر حضرت علی رضی اللہ عنہ کی تنقید کے باعث اس سے بازرہے۔سند کو دیکھیے تو بلا ذری صاحب نے محض قدروی ایضا (یعنی روایت کیا گیاہے) پر اکتفاکیاہے اور کسی راوی کانام نہیں دیاہے۔اندازہ کیا جاسکتاہے کہ یہ راوی کون لوگ ہوں گے ؟

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> بلاذرى ـ انساب الاشر اف ـ 6/166

<sup>134</sup> زهبی-سیر الاعلام النبلا- شخصیت نمبر 6546-ص 4113

علوم اسلامیه پروگرام ۔۔۔مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

6-5-حدثني محمد عن الواقدي عن موسى بن عبيدة عن عبد الله بن خراش الكعبي، وحدثني محمد عن الواقدي عن شيبان النحوي عن الأعمش، عن إبراهيم التيمي عن أبيه-ان روايتول كم مطابق ايك صاحب في حضرت ابوذر سے يو چھاكه آب كوكس چيز في ربذه ميل لا پھینکا؟انہوں نے جواب دیا: "عثمان اور معاویہ کے لیے میری خیر خواہی نے۔" دوسری روایت کے مطابق انہوں نے امر بالمعروف کا ذکر کیا۔ ان روایتوں کے نا قابل اعتاد ہونے کے لیے اتناہی کافی ہے کہ سند میں مجمد بن عمر الواقدی موجود ہیں۔ پھر ابراہیم التیمی بھی نا قابل اعتاد راوی ہیں۔ ابو حاتم نے انہیں "منکر الحدیث" قرار دیاہے جبکہ امام بخاری کے نزدیک ان کی بیان کر دہ روایتیں ثابت نہیں

7-حدثني محمد عن الواقدي عن طلحة بن محمد بن بشر بن حوشب الفزاري عن أبيه. بيروايت بهي واقدى بن كي ب تا جم بير تصوير كا مثبت رخ پیش کرتی ہے۔ اس کے مطابق بشر بن حوشب نے مشہور تابعی حضرت سعید بن مسیب رحمہ اللہ سے حضرت ابو ذرر ضی اللہ عنه کی جلاوطنی کے بارے میں یو چھاتوانہوں نے جواب دیا: "حضرت عثمان نے تو حضرت ابو ذرر ضی اللہ عنہما کواس لیے ربذہ بھیجاتھا کہ وہ خود وہاں رہنا چاہتے تھے۔" ہمارے خیال میں یہی درست بات ہو سکتی ہے کہ حضرت ابو ذر، شہر کے ہنگاموں سے تنگ آکر گاؤں کی کھلی فضامیں رہنا چاہتے ہوں گے، جس کی وجہ سے حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہمانے انہیں وہیں بھجوا دیااور گزارے کے لیے زمین اور مویثی دیے دیے۔

8-10 قال أبو محنف: ابو مخنف كي اس روايت ميں به ذكر ملتا ہے كه حضرت ابو ذر رضى الله عنه ربذه ميں اپني فيملي كے ساتھ مقيم تھے اور وہاں ان کی وفات ہوئی۔ انہوں نے اپنی بیٹی کو وصیت کی کہ جولوگ ان کے جنازے میں آئیں، ان کی دعوت کی جائے۔ ان کی وفات کے بعد کچھ مسافر وہاں سے گزرے جنہوں نے ان کی نماز جنازہ ادا کی اور حسب وصیت ان کی دعوت کی گئی۔ابومخنف کی روایت کے مطابق حضرت جریر بن عبداللہ نے جنازہ پڑھایا جبکہ واقدی کے مطابق حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنهمانے نماز جنازہ کی امامت کی۔ان روایتوں میں کوئی منفی بات نہیں ہے۔ بلا ذری نے یہی روایت دواور اسناد سے بھی نقل کی ہے۔

11 ـ حدثني عن هشام عن العوام بن حوشب عن رجل من بني ثعلبة بن سعد، قال: ـ بيرايك مثبت روايت ہے مگر اس كي سند كمزور ہے ـ اس کے مطابق باغی تحریک کے پچھ لو گوں نے حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ سے ربذہ میں ملا قات کی اور انہیں اس بات کی ترغیب دی کہ وہ ان کے ساتھ شامل ہو جائیں۔اس پر انہوں نے نہایت ہی خوبصورت جواب دیا: "اگر ابن عفان مجھے تھجور کے تنے پر بھی سولی پر لٹکا دیں، تومیں ان کی بات سنوں گا، ان کی اطاعت کروں گا، اپنااحتساب کروں گا اور صبر کروں گا۔ جس شخص نے بھی حکومت کو ذلیل کیا،اس کی توبہ قبول نہ ہو گی۔" یہ سن کر باغی واپس چلے گئے۔<sup>136</sup>روایت کی سند اگر چیہ کمزور ہے کہ اس میں ایک شخص کا نام نامعلوم

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 248 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>1/18</sup>5 ہیں۔ میز ان الاعتدال۔ راوی نمبر 178۔ 1/180

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> بلاذرى ـ 171/5

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

ہے تاہم جو بات اس میں بیان ہو گئ ہے ، وہ حضرت ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ کے کر دار کے عین مطابق ہے۔ طبری نے اس ضمن میں ایک ہی طویل روایت بیان کی ہے جس سے معاملہ صاف ہو جا تاہے:

کتب إلي بھا السري، یذکر أن شعیبا حدثه عن سیف، عن عطیة، عن یزید الفقعسی۔ کے مطابق عبدالل ہ بن ساجب شام آیاتو اس نے حضرت ابو ذر سے کہا: "ابو ذر! آپ کو معاویہ کے اس قول پر تعجب نہیں ہے کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ سب مال اللہ کا مال ہے۔ عالا نکہ ہر چیز اللہ کی ہے۔ ججھے تو خطرہ ہے کہ کہیں وہ مسلمانوں کا سارامال اپنے قبضے میں نہ لے لیس اور مسلمانوں کا نام تک نہ مٹاڈ الیس۔" ابو ذر یہ بن کر معاویہ رضی اللہ عنہما کے پاس گئے اور ان سے اس کی وجہ دریافت کی۔ انہوں نے فرمایا: "ابو ذر! کیا ہم سب اللہ کے بند ہے نہیں ہیں اور مال اس کا مال نہیں ہے۔ کیا یہ مخلوق اس کی مخلوق نہیں ہے؟ اصل حکم اس کا حکم نہیں ہے؟" اب حضرت ابو ذر نے شام میں وعظ شروع کر دیا جس میں آپ امر اء کو اپنامال، غرباء کو دینے کی تلقین کرتے۔ اس سے آپ کے گر دغریب اکٹھ ہو گئے اور امر اء آپ سے نگ آگئے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو ذر مدینہ آئے تو یہاں انہوں نے مختلف نوعیت کی خفیہ مجالس دیکھیں۔ انہوں نے فرمایا: "اہل مدینہ کو سخت غارت گر اور یاد گار دیا گئی ہیں ہوگئی سنادو۔"

جب حضرت عثان سے ابو ذر رضی اللہ عنہما کی ملاقات ہو کی تو انہوں نے ان سے معاملہ دریافت کیا۔ ابو ذر نے جواب دیا: "مسلمانوں کے مال کو اللہ کامال کہنا درست نہیں ہے اور دولت مندوں کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ مال و دولت جمع کریں۔" اس پر حضرت عثان نے جواب دیا: "ابو ذر! میر اید فرض ہے کہ میں اپنی زاہد بننے پر مجبور نہیں کر در! میر اید فرض ہے کہ میں اپنی زاہد بننے پر مجبور نہیں کر سکتا، صرف اتنا کر سکتا ہوں کہ وہ محنت کریں اور کفایت شعاری سے کام لیں۔" اس پر ابو ذر نے ان سے مدینہ سے باہر رہنے کی اجازت طلب کی۔ حضرت عثان نے پوچھا: "کیا آپ مدینہ کی بجائے اس سے کمتر جگہ رہنا پیند کریں گے؟" انہوں نے جواب دیا: "مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا تھا کہ جب مدینہ کی عمار تیں خفیہ اڈے بن جائیں تو میں وہاں سے نکل جاؤں۔" اس پر حضرت عثان نے فرمایا: "الیہ صورت میں آپ کو جو حکم دیا گیا ہے، اس کی تعمیل سجیح۔" اس کے بعد حضرت عثان نے انہیں او نوں کا ایک ربوڑ دیا اور خدمت کے لیے دوسا تھی بھی ان کے حوالے کیے اور ساتھ ہی یہ کہلا بھیجا: "مدینہ آتے رہا تیجیے، ایسانہ ہو کہ آپ دیہاتی بن جائیں۔" چنانچہ ابو ذر اس پر عمل کرتے تھے۔ ان کے حوالے کیے اور ساتھ ہی یہ کہلا بھیجا: "مدینہ آتے رہا تیجیے، ایسانہ ہو کہ آپ دیہاتی بن جائیں۔" چنانچہ ابو ذر اس پر عمل کرتے تھے۔ ان کے حوالے کیے اور ساتھ ہی یہ کہلا بھیجا: "مدینہ آتے رہا تیجیے، ایسانہ ہو کہ آپ دیہاتی بن جائیں۔" چنانچہ ابو ذر اس پر عمل کرتے تھے۔ انہوں نے ربذہ میں ایک مسجد بھی بنائی۔

اس روایت میں سیف بن عمریا کسی اور راوی نے یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ حضرت ابو ذرر ضی اللہ عنہ ، ابن سبا کی باتوں سے متاثر ہو کر امر اء کے خلاف اور غرباء کے حق میں تقریریں کرنے لگے حالا نکہ یہ بات درست نہیں ہے۔ حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ کے بارے میں مشہور ہے کہ آپ ہمیشہ سے یہ تلقین کرتے تھے کہ امر اءز کوۃ سے بھی بڑھ کر اپنامال غرباء میں تقسیم کر دیں۔اس معاملے

<sup>137</sup>طبری-321-3/1

Page 249 of 507 مهر صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

میں عبداللہ بن سباکا کوئی کر دارنہ تھا۔ حضرت ابو ذرا ایک حساس انسان تھے اور سیجھتے تھے کہ کہیں دولت کی کثرت مسلمانوں کے ہاتھ آگئے تھے اور انہیں کو خراب نہ کر دے۔ یہ وہ زمانہ تھاجب فقوعات کی کثرت کی وجہ سے قیصر و کسری کے خزانے مسلمانوں کے ہاتھ آگئے تھے اور انہیں بیت الممال میں رکھنے کی بجائے عام آدمی میں تقسیم کیا جارہا تھا۔ ایسا نہیں تھا کہ اس معاشر سے میں غریب، بہت غریب ہوں اور امیر بہت امیر ہوں بلکہ ہر شخص کی بنیادی ضروریات کی ذمہ داری حکومت نے لے رکھی تھی۔ حضرت عثمان اور معاویہ رضی اللہ عنہماکا موقف یہ تھا کہ حکومت عوام سے صرف زکو ہی جر اوصول کر سکتی ہے۔ غرباء پر مزید خرچ کے لیے دولت مندوں کو ترغیب دلائی جا سکتی ہے، اس سے زیادہ بچھ نہیں کیا جا سکتا۔ ہاں اگر کوئی غیر معمولی صور تحال جیسے قط پیدا ہو جائے تو پھر حکومت ، زکو ہے علاوہ بھی امر اء پر مزید ٹیکس لگاسکتی ہے۔

نقطہ نظر کے اس اختلاف کے سبب حضرت ابو ذرر ضی اللہ عنہ نے یہ پبند کیا کہ وہ شہر چھوڑ کر کسی گاؤں میں چلے جائیں۔حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے پہلے توانہیں قائل کرنے کی کوشش کی لیکن جب وہ قائل نہ ہوئے توانہیں اونٹوں کاربوڑ، جو کہ اس دور کی سب سے بڑی دولت تھی، دے کررخصت کر دیالیکن ساتھ ہی یہ تلقین بھی کی کہ مدینہ آتے جاتے رہیے گا۔اس سے ان دونوں صحابہ کے باہمی تعلقات کا اندازہ ہو تاہے۔

اس قسم کا اختلاف رائے پیدا ہو جانا کوئی بڑی بات نہیں اور انسانوں میں ایسا ہو تار ہتا ہے۔ اب ہوا کہ اس معمولی بات کو باغی تحریک نے اپنے مقاصد کے لیے استعال کیا۔ انہوں نے پہلے کوشش یہ کی کہ حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ کو بھڑکا کر اپنے ساتھ ملالیا جائے اور اس کے حیانے میں نہ آئے اور انہیں جھڑک دیا اور فرمایا: "اگر ابن عفان مجھے کھجور کے تنے پر بھی سولی پر لڑکا دیں، تو میں ان کی بات سنوں گا، ان کی اطاعت کروں گا، اپنا احتساب کروں گا اور صبر کروں گا۔ چس شخص نے بھی حکومت کو ذلیل کیا، اس کی توبہ قبول نہ ہوگی۔ " اس کے بعد ان باغیوں نے صورت حال کو توڑم وڑ کر پیش کیا اور حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ کو جلا وطن کر رکھا ہے حالا نکہ حضرت ابو ذر اپنی مرضی سے بی ربذہ چلے گئے تھے جو کہ ایک بڑی چرا گاہ تھی۔

اس تمام تفصیل سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ کے بارے میں ساری بات محض ایک افسانہ ہے جو باغیوں نے محض آپ کو اپنے ساتھ ملوث کرنے کے لیے گھڑا ہے۔

### كياحضرت عبدالله بن مسعود پر تشدد كيا گيا؟

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ایک جلیل القدر صحافی ہیں اور ان کا ثنار بھی السابقون الاولون میں ہو تا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جن چار صحابہ سے قر آن سکھنے کا تھکم دیا، ان میں ایک حضرت عبداللہ بن مسعود تھے۔ آپ حضرت عمر اور عثان رضی اللہ عنہماکے ادوار میں کوفہ کے بیت المال کے انجارج رہے اور اس کے ساتھ ساتھ تعلیم و تبلیغ میں اپنی زندگی بسر کی۔ آپ کوفقہ میں غیر

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 250 of 507

معمولی مقام حاصل تھااور آپ ہی کی علمی کاوشوں کی بنیاد پر بعد کی صدیوں میں کوفیہ کا فقہی مکتب فکر وجود میں آیا جس کے سرخیل امام ابو حنیفیہ ہنے۔

حضرت عبداللہ، حضرت عثمان رضی اللہ عنہمائے قریبی ساتھیوں میں سے تھے۔ جب حضرت عثمان منتخب ہوئے تو حضرت عبداللہ کو فہ آئے اور یہاں آکر کہا: "ہم نے بقیہ لوگوں میں سے سب سے بہترین شخص کو منتخب کیا ہے اور اس معاملے میں کوئی کو تاہی نہیں کی ہے۔ "<sup>138</sup> جب باغیوں نے مدینہ کا محاصرہ کیا تواس وقت حضرت عبداللہ، اگر چہ وفات پاچکے تھے لیکن انہی کے جلیل القدر شاگر دوں مسروق بن اجدع، اسود بن یزید، شریح بن الحارث اور عبداللہ بن حکم رحمہم اللہ نے اہل کو فہ کو خلیفہ کی مدد کے لیے تیار کیا۔ اس سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت عبداللہ اور ان کے شاگر د، حضرت عثمان رضی اللہ عنہم سے بہت محبت کرتے تھے۔ <sup>139</sup>

باغیوں نے اپنے پر اپیگنڈا کے طور پریہ روایتیں وضع کیں کہ حضرت عبداللہ، حضرت عثمان کے خلاف ہو گئے تھے کیونکہ انہوں نے عبداللہ کو کوڑوں سے پٹوایا تھا۔ یہی پر اپیگنڈ ابعض روایتوں کا حصہ بن کر کتب تاریخ میں آگیا ہے۔لازم ہے کہ ہم اس کی حقیقت بھی دیکھ لیں۔کتب تاریخ میں ہمیں اس ضمن میں دوہی روایتیں مل سکی ہیں جو بلاذری نے نقل کی ہیں:

1۔ حدثنی عباس بن هشام عن أبيه عن أبيه عن أبي مخنف وعوانة في إسنادهما: 140 اس روايت كے مطابق حضرت عبدالله بن مسعود نے گورنر كوفه وليد بن عقبه پر تنقيد كى جس كى پاداش ميں حضرت عثان رضى الله عنهم نے انہيں مدينه بلواكر پٹوايااور انہيں يہال قيد كر دياجس كے دوسال كے اندر حضرت عبدالله وفات پا گئے۔ روايت كى سند كو ديكھيے تواس ميں وہ تمام لوگ موجود ہيں جو كه بعد ميں بغی تحريک كا حصه بنے اور يہ سب كے سب صحابه كرام سے شديد بغض ركھتے تھے۔ ان ميں عباس بن بشام كلبى اور ابو مخنف شامل ہيں۔

2۔ حدثنی اسحاق الفروی أبو موسی، حدثنا عبد الله بن إدریس عن عبد الرحمن بن عبد الله عن رجل نسیه اسحاق: 141 اس روایت کے مطابق حضرت عثمان، حضرت عبداللدر ضی الله عنهما کے گر میں اس وقت گئے جب وہ مرض الموت میں مبتلا تھے۔ اس موقع پر دونوں نے ایک دوسرے کے لیے دعائے مغفرت کی۔ روایت کی سند میں ایک نامعلوم شخص ہے، جس کا نام اسحاق بھول گئے تھے، اور اس کے بارے میں ہم نہیں جانتے ہیں کہ وہ کس درج میں قابل اعتاد تھا۔ صحابہ کرام ایک دوسرے کے لیے دعا کرتے تھے لیکن اس پیرائے میں دعا کے بیان کا مقصد بظاہر یہی معلوم ہو تا ہے کہ اوپر ابو مخنف اور ہشام کلبی کی روایت کی

عهد صحابه اور جدید ذنان کے شبهات مجمد صحابه اور جدید ذنان کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> ابن عساكر ـ 39/212

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> طبري **-** 3/1-401

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> بلاذرى ـ انساب الاشر اف ـ 6/146

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> الضاً - 6/148

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

### تصدیق کی جاسکے۔

جب مدینہ کا محاصرہ کیا گیا تو کو فیہ میں جن لوگوں نے حضرت عثان کی حمایت کے لیے مہم چلائی، ان میں سب سے نمایاں نام حضرت عبد اللہ بن مسعود پر تشدد کیا گیا ہوتا تو کیا ان کے جلیل عبد اللہ بن مسعود پر تشدد کیا گیا ہوتا تو کیا ان کے جلیل القدر شاگرد، باغی تحریک کے خلاف مہم چلا کر کے لوگوں کو حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی مدد کی تر غیب دیتے؟ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ روایت بھی جھوٹے پر اپیگنڈے کا حصہ ہے۔

## خلاصه باب

اس باب میں ہم نے تاریخ کے ابتدائی مآخذ کا ایک تفصیلی سروے کرکے وہ تمام روایتیں جمع کر دی ہیں، جن میں حضرت عثان رضی اللہ عنہ پر تہمتیں موجود ہیں اور ان کی اسناد کا جائزہ لے کر بھی یہ بیان کر دیاہے کہ یہ کس حد تک قابل اعتماد ہیں۔ آپ دیکھ سکتے ہیں کہ کم و بیش ایسی ہر روایت کی سند میں واقدی، ابو مخنف، ہشام کلبی، سیف بن عمریااسی نوعیت کے نا قابل اعتماد راوی موجود ہیں۔ اس کے بعد بھی اگر کوئی شخص ان نا قابل اعتماد راویوں کی باتوں کی بنیاد پر خلیفہ مظلوم سے بدگمانی کرناچاہے تواسے کوئی نہیں روک سکتا ہے۔ ہاں، جو شخص قر آن مجید کومانتا ہے اور اس کے حسن طن کے حکم پر عمل پیراہے، وہ یہ اچھی طرح جان سکتا ہے کہ پر اپیگنڈے اور حقیقت میں کیافرق ہے؟

باغی تحریک کے پراپیگنڈ اکا جھوٹ اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد جس طرح پوراعالم اسلام ان باغی تحریک کے خلاف اٹھ کھڑا ہوا، اس کی کوئی مثال ہمیں نہیں ملتی ہے۔ اگر ان کا پراپیگنڈ ادرست ہو تا تو عالم اسلام میں حضرت عثمان کی شہادت پر اتن بے چینی نہ پائی جاتی بلکہ نعوذ باللہ لوگ شکر کرتے کہ ایک ظالم اور کر پٹ خلیفہ سے نجات ملی۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ پراپیگنڈ المحض جھوٹ تھا اور اس دور کے لوگ بھی اسے جھوٹ ہی شبچھتے تھے۔ ہمارے دور میں البتہ بعض لوگ اس پراپیگنڈ کو بھی جھے بیٹھے اور انہوں نے سیدناعثمان رضی اللہ عنہ پر الزام تراثی شروع کر دی۔ اگر یہ حضرات ان روایتوں کی سند ہی کو دیکھے لیتے تو انہیں ان کی حقیقت معلوم ہو جاتی۔ افسوس کہ اگر ہمارے والدین پر کوئی الزام عائد کیا جائے تو ہم اس کی تحقیق پر زور دیتے ہیں لیکن صحابہ کرام پر الزام عائد کیا جائے تو ہم اس کی تحقیق پر زور دیتے ہیں لیکن صحابہ کرام پر الزام عائد کیا جائے تو انہیں کی گئے۔

ہماری اس عاجزانہ سی کوشش کے باوجود عہد عثانی سے متعلق تاریخ کے قدیم ترین مآخذ میں اگر کوئی روایت الیی رہ گئی ہو، جو آپ کے دور کی منفی تصویر پیش کرتی ہو، تو آپ بلا تکلف اس کی نشاند ہی تیجیے، ان شاءاللہ ہم اس روایت کی تحقیق کو بھی اس کتاب میں شامل کر دس گے۔

ا گلے باب میں ان شاء اللہ ہم حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور کا جائزہ لیں گے۔ جیسے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

کرنے والوں نے ان سے متعلق پر اپیگنڈ اکیا، بالکل اسی طرح حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مخالفین نے ان کے خلاف پر اپیگنڈ اکیا۔ اس کی تفصیلات کا جائزہ بھی ہم ان شاء اللہ اسی طریقے پر لیس گے۔ اس باب کا خلاصہ ہم ان نکات کی صورت میں بیان کر سکتے ہیں:

- باغی تحریکوں کا ایک لا نُف سائنگل ہو تاہے۔ تحریک کو اپنے عہد جو انی تک پہنچنے کے لیے کم وبیش ہیں سال کاوقت در کار ہو تا ہے۔
- خلفاء راشدین کے دور میں باغی تحریک کا پیدا ہونا ایک لازمی امرتھا کیونکہ بہت سے ایسے عناصر موجو دیتھے جو اسلام کی پھیلتی ہوئی سلطنت کو پیند نہ کرتے تھے۔
- باغیوں نے پراپیگنڈا کے ہتھیار سے کام لیا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف تہمتیں تراشیں۔ یہی الزامات تاریخی روایات کا حصہ بن گئے۔الیی تمام روایات کی سند کا جائزہ لیاجائے توان میں اسی باغی تحریک کے راوی نظر آتے ہیں۔
- تمام صحابہ بشمول حضرت علی، طلحہ اور زبیر ، حضرت عثمان رضی اللہ عنہم سے بہت محبت کرتے تھے اور انہوں نے خلیفہ مظلوم کے دفاع کی ہر ممکن کوشش کی اور اس ضمن میں اپنے جواں سال بیٹوں کی زند گیاں بھی داؤیر لگادیں۔
- باغیوں نے متعدد صحابہ جیسے حضرت علی، طلحہ، عبد الرحمن، عبد الله بن مسعود اور عمار بن یاسر رضی الله عنهم پر مختلف تهمتیں تراشیں۔ایسی تمام کی تمام روایات جعلی ہیں۔

#### اسائن منٹس

ا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں باغی تحریک کیوں اور کیسے پیدا ہوئی؟ اس کے عمرانی (Sociological)اسباب کیا تھے؟ باغی تحریکوں کے لائف سائیکل کی روشنی میں جواب دیجیے۔

۲۔ حضرت عثمان نے باغیوں کے مقابلے میں انتہا درجے کی جس نرمی کا مظاہر ہ کیا، اس کے پیچھے کیا عمر انی حقیقیت کار فرمانتھیں؟عرب کے قبائلی معاشرے کے حالات کو پیش نظر رکھتے ہوئے جواب دیجیے۔

سر باغیوں نے حضرت عثان پر جو الزامات عائد کیے، ان کی ایک فہرست تیار کیجیے اور تاریخی روایات کا تجزیہ کر کے بتایئے کہ ان الزامات کی حقیقت کیا تھی؟

ہ۔ قاتلین عثمان کے خلاف حضرت علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے کر دار کو بیان کیجیے۔

۵۔ باغی تحریک کے پیش نظر کیامقاصد تھے؟ کیایہ لوگ اپنے مقاصد میں کامیاب ہو سکے؟ 'ہاں' یادنہیں' دونوں صور توں میں اپنے دلائل بیان کیجیے۔

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

<u>www.islamic-studies.info</u>

# باب5: عهد علوی

اس باب کا مقصدیہ ہے کہ ہم حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور کے بارے میں بیہ جان سکیں کہ:

- چوتھے خلیفہ راشد کا انتخاب کیسے ہوا؟
- جنگ جمل کے اسباب کیا تھے اور اس کے کیانتائج مرتب ہوئے؟
- جنگ صفین کن حالات میں ہوئی اور اس کے کیانتائج مرتب ہوئے؟
  - واقعہ تحکیم اور اس کے بعد کے واقعات کی حقیقت کیاہے؟
- خوارج کا فرقه کیوں پیداہوااوراس کے کیااثرات عالم اسلام پر مرتب ہوئے؟
  - حضرت علی کی شہادت کیسے ہوئی اور اس کے اسباب وعلل کیا تھے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ عہد علوی سے متعلق اہم تاریخی سوالات کے جواب دے سکیں۔

عهد صحابه اور جدید ذ ہن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

خلافت راشدہ میں سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا دور ایسا ہے جس پر بہت سے سوالات لوگوں کے ذہنوں میں پیدا ہوتے ہیں۔ اس دور میں پہلی مرتبہ ایسا ہوا کہ مسلمانوں کے در میان دوبڑی جنگیں ہوئیں۔ جب تاریخ کا ایک طالب علم ان جنگوں کو دیکھتا ہے تو اس کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ قد سیوں کاوہ گروہ، جسے قرآن مجیدنے "رحماء بینہم" کہا ہے، وہ کیسے ایک دوسرے کے مدمقابل آگیا۔ باغی تحریک کی ساز شوں نے اس ضمن میں کیا کر دار ادا کیا؟ جلیل القدر صحابہ جن میں حضرت علی، طلحہ، زبیر، سیدہ عائشہ، معاویہ اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ کی شہادت بن عاص رضی اللہ عنہ کی شہادت سے کرتے ہیں۔ پر ہوا تھا۔ اس باب کا آغاز ہم حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت خلافت سے کرتے ہیں۔

# حضرت علی کی بیعت

اس سیشن میں ہم حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت سے متعلق سوالات کے جواب تلاش کرنے کی کوشش کریں گے۔اس سے پہلے ایک سوال ہر شخص کے ذہن میں آتا ہے کہ شہادت عثانی کے بعد صحابہ نے باغیوں پر حملہ کیوں نہ کیا؟ چونکہ یہ سوال حضرت علی کی بیعت سے متعلق ہے،اس وجہ سے اس سے ہم اس بحث کا آغاز کرتے ہیں۔

## شہادت عثانی کے بعد صحابہ نے باغیوں پر حملہ کیوں نہ کیا؟

یہاں پر تاریخ کے طالب علموں کے ذہن میں یہ سوال پیداہو تاہے کہ اگر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے صحابہ کرام کو باغیوں پر حملے سے روکاہوا تھاتو آپ کی شہادت کے بعیش نظر سبھی صحابہ سے روکاہوا تھاتو آپ کی شہادت کے بعیش نظر سبھی صحابہ سکتے (Trauma) کی سی کیفیت میں سخے۔ ان کی طاقت بھی بھر کی ہوئی تھی۔ جب تک حضرت عثمان رضی اللہ عنہ موجود سخے، اس وقت تک ان کی طاقت اکٹھی تھی لیکن اس طاقت کو استعال ہونے سے خود حضرت عثمان نے روکاہوا تھا۔ آپ کی شہادت کے بعد یہ طاقت، جتنی بھی تھی اور جیسی بھی تھی، بکھر گئے۔ ضرورت اس امرکی تھی کہ انہیں منظم کیا جاتا اور پھر مستقبل کے لیے کوئی لائحہ عمل طاقت، جتنی بھی تھی اور جیسی بھی تھی، بکھر گئے۔ ضرورت اس امرکی تھی کہ انہیں منظم کیا جاتا اور پھر مستقبل کے لیے کوئی لائحہ عمل عادت، جتنی بھی تھی اور جیسی بھی تھی، بکھر گئے۔ ضرورت اس امرکی تھیں اور صحابہ کرام کو وقت درکار تھا کہ یہ افواج مدینہ پہنچ حاس۔

# صحابہ کرام نے حضرت علی کی بیعت کیسے کی؟

اکابر صحابہ نے اس ضرورت کو محسوس کیا کہ اپنے میں سے ایک شخص کو خلیفہ مقرر کر دیا جائے جو قوم کی بکھری ہوئی طاقت کو منظم کر سکے۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی مقرر کر دہ شوری میں سے دوا فرادیعنی حضرت عمان اور عبد الرحمٰن بن عوف اس دنیاسے جاچکے تھے اور اب چار افرادیعنی علی، طلحہ، زبیر اور سعد رضی اللہ عنہم موجو د تھے اور انہی میں سے کسی ایک کو خلیفہ بننا تھا۔ ان میں سب سے نمایال شخصیت حضرت علی رضی اللہ عنہ کی تھی۔ آپ عرصہ دراز سے حضرت عمان کے نائب کے طور پر کام کرتے آ رہے تھے۔ اس سے پہلے

عهد صحابه ادر جدید ذبن کے شبهات

عہد رسالت، عہد صدیقی اور عہد فاروقی میں اہم عہد وں پر رہے تھے۔ چنانچہ اکابر صحابہ نے آپ کو مجبور کیا کہ آپ خلیفہ بن جائیں۔ طبری اور بلاذری نے اس موقع پر دو متضاد قسم کی روایتیں نقل کی ہیں۔ روایات کے ایک گروپ کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ خلافت کے طالب نہیں تھے لیکن اکابر صحابہ نے انہیں مجبور کیا کہ وہ خلیفہ بنیں تا کہ امت کو متحد کیا جاسکے۔ ان سب حضرات نے بخوشی حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ تسلیم کر لیا تھا۔ دو سرے گروپ کی روایتوں کے مطابق اصل میں یہ باغی تھے جنہوں نے حضرت علی کو خلیفہ بنایا تھا اور تمام صحابہ سے جبراً بیعت لی گئ تھی۔ یہاں ہم پہلے روایات کے اس گروپ کو بیان کرتے ہیں جس کے مطابق اکابر صحابہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنایا۔

حدثني جعفر بن عبد الله ما محمدي، قال: حدثنا عمرو بن حماد وعلي ابن حسين، قالا: حدثنا حسين عن أبيه، عن عبد الملك بن أبي سليمان الفزاري، عن سالم بن أبي الجعد الأشجعي، عن محمد الحنفية محمد بن حفيه (حضرت على كے بيٹے) بيان كرتے ہيں كه جس روز حفرت عثان رضى الله عنه شهيد كيے گئے، ميں اس روز اپنے والد حفرت على رضى الله عنه كے ساتھ تھا۔ جب انہيں شهادت عثان كى خبر ملى تووہ فوراً اپنے گھر سے نكے اور حضرت عثان كے گھر پنچے وہاں رسول الله صلى الله عليه وسلم كے صحابہ آپ كي پاس آئے اور كہنے گئے: "عثان كو توشهيد كر ديا گيا ہے اور لو گوں كے ليے ايك نه ايك امام كى موجود كى ضرورى ہے جس كے بغير كوئى چارہ كار نہيں ياتے نه تو آج كوئى ايبا شخص موجود ہے جو اسلام ميں آپ پر سبقت ركھتا ہو اور نه كوئى ايبا فر د موجود ہے، جے زيادہ ہم كسى كو اس كا حق دار كي عاصل ہو۔ اس ليے يہ ہو جھ آپ اپنے كند صوں پر اٹھا ہے اور لو گوں كو اس بے چينى اور پر بيثانى ہے نوات دلا كے۔

حضرت علی نے فرمایا: "بہتر ہے کہ آپ کسی اور اپناامیر بنالیجیے اور مجھے اس کا وزیر رہنے دیجیے۔ بہتر یہی ہے کہ کوئی دوسر اامیر ہواور میں اس کا وزیر ہوں۔" صحابہ نے کہا: "واللہ! آپ کے علاوہ ہم کسی کی بیعت کے لیے تیار نہیں ہیں۔"حضرت علی نے فرمایا: "جب آپ مجھے مجبور کر رہے ہیں تو بہتر یہ ہے کہ سیعت مسجد میں ہونی چاہیے تاکہ لوگوں پر میر کی بیعت مخفی نہ رہے۔ حقیقت یہ ہے کہ مسلمانوں کی رضامندی کے بغیر میں اس خلافت کاحق دار نہیں ہوں۔"

سالم بن ابی الجعد کی روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرمایا کرتے تھے: "مجھے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا مسجد میں جانا بہتر معلوم نہیں ہوا کیو نکہ مجھے یہ خوف تھا کہ (باغی) لوگ آپ کے خلاف شور نہ مچائیں۔ لیکن حضرت علی نے میری بات قبول نہیں فرمائی اور مسجد تشریف لے گئے۔ وہاں تمام مہاجرین وانصار نے جمع ہو کر آپ کی بیعت کی۔ پھر دیگر لوگوں نے آپ کی بیعت کی۔ ا

اس روایت کے ساتھ ہی ابوبشیر العابدی کی روایت بھی ہے جس کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ کو بیعت کے لیے مجبور کرنے والوں میں حضرت طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہما بھی شامل تھے۔ سب سے پہلے حضرت طلحہ نے کہا: "ابو الحسن! اپناہاتھ بڑھا بیئے کہ ہم

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

<sup>1</sup> طبری-18-35H/3/2

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

آپ کی بیعت کریں۔" حضرت علی نے فرمایا: " جھے خلافت کی ضرورت نہیں ہے۔ آپ جسے بھی خلیفہ بنانا چاہیں، میں اس سے خوش ہوں اس معاملے میں آپ کے ساتھ ہوں۔" اس کے بعد مہاجرین وانصار آ آکر حضرت علی سے درخواست کرتے رہے کہ وہ منصب خلافت کو قبول کرلیں۔ حضرت علی نے خلیفہ بننے کے لیے ایک ہی شرط رکھی اور وہ یہ تھی کہ آپ لوگوں کی رضامندی کے بغیر ایک درہم بھی بیت المال سے نہ لیں گے۔ سب سے پہلے بیعت حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ نے گی۔ آپ کا ہاتھ جنگ احد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کرتے ہوئے کٹ گیا تھا۔ آپ نے جب اس کٹے ہوئے ہاتھ سے بیعت کی توایک شخص حبیب بن ذوئب (جو غالبًا باغی تھا) نے کہا: "جس بیعت کی ابتدا ہی کئے ہوئے ہاتھ سے ہو، وہ کممل نہیں ہو سکتی۔" ایک نہایت ہی مبارک ہاتھ کے بارے میں اس شخص نے جلی گئی بات کہی جو کہ اس کے بغض کا اظہار کرتی ہے۔ حسن بھری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے ایک جنگل میں حضرت زبیر کو علی رضی اللہ عنہما کی بیعت کرتے دیکھا۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ حضرات آپس میں مل کر باغیوں سے نجات کا میں حضرت زبیر کو علی رضی اللہ عنہما کی بیعت کرتے دیکھا۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ حضرات آپس میں مل کر باغیوں سے نجات کا میں حضرت زبیر کو علی رضی اللہ عنہما کی بیعت کرتے دیکھا۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ حضرات آپس میں مل کر باغیوں سے نجات کا منصوبہ بنارہے تھے اور اس پر عہد و پیمان کر رہے تھے۔ 3

احنف بن قیس رحمہ اللہ کی روایت ہے کہ باغیوں کے محاصر ہے کے وقت وہ حضرت طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہما کے پاس آئے اور ان
سے پوچھا: "مجھے لگتا ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوشہید کیاجائے گا؟ ان کے بعد آپ مجھے کس سے بیعت کامشورہ دیتے ہیں؟"
ان دونوں نے جواب دیا: "علی کی۔" میں نے پوچھا: "کیا آپ دونوں علی کی خلافت سے راضی ہیں اور کیا فی الواقع انہی کی بیعت کا مشورہ دے رہے ہیں؟" انہوں نے جواب دیا: "ہاں۔" اس کے بعد احنف رضی اللہ عنہ مکہ چلے گئے۔ وہاں ان کی ملا قات سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے ہوئی اور انہوں نے جواب دیا: "ہاں۔" اس کے بعد احنف رضی اللہ عنہم کی دھزت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کا مشورہ دیا۔ اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم کی رائے بھی یہی تھی کہ حضرت علی ہی اب اگلے خلیفہ ہونے چاہییں۔ہاں انہوں نے یہ شرط ضرور عائد کی تھی کہ قاتلین عثمان کا قلع قمع کیاجائے گا۔

یہ روایات صحابہ کرام کے کر دارسے مطابقت رکھتی ہیں۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ جیسے بے غرض انسان نے امت کی مصلحت کے تحت ہی خلافت قبول کی ورنہ آپ کے دل میں کوئی منفی جذبہ موجود نہ تھا۔ یہی معاملہ حضرت طلحہ ، زبیر اور سعد رضی اللہ عنہم کا تھا۔ سابقہ روایات سے معلوم ہو تاہے کہ دین کی خدمت کے لیے حضرت علی کے دل میں خلافت کی خواہش ضرور موجود تھی مگر ایسا نہیں تھا کہ آپ اس کی خاطر فتنہ و فساد ہر پار کھتے۔ جب امت نے حضرات ابو بکر ، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کے حق میں فیصلہ دیا تو حضرت علی نے اسے خوش دلی سے قبول کیااور جب انہیں خلافت ملی توانہوں نے بہت سوچ سمجھ کر امت کے مفاد میں اسے قبول کر لیا۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 257 of 507

<sup>2</sup> الي**ناً**-3/2

<sup>3/2-19|</sup> 

<sup>4</sup> الصناً - 36H/3/2-113

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

### باغیوں نے نئے خلیفہ کے انتخاب میں کیا کر دار ادا کیا؟

ایک طرف تو مخلص صحابہ حضرت علی کو خلیفہ بنانا چاہتے تھے اور دوسری جانب باغیوں کو کسی ایسے خلیفہ کی تلاش تھی، جس کے پردے میں وہ خود حکومت کر سکیں۔ اس مقصد کے لیے وہ بار بار حضرت علی، طلحہ، زبیر اور سعد رضی اللہ عنہم کے پاس آتے تھے لیکن یہ حضرات انہیں ٹال دیتے تھے۔ ایک مرتبہ بیہ لوگ ابن عمر رضی اللہ عنہما کے پاس بھی گئے لیکن انہوں نے بھی انکار کر دیا۔ <sup>5</sup> بالآخرا یک دن مالک الاشتر نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ہاتھ بازار میں پکڑ لیا اور ان کی زبر دستی بیعت کر لی۔ اس کے بعد اس کے ساتھ حضرات طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہما کو پکڑ کر گھسیٹ لائے اور ان کی گردن پر تلوار رکھ کر زبر دستی بیعت لی۔ حضرت سعد اور ابن عمر نے اس بیعت سے انکار کر دیا۔ ہاغیوں نے ان کی جان بیائی۔ <sup>6</sup>

یہاں یہ سوال پیداہوتا ہے کہ اوپر بیان کر دہ روایات کے مطابق اکابر صحابہ نے حضرت علی کو خلیفہ بننے پر مجبور کیالیکن ان روایات میں بیہ ذکر ہے کہ باغیوں نے حضرت علی کو زبر دستی خلیفہ بنایا اور پھر دوسر ول سے زبر دستی بیعت کی۔ کیا یہ دونوں باتیں متضاد نہیں ہیں؟
اگر ان میں تطبیق دینے کی کوشش کی جائے تو جو صور تحال سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ مہاجرین و انصار بالخصوص حضرات طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہم نے بخوشی حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کی تھی اور یہ بیعت اس بات سے مشروط تھی کہ آپ مخلص مسلمانوں کے قائد بن کر ان باغیوں کی سرکوبی کریں گے۔ باغیوں کو ان حضرات کے اس منصوبے کی خبر ملی تو انہوں نے مدینہ کی آبادی میں غلط فہمیاں پھیلانے کے لیے خود حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبر دستی بیعت کی اور بقیہ لوگوں کو اس پر مجبور کیا۔ اکابر صحابہ کو حضرت علی کی بیعت سے کوئی مسئلہ نہ تھا لیکن یہ باغیوں کے تحت ہونے والی بیعت کو قبول کرنے والے نہ تھے کیونکہ انہیں خدشہ تھا کہ اب باغی اقتدار پر قابض ہو جائیں گے۔ بہی وجہ ہے کہ ان حضرات سے باغیوں نے جبر آبیعت کروائی۔

# حضرت على نے خلیفہ بنتے ہی باغیوں کی سر کوبی کیوں نہ کی؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ناقدین، خاص کر ناصبی فرقہ نے ان پر جوالزامات عائد کیے، ان میں سب سے بڑا یہ تھا کہ انہوں نے خلیفہ بنتے ہی باغیوں کی سر کوئی کیوں نہ کی؟ باغی لیڈر، خاص کر مالک الاشتر اور محمد بن ابی بکر کوانہوں نے گور نر مقرر کیا۔ جنگ جمل اور جنگ صفین میں باغی ان کی صفوں میں سب سے آگے رہے۔ حکومت پر بھی باغیوں ہی کا عمل دخل زیادہ رہااور انہوں نے قاتلین عثان کے خلاف کوئی کاروائی نہ کی۔ اس سب کی وجہ کیا تھی؟ اگر وہ یہ سب نہ کر سکتے تھے تو پھر انہوں نے خلافت ہی قبول کیوں کی یا اگر قبول کر لی تھی تو استعفیٰ کیوں نہ دیا؟

عبد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات مجمد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ال**ضاً -**3/2-23

<sup>6</sup> الضاً -3/2-24 to 26

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ناقدین نے چونکہ اس وقت کی صور تحال کا صحیح تجزیہ نہیں کیا،اس وجہ سے یہ سوالات ان کے سامنے پیدا ہوتے ہیں۔ یہاں ہم پہلے اس صور تحال کا جائزہ لیں گے جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلیفہ بنتے وقت سامنے تھی۔ پھر ہم آپ کے ان اقد امات کا جائزہ لیں گے،جو آپ نے باغیوں کے خلاف کیے۔

حیسا کہ اوپر بیان کر دہ روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ مہاجرین وانصار نے برضاور غبت حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ منتخب کیا تھا۔
سب سے پہلے بیعت کرنے والے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ سے جنہوں نے اپنے اس کئے ہوئے ہاتھ سے بیعت کی۔ حضرت زبیر رضی اللہ عنہ نے جن کل بیعت کر کی اور ایک موقع پر انہوں نے جنگل میں خفیہ طور پر بیعت کی تھی۔ یہ دونوں وہ حضرات سے ، جن میں خلیفہ بننے کا پورا پوٹینشل موجود تھا اور حضرت علی اگر خلافت قبول نہ کرتے تو انہی میں سے کسی ایک کو خلیفہ ہونا تھا۔ یہ حضرات اب حضرت علی رضی اللہ عنہ کی قیادت میں مسلمانوں کو مجتمع کر کے باغیوں کے خلاف فیصلہ کن اقدام کرنا چاہتے تھے۔ جس وقت بی معاملات ہورہے تھے، باغی بھی اپنی پوری قوت کے ساتھ مدینہ منورہ میں موجود تھے۔ جج کے لیے جانے والے حضرات ابھی مدینہ منورہ میں موجود تھے۔ جج کے لیے جانے والے حضرات ابھی مدینہ واپس نہ آئے تھے اور مسلمانوں کی قوت کی صور تحال وہی تھی جو شہادت عثمان سے پہلے کی تھی۔ کو فہ، بھرہ، ثام اور مصرسے چلی ہوئی واپس نہ آئے تھے اور مسلمانوں کی قوت کی صور تحال وہی تھی جو شہادت عثمان سے پہلے کی تھی۔ کو فہ، بھرہ، ثام اور مصرسے چلی ہوئی افواج افواج المجھ کی دانے وہ کہ کیا کریں؟

باغیوں نے جب بید دیکھا کہ اگر مسلمان مجتمع ہوگئے توان کی خیر نہیں۔ چنانچہ انہوں نے اب اپنی بقا (Survival) کی جنگ لڑنے کا فیصلہ کیا اور تیزی سے آکر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گرد گھیر اڈال دیا اور انہیں عملاً پر غمال بنالیا اور آپ کے نام پر اپنی حکومت قائم کر لیا۔ اس کے بعد ان باغیوں نے جو اقد امات کیے، اس کے ذمہ دار وہ خود سے لیکن چونکہ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا نام استعال کیا، اس وجہ سے اعتراض آپ کی ذات پر کیا گیا۔ حکومت دراصل ان باغیوں کی تھی اور حضرت علی نے ان نامساعد حالات میں مکنہ حد تک ان کے ان ورسوخ کو کم کرنے کی کوشش کی۔ اس کی تفصیل ہم آگے بیان کر رہے ہیں۔

حضرت علی جیسے عظیم بہادر پر قابو پالیناان باغیوں کے لیے آسان نہ تھالیکن اس وقت آپ کے سامنے مسلہ یہ تھا کہ آپ کے ساتھ اتنی قوت موجود نہ تھی جو باغیوں کاڈٹ کر مقابلہ کر سکتی۔ اگر صحابہ کرام منتشر ٹولیوں کی شکل میں باغیوں پر حملہ کر دیتے تو یہ سوائے خود کشی کے اور پچھ نہ ہو تا۔ آج کل کے جذباتی لوگوں کو توشاید یہ بات قابل اعتراض لگے لیکن جو شخص بھی جذبات کی بجائے عقل سے سوچناہے، وہ یہ جانتاہے کہ ایسے موقع پر لڑکر جان دے دینا، دشمن ہی کو طاقتور بنانے کے متر ادف ہو تاہے۔ اگر حضرت علی وہاں پر لڑ کر اپنے ساتھیوں سمیت جان دے دیتے تو پھر پورے اہل مدینہ، باغیوں کے رحم و کرم پر ہوتے۔ باغی جس قماش کے لوگ تھے، اس سے بخوبی اندازہ لگا یا جاسکتا ہے پھر شاید مدینہ کی خواتین کی عصمتیں محفوظ نہ رہتیں اور ان کے بوڑھوں اور بچوں کو ذرخ کر دیا جاتا۔ باغیوں کے خلاف فوری کاروائی سے رکنے کی ایک وجہ اور بھی تھی اور اس کی جڑیں دور جاہلیت کی قبا کلی نفسیات میں پیوست تھیں۔ باغیوں کے خلاف فوری کاروائی سے رکنے کی ایک وجہ اور بھی تھی اور اس کی جڑیں دور جاہلیت کی قبا کلی نفسیات میں پیوست تھیں۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 259 of 507

قبائلی نظاموں کا جن حضرات نے مطالعہ کیاہے، وہ یہ بات بخو بی سمجھتے ہیں کہ قبیلہ ایک سیاسی، معاشر تی اور معاشی یونٹ ہوا کر تاہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

قبائلیوں کی بچپن ہی سے تربیت یہ کی جاتی ہے کہ دنیا کی اہم ترین چیز ان کا قبیلہ ہے۔ اگر ان کے قبیلے کے کسی بھی شخص کے خلاف کوئی اقدام کیا جائے تواسے قبیلے پر حملہ تصور کر کے پورا قبیلہ اس کی حمایت میں کھڑا ہو جاتا ہے۔ قبائلیوں کو اس سے غرض نہیں ہوتی ہے کہ ان کے آدمی نے جو کیاتھا، وہ غلط ہے یا صحیح۔ ان کی تربیت ہی اس انداز میں کی گئی ہوتی ہے کہ ہر صورت میں اور ہر حالت میں اپنے بھائی کی حمایت کرنا ہے خواہ وہ نیکی کرے یا برائی۔ بعض لوگوں میں یہ قبائلی عصبیت اس در ہے میں سرایت کر جاتی ہے کہ ان کے نزدیک حق وباطل کا معیار ہی ان کا قبائلی مفاد بن جاتا ہے۔ ان کی نظر میں حق وہ ہوتا ہے ، جو ان کے قبیلے نے کیا اور باطل وہ ہوتا ہے جس سے حق وباطل کا معیار ہی ان کا قبائلی مفاد بن جاتا ہے۔ اس نفسیات کے لیے کسی حوالے کی ضرورت نہیں ہے۔ ہم اپنے دور کے قبائل تو کبا، سیاسی جماعتوں بلکہ دوستانہ جھہ بندیوں میں بہ چیز دیکھ سکتے ہیں۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنے صحابہ کی تربیت اس انداز میں کی تھی کہ وہ ان قبائلی تعصبات کو فراموش کر کے صرف اور صرف اپنے ضمیر کی بنیاد پر حق و باطل کا فیصلہ کریں۔ فی الحقیقت ان صحابہ نے ایساہی کیا۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ انصار نے مہاجرین کے لیے قربانی دی اور مہاجرین کے مختلف خاند انوں نے اپنے میں سے بہترین افراد کا انتخاب کیا۔ لیکن یہ بات بھی حقیقت ہے کہ جو قبائل مدینہ منورہ سے فاصلے پر آباد تھے، ان کے تمام افراد نے اس تربیت کا اثر قبول نہ کیا تھا۔ ویسے بھی صدیوں کی قائم روایت کو ختم کرنے کے لیے بھی صدیاں در کار تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان میں وہ قبائلی حمیت اور عصبیت پوری قوت سے موجود تھی اور اسی کی بنیاد پر وہ مسیلمہ کذاب جیسے لوگوں کا آلہ کار بنے تھے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے سامنے یہ مسکلہ در پیش تھا کہ اگر وہ ان باغیوں سے جنگ کر کے ان کا خاتمہ کر دیتے ہیں توان کے قبائل ان کی حمایت میں اٹھ کھڑے ہوں گے اور اس طرح ان باغیوں کی قوت، جو ابھی محض چند ہزار تھی، میں دسیوں گنااضافہ ہو جاتا اور پھر ان سے خٹنے کے لیے دسیوں جنگیں لڑنا پڑتیں۔ بعد کے واقعات نے ثابت کیا کہ آپ کا نقطہ نظر بالکل درست تھا کہ فی الوقت معاملات کو ٹھنڈ اہو لینے دیا جائے اور جب حکومت کی رہ صحیح طور پر قائم ہو جائے تو پھر ان باغیوں کے خلاف پوری قوت سے کاروائی کی جائے۔

ایک سوال یہ بھی کیاجا تا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ابن عباس، حسن اور مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہم نے مشورہ دیا تھا کہ آپ خلافت قبول نہ کریں اور ینبوع اپنی زمینوں پر یا کسی اور مقام پر چلے جائیں ورنہ قتل عثمان کا الزام ان پر آئے گا۔ <sup>7</sup> انہوں نے اس مشورے کو قبول کیوں نہ کیا؟ حقیقت یہ ہے کہ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ ایسا کر لیتے تو پھر اہل مدینہ کا کوئی پر سان حال نہ ہو تا اور باغی نجانے ان کا کیا حشر کرتے۔ یہ حضرت علی کی عظمت اور آپ ہی کا ظرف ہے کہ آپ نے اپنی جان اور شہرت کو بچانے کے لیے اہل مدینہ کے جان، مال اور آبرو کو خطرے میں ڈالنا پہند نہ فرمایا۔ آپ نے نہایت ہی حکمت، تدبر اور حلم کے ساتھ وقت حاصل کیا تا کہ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 260 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>الضاً -448-3/1

علوم اسلاميد پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

آپ اپنے منصوبے کی پیمیل کر سکیں۔

## حضرت على كايلان كياتها؟

حضرت على رضى الله عنه كامنصوبه ان نكات ير مبنى تها:

1۔ باغیوں کو وقتی طور پر کسی کام میں مصروف (Engage) کر دیاجائے تا کہ اہل مدینہ کی جان، مال اور آبر وان سے محفوظ ہو جائے۔اس مقصد کے لیے ان کی کچھ باتیں اگر ماننا بھی پڑیں تو اس میں مضائقہ نہیں۔ چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں حکومتی امور میں شریک کرلیا تا کہ ان کی توجہ دوسری طرف نہ ہو سکے۔

2- باغیوں میں سے ایک طبقہ ان لوگوں پر مشتمل تھا جو اپنی اصل میں مخلص تھے لیکن محض حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منسوب حصولے خطوط سے متاثر ہو کر باغیوں کے ساتھ مل گئے تھے۔ انہی لوگوں کی وجہ سے باغی لیڈر حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ایک حد تک دہتے تھے اور ان سے اپنی ہر بات نہ منواسکتے تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی کوشش تھی کہ اس طبقے کو باغیوں سے الگ کر لیا حائے۔

3۔ ایک طرف باغیوں کو مصروف کر دیاجائے اور دو سری طرف حضرت طلحہ وزبیر رضی اللّه عنہما مدینہ سے خاموشی سے نکل جائیں اور دیگر علا قوں بالخصوص بھر ہ اور کو فیہ کی چھاؤنیوں میں موجو د منتشر افواج کو منظم کریں تا کیہ ان باغیوں پر فیصلہ کن ضرب لگائی جاسکے۔ 4۔ حضرت علی رضی اللّہ عنہ ان باغیوں کو اکٹھا کر کے مخلص مسلمانوں کی افواج کے مقابلے میں لے آئیں۔

5۔ مسلمانوں کی افواج متحد ہو کر خود کو اتحاد کی اس صورت پر لے آئیں جو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت سے پہلے قائم تھا اور حکومت کی رٹ کو قائم کیاجائے۔

6۔اس کے بعد باغیوں کی بیخ کنی کی جائے۔ قاتلین کو قصاص میں قتل کیا جائے اور بقیہ لو گوں کو مناسب سز ائیں دی جائیں۔

آپ نے اس معاملے میں اتنی راز داری سے کام لیا کہ اپنے قریبی مخلص ساتھیوں اور بیٹوں ابن عباس اور حسن و حسین رضی اللہ عنہم کو بھی اس کی ہوانہ لگنے دی کہ کہیں ان کے اطمینان کو دیکھ کر باغی ہو شیار نہ ہو جائیں۔ ممکن ہے کہ قارئین کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بلان کا یہ جزو ماننے میں تر دو ہو لیکن طبری کی روایت کے مطابق آگے چل کر جب باغیوں کو اس منصوبے کا علم ہوا تو ان کی اپنی زبان سے اس منصوبے کی تفصیلات آشکار ہو گئیں۔ یہاں ہم ان روایات کا جھے پیش کر رہے ہیں جس میں مالک الاشتر کی زبانی حضرت علی کے منصوبے کی تفصیل بیان ہوئی ہے:

(جنگ جمل سے پہلے) مالک اشر نختی نے کہا: طلحہ وزبیر کے ارادوں سے تو ہم خوب واقف سے، لیکن علی کے ارادوں سے آج تک واقف نہ ہو سکے واللہ! ان سب کی رائے ہمارے بارے میں ایک ہی ہے۔ اگر زبیر، طلحہ اور علی نے صلح کرلی تووہ ہمارے خون پر ہوگی۔ آؤ! کیوں نہ ہم علی

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

پر حملہ کرکے اسے عثمان کے پاس پہنچادیں۔اس سے ایک نیا فتنہ پیداہو گاجو ہماری مرضی کے عین مطابق ہو گااور ہم اس میں سکون سے ٹائم پاس کرلیں گے۔8

(جنگ جمل کے بعد مالک الاشتر نے کہا:)" کیااس لیے ہم نے اس بڈھے (حضرت عثمان رضی اللہ عنہ) کو قتل کیاتھا کہ یمن عبیداللہ بن عباس کو ملے، حجاز قثم بن عباس کو، بصرہ عبداللہ بن عباس کواور کوفیہ علی خو دلے لیس؟" <sup>9</sup>

اشتر کے بیان سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کامنصوبہ کیاتھا؟

## حضرت علی کے خلیفہ بنتے ہی کیاوا قعات پیش آئے؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے خلیفہ بننے کے بعد ایک خطبہ دیا جس کے سامعین میں باغی بھی شامل تھے۔ اس میں آپ نے خاص کر باغیوں کے اس طبقے کو اپیل کرنے کی کوشش کی، جو اپنی اصل میں مخلص تھے لیکن محض حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نام پر کیے گئے پر اپیگنڈ اسے متاثر ہو کر باغیوں کے ساتھ مل گئے تھے۔ آپ نے انہیں باور کرانے کی کوشش کی کہ انہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوشہید کرکے اور بغاوت کا ارتکاب کرکے کتنے بڑے جرم کا ارتکاب کیا ہے۔

اللہ عز وجل نے ایسی کتاب نازل فرمائی جو لوگوں کو ہدایت دینے والی ہے۔ اس کتاب میں ہر قسم کے خیر وشر کو بیان فرمایا: اب آپ لوگوں کو چاہیے کہ آپ خیر کو قبول کریں اور برائی کو چھوڑ دیں۔ اللہ سجانہ و تعالی کے فرائض کو اداکیجے ، وہ آپ کو جنت میں داخل فرمائے گا۔ اللہ تعالی نے بہت سے امور حرام فرمایا ہے (اشارہ ہے قتل عثانی بہت سے امور حرام فرمایا ہے (اشارہ ہے قتل عثانی کی طرف) اور اس نے مسلمانوں کے ساتھ خلوص اور متحد رہنے کا تھم دیا ہے۔ مسلم وہی ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دیگر لوگ محفوظ رہیں، سوائے اس صورت کے کہ اللہ تعالی ہی نے اسے سزاد سے کا تھم دیا ہو۔

آپ لوگ موت آنے سے پہلے ہی عام اور خاص احکام سبھی پر عمل کر لیجے کیونکہ لوگ تو آپ کے سامنے موجود ہیں اور موت آپ کو گھیرتی چلی آ رہی ہے۔ گناہوں سے بلکے ہو کر موت سے ملا قات کیجے ۔ لوگ تو ایک دوسر ہے کا انتظار ہی کرتے رہتے ہیں، آپ لوگ اللہ کے بندوں اور اس کے شہروں کی بربادی کے معاملے میں اللہ سے ڈریے کیونکہ آپ سے اس کا ضرور سوال کیا جائے گا۔ حتی کہ چوپایوں اور گھاس پھونس کے بارے میں آپ سے پوچھا جائے گا۔ اللہ کی اطاعت کیجے، اس کی نافر مانی سے بچیے اور جو بھی خیر آپ کو نظر آئے، اسے قبول کیجے۔ جو برائی بھی آپ کو نظر آئے، اسے چھوڑ دیجے اور اس وقت کو یاد کیجے جب آپ لوگ تھوڑی تعداد میں سے اور زمین پر کمزور سے۔ "10

شقی القلب باغیوں پر تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اس بلیغ خطبے کا کیا اثر ہونا تھالیکن اندازہ ہو تاہے کہ ان کے سادہ لوح عناصر اس

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>8</sup> الضاً - 3/2-108

<sup>9</sup>ايضاً - 3/2-107

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> الضاً - 3/2-28

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

خطبے سے ضرور متاثر ہوئے ہوں گے۔ آپ نے دیہاتی لوگوں کو اپنے اپنے علاقوں میں واپس جانے کا تھم دیا جسے انہوں نے قبول کیا تاہم سرکش باغیوں نے اس تھم کو ماننے سے انکار کر دیا۔ باغیوں میں پچھ لوگوں کے غلام بھی شریک تھے۔ حضرت علی نے اعلان فرمایا کہ جو غلام اپنے مالک کے پاس واپس نہ جائے گا، ہم پر اس کی کوئی ذمہ داری نہیں۔ یہ اعلان باغی لیڈروں کو بہت برالگا کیونکہ انہیں نظر آرہاتھا کہ اس طرح حضرت علی رضی اللہ عنہ ان کی قوت کو پارہ پارہ کرنے لگے ہیں۔ 11 اس موقع پر بعض صحابہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور کہنے گے:

"علی! ہم نے آپ کی بیعت اسی شرط پر کی تھی کہ آپ حدود اللہ کو قائم رکھیں گے۔ آپ کو معلوم ہے کہ باغیوں کا یہ پورا گروہ قتل عثان میں شریک ہے اور اس طرح انہوں نے مسلمانوں کے خون کو حلال کر لیا ہے۔ اس لیے آپ پر ان سب لو گوں سے قصاص لینا فرض ہے۔ "حضرت علی نے جو اب دیا: "میر ہے بھائیو! میں آپ کی طرح ان امور سے ناواقف نہیں ہوں لیکن ہم اس قوم کا کیا کر سکتے ہیں جو ہماری مالک بنی ہوئی ہے۔ ہم ان کے مالک نہیں اور پھر اس قتل میں آپ لوگوں کے (بعض) غلام بھی شریک ہوگئے ہیں اور ان کے ساتھ پچھ دیہاتی بھی مل گئے ہیں اور وہ آپ کے دوست ہیں اور جس بات پر چاہتے ہیں، آپ کو مجبور کر دیتے ہیں۔ تو کیا ان حالات میں آپ لوگ بھی قصاص لینے کی طاقت رکھتے ہیں؟" انہوں نے جو اب دیا: "نہیں۔"

حضرت علی نے فرمایا: "واللہ! آپ جو دیکھ رہے ہیں، میں بھی وہی دیکھ رہا ہوں۔ میں توبیہ سمجھتا ہوں کہ بیہ حالات بعینہ زمانہ جاہلیت کے حالات
ہیں اور اس قوم (باغیوں) میں ابھی جاہلیت کا مادہ پایا جاتا ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ شیطان کی کوئی ایک معینہ راہ اور طریقہ نہیں ہے کہ جو اس
طریقہ پر چل کر ہمیشہ زمین کوخوش رکھے (یعنی شیطان ہمیشہ نئی چالیں چاتا ہے۔) لوگ خلافت کے معاملے میں کئی قشم کے ہو چکے ہیں۔ ایک طبقہ
کی وہی رائے ہے جو آپ کی ہے۔ دوسرے طبقے کی رائے آپ کے خلاف ہے اور ایک طبقہ نہ اس رائے کا حامی ہے اور نہ اس رائے کا۔ جب تک
لوگ ایک رائے پر جمع نہ ہو جائیں اور دل درست نہ ہو جائیں، اس وقت تک قصاص ممکن نہیں ہے۔ اب آپ میرے پاس سے جاسیے اور بید دیکھیے
کہ کیا نئے حالات پیش آتے ہیں۔ ان حالات کا مطالعہ کر کے میرے پاس واپس آ ہیے۔ "<sup>12</sup>

اس بات سے بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ کا پلان سامنے آتا ہے کہ پہلے اپنی طاقت کو اچھی طرح اکٹھا کر لیاجائے اور پھر ایک ہی مرتبہ ان باغیوں پر فیصلہ کن ضرب لگائی جائے۔

اب صور تحال یہ ہو گئی کہ باغیوں کو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے خطرہ محسوس ہونے لگا چنانچہ انہوں نے آپ کے گر د گھیر اڈال دیااور آپ کے لیے یہ ممکن نہ رہا کہ آپ کھل کر اپنے مخلص ساتھیوں کے ساتھ منصوبہ بندی کر سکیں۔جب قریثی لو گوں نے یہ دیکھا کہ اب مدینہ پر عملاً باغیوں ہی کی حکومت ہے، توانہوں نے وہال سے نکلنا شروع کر دیا۔ بنوامیہ کے لوگ شام کی طرف چلے گئے کیونکہ یہی وہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 263 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> الي**ن**اً - 3/2-31

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> الي**ناً -** 3/2-30

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

لوگ تھے جنہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو بچانے کے لیے باغیوں سے جنگ بھی کی تھی۔ اس وجہ سے انہیں یہ خطرہ تھا کہ باغی سب سے پہلے انہی کو قتل کریں گے۔ کثیر تعداد میں لوگ شام کی طرف چلے گئے اور بعض مکہ ، بھر ہ اور کو فہ کی جانب روانہ ہو گئے۔ اس کا متیجہ یہ نکلا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ مخلص ساتھی بہت کم ہو گئے اور ان کی فوج اور سول ایڈ منسٹریشن پر باغیوں نے قبضہ کرلیا۔ اس طرح سے باغیوں کی سرکوبی کا معاملہ موخر ہو گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ اس موقع پر کوئی بھی خلیفہ ہو تا، حالات یہی ہونا تھے۔

## کیا حضرت علی نے خلیفہ بنتے ہی گور نروں کو معزول کر دیا؟

جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ باغیوں کے مشن کے متعد د مرحلے تھے، جن کی تفصیل ہم ایک بار پھر بیان کرتے ہیں:

- پہلا مرحلہ: حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوہٹا کر کسی کٹھ نیلی خلیفہ کو مسند اقتدار پر بٹھانااور اس کے پر دے میں خو د اقتدار پر قبضہ کرنا۔
- دوسر امر حلہ: عہد عثانی کے طاقتور گورنروں کو ہٹا کر کمزور لو گوں کی تقر ری اور ان کے پر دے میں صوبوں پر خود حکومت کرنا۔
  - تیسر امر حلہ: عالم اسلام کے اقتدار اور دولت پر مکمل کنٹرول۔
- چوتھامر حلہ: اسلام کے فروغ کے اس عمل کوربورس کرنا، جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے شروع فرمایا تھا اور جسے پہلے تین خلفاء نے اپنے عروج پر پہنچا دیا تھا۔ یہ مرحلہ باغیوں کے اس گروپ کے منصوبے کا حصہ تھا، جس کی قیادت عبداللہ بن سباکے ہاتھ میں تھی۔

یہ درست ہے کہ باغیوں کو پہلے مر طے میں کامیابی حاصل ہوئی لیکن یہ بھی جزوی کامیابی تھی۔ وہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو شہید کرنے میں کامیاب تو ہو گئے لیکن ان کی جگہ کسی کھے بتی خلیفہ کو مسند اقتد ارپر نہ بٹھا سکے۔ ان کی بد قسمتی کہیے یا مسلمانوں کی خوش قسمتی کہ جس ہستی کا نام استعال کر کے انہوں نے تحریک اٹھائی تھی، وہ حکمت و دانش میں ان باغیوں سے بہت بلند تھی۔ باغیوں کے لیے یہ آسان نہ تھا کہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اپنے من پسند مقاصد کے لیے استعال کر سکیں۔ حضرت علی نے اگر چہ و قتی طور پر باغیوں کی چند با تیں مان لیس لیکن انہوں نے نہایت ہی حکمت و دانش کے ساتھ اپنا منصوبہ بنایا جسے آپ کے بعد حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے پید بھیل تک پہنچادیا۔ ہم آگے چل کر دیکھیں گئے کہ حضرت علی، طلحہ ، زبیر ، عائشہ ، معاویہ ، حسن اور بعض دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم کی بینے دیا ہے بعث دو سرے ہی مرحلے پر باغیوں کو مکمل ناکا می کا منہ دیکھنا پڑا اور ان کی تحریک کامیاب نہ ہو سکی۔ اگر اس مرحلے پر وہ کامیاب بو جاتے تو پھر وہ عالم اسلام کے تمام و سائل پر قابض ہو جاتے ۔ پھر وہ وسائل، جو عام مسلمانوں کی فلاح و بہود کے لیے خرج ہور ہے تھے ، ان باغیوں کے قبضے میں آ جاتے جنہیں وہ اپنے مفادات میں استعال کرتے۔ ان کے اسلام دشمن عناصر نئی نئ بوعات نکالے اور دین کا نجانے کیاحشرکتے۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

بہر حال باغیوں کامر کزی اقتدار پر جب قبضہ ہو گیاتو گویا یہ ان کے مشن کے پہلے مرحلے کی کامیابی تھی۔ اب انہوں نے اپنے منصوبے کے فیز ٹو کا آغاز کیا۔ ان کے لیے سب سے بڑا خطرہ بھرہ ، فوفہ ، شام ، یمن اور مصر کے مضبوط گور نرتھے جن سے وہ خاکف تھے۔ ان کا منصوبہ یہی تھا کہ ان کی جگہ کمزور گور نر مقرر کیے جائیں اور بالکل مرکز کے ماڈل کی طرح باغیوں کا ایک گروہ سائے کی طرح ان کے ساتھ رہے اور ان کے پر دے میں حکومت کر تارہے۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مجبور کیا کہ وہ گور نروں کی تبدیلی کا فرمان جاری کریں۔ چنانچہ 36 ہجری کی ابتدامیں (یعنی حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلافت سنجالئے کے چند ہی دن بعد ہی کہ 18 ذوالحجہ 35 کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے محاور شام کے گور نروں کی معزولی کا فرمان جاری ہو ااور ان کی جگہ عثمان بن حنیف کو بھر ہ، عمارہ بن شہاب کو کو فہ ، عبیداللہ بن عباس کو یمن ، قیس بن سعد بن عبادہ کو مصر اور سہل بن حنیف رضی اللہ عنہ کو گور نر مقرر کیا گیا۔ 13

ہم جانتے ہیں کہ دنیا کی کسی بھی معمولی سی کمپنی میں ایسا نہیں ہوتا کہ ایک چیف ایگزیٹو آفیسر (CEO)چارج لیتے ہی سب سے پہلے ڈیپارٹمنٹ ہیڈز اور منجرز کو فارغ کر کے ان کی جگہ اور لوگوں کو متعین کرے۔ اگر کوئی CEO ایسی غلطی سے ایسا کر بھی گزرے تو اگلے دن ہی کمپنی کا بیڑا غرق ہوجائے گا اور معاملات کسی کے قابو میں بھی نہ آئیں گے۔ یہاں پر تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر معمولی سی کمپنی کا بیہ حال ہے تو بلوچستان سے لے کر لیبیا تک پھیلی ہوئی سلطنت کے پیچیدہ معاملات کے بارے میں کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ جیسے صاحب تد ہر اور صاحب حکمت سے یہ توقع کی جاسکتی ہے کہ انہوں نے اقتدار سنجا لتے ہی بارے میں کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ جیسے صاحب تد ہر اور صاحب حکمت سے یہ توقع کی جاسکتی ہے کہ انہوں نے اقتدار سنجا لتے ہی سب سے پہلے سابقہ گور نروں کی معزولی کا کام کیا ہوگا؟

جس شخص میں ذرہ برابر بھی عقل ہے، وہ جان سکتا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ تو کیا، کسی معمول سے CEO سے بھی ایسی تو تعزیر کی جاسکتی۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے گور نرول کو ان کے عہدے تمام صحابہ کے مشورے ہی سے دیے تھے اور ان تمام گور نرول نے غیر معمولی کارنا ہے انجام دیے تھے جس کی تفصیل ہم پچھے باب میں بیان کر چکے ہیں۔ شہادت سے پچھ عرصہ پہلے باغیوں کی شکایات پر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے غیر جانبدار آدمیوں کے ذریعے ان کے خلاف انکوائری کروائی تھی جس سے معلوم ہواتھا کہ یہ تمام گور نر بالکل ٹھیک کام کر رہے ہیں اور سوائے ان چند باغیوں کے، عوام الناس ان سے پوری طرح مطمئن ہیں بلکہ ان سے محبت کرتے ہیں۔ ان حالات میں ان گور نروں کے معزول کرنے کاکوئی جو از نہیں تھا۔ ہاں باغیوں کے پاس اس بات کاز بردست جو از موجود تھا کہ ان کے عزائم کی جنمیل میں یہی گور نرسب سے بڑی رکاوٹ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے ان کی تبدیلی کے لیے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے وقت حاصل کرنے کے لیے ان باغیوں کی بات مجبوراً مان لی لیکن اس میں ہی

<sup>13</sup> الضاً - 37-3/2

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 265 of 507

طبری اور بلاذری نے محمد بن عمر الواقدی کی بیان کر دہ ایک طویل روایت نقل کی ہے، جس کے مطابق حضرت مغیرہ بن شعبہ اور عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہم نے حضرت علی کو مشورہ دیا تھا کہ وہ ان گور نروں، خاص کر حضرت معاویہ کو اپنے عہدوں پر بر قرار رکھیں لیکن حضرت علی رضی اللہ عنہ تو ان گور نروں سے معاذ اللہ ادھار کھائے بیٹھے تھے کہ انہیں ایک دن عہدے پر بر داشت نہ کر پار ہے تھے۔ اس روایت کے جھوٹا ہونے کے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ اسے بیان کرنے والے یہی واقدی صاحب ہیں جن کا جھوٹ معروف ہے۔ دوسرے یہ کہ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ ان گور نرول کو پیندنہ کرتے ہوتے تو ان کی تقر ری کے وقت حضرت عمر یاعثمان رضی اللہ عنہا کو روکتے تو سہی لیکن ایس کوئی روایت موجود نہیں ہے جس میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اس سے پہلے کبھی ان حضرات سے متعلق اپنی ناپیندیدگی کا اظہار کیا ہو۔

گور نروں کی تبدیلی کی یہ مہم کلی طور پر کامیاب نہ ہو سکی اور سیف بن عمر کی روایت کے مطابق صور تحال کچھ یوں ہوئی:

- شام میں سہل بن حنیف اور کوفہ میں عمارہ بن شہاب رضی الله عنہما کو داخل ہی نہ ہونے دیا گیا البتہ کوفہ کے اس وقت کے گور نر ابو موسی اشعری نے حضرت علی رضی الله عنهما کی خلافت کو تسلیم کر لیا۔
- بھرہ میں عثمان بن حنیف اور یمن میں عبید اللہ بن عباس نے چارج سنجال لیا۔ بھرہ کے سابق گورنر عبد اللہ بن عامر اوریمن کے گورنر یعلی بن امیہ رضی اللہ عنہم اپنے اہل وعیال اور مال ومتاع کو لے کرمکہ چلے آئے۔
- مصر جو کہ بغاوت کا گڑھ تھا، میں قیس بن سعد رضی اللہ عنہماکسی نہ کسی طرح داخل ہونے میں کامیاب ہو گئے لیکن وہاں انہیں تین گروہوں سے سابقہ پڑا: ایک گروہ قصاص عثمان کا مطالبہ لے کر الگ ہو گیا۔ دوسرے گروہ نے اطاعت قبول کرلی اور تیس اگروہ انہی باغیوں کا تھا جن کا مطالبہ بیہ تھا کہ ہمارے بھائیوں (یعنی مدینہ پر حملہ آور باغیوں) کو سزانہ دی جائے تو ہم اطاعت بول کریں گے۔
  - بقیه مقامات پر گورنروں نے چارچ سنجال لیا۔

اب عالم اسلام میں چار گروہ ہو چکے تھے: پہلا گروہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مخلص متبعین کا تھا۔ دوسرا گروہ اس بات کا مطالبہ کر رہا تھا کہ پہلے باغیوں کو سزا دی جائے۔ تیسر اگروہ وہ تھا جسے کچھ سمجھ نہ آرہی تھی کہ کیا کریں اور پہلے دو گروہوں میں سے کس کا ساتھ دیں، یہ غیر جانبدار لوگ ہوئے اور ان میں سعد بن ابی و قاص، عبداللہ بن عمر، اسامہ بن زید اور محمد بن مسلمہ رضی اللہ عنہم جیسے اکابر صحابہ تھے۔ چوتھا گروہ انہی باغیوں کا تھاجو اب اپنی بھا کی جنگ لڑنے میں مشغول تھا۔

سیف بن عمر کی روایت کے مطابق اب حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کو فہ کے گور نر ابو موسی اشعر کی اور شام کے گور نر معاویہ رضی اللہ عنہ مطاویہ نے پاس خطوط بھیج جس میں ان سے بیعت کا مطالبہ کیا۔ حضرت ابو موسی اشعر کی نے اس مطالبہ کو تسلیم کر لیالیکن حضرت معاویہ نے کوئی جواب نہ دیا بلکہ بنوعبس کے ایک شخص کو بطور قاصد کو حضرت علی کے پاس بھیجا جس نے آپ کو آکر بتایا کہ میں اپنے

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 266 of 507

پیچے ایسی قوم کو چھوڑ کر آیا ہوں جو حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے قصاص کے سواکسی اور بات پر راضی نہیں ہے اور ساٹھ ہز ار بزرگ حضرت عثمان کی خون آلود قمیص کو دیکھ کر رور ہے ہیں۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: "

آپ لوگ مجھ سے قصاص عثان طلب کررہے ہیں۔ اے اللہ! میں خون عثان سے اپنی براءت کا اظہار کرتا ہوں۔ واللہ! اب قاتلین عثان پی جائیں گے سوائے اس کے کہ جے اللہ چاہے تومار دے کیونکہ جب وہ کسی امر کاارادہ کرتاہے تواسے کر گزرتاہے۔"<sup>14</sup>

باغیوں کو جب اس قاصد کی اطلاع ملی تو وہ اسے مارنے دوڑے اور اسے گالیاں دیں۔ اس نے بھی جو اباً ان باغیوں کو بر ابھلا کہا۔ اس کے بعد کیا ہوا، یہ روایت میں درج نہیں ہے۔ لگتا یہی ہے کہ صحابہ کرام نے اس قاصد کو بچالیا ہو گاور نہ اس کے قتل کا ذکر ہو تا۔ مشہور راوی سیف بن عمر، جنہیں کذاب کہا جا تا ہے، کی روایت کے مطابق اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے شام پر لشکر کشی کا اعلان کر دیا جس کا اہل مدینہ نے سر دمہری سے جو اب دیا اور کوئی شخص جانے پر تیار نہ ہوا۔ روایت میں لشکر کشی والی بات درست لگتی ہے لیکن حضرت علی نے ایسا کیا ہوگا، یہ بات معقول نہیں ہے۔ یقیناً یہ سیف بن عمریا کسی اور راوی کی کارستانی ہے کہ اس نے باغیوں کی کاروائی کو حضرت علی سے منسوب کر دیا ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی پوزیشن کو سمجھنے کے لیے ہمیں خود کو آپ کی جگہ رکھ کر سوچنا چاہیے۔ ایک جانب وہ باغی تھے جو کسی بھی طرح اسلام سے مخلص نہیں تھے، خلیفہ وقت کو شہید کر چکے تھے اور اب اقتدار پر مکمل قبضہ کرنا چاہتے تھے تاکہ دولت سمیٹیں اور مسلمانوں میں فتنے پیدا کریں۔ دوسری طرف اہل شام تھے جنہوں نے اب تک مخلص مسلمان ہونے کا ثبوت دیا تھا۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت سے بھی انکار نہیں کیا تھا بلکہ ان کا مطالبہ صرف یہ تھا کہ ان باغیوں کو اقتدار سے الگ کر کے ان سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ناحق خون کا حساب لیا جائے؟ شام کے گور نر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اب تک خلفائے راشدین کے مقرر کر دہ گور نروں میں سب سے بہترین پرفار منس دکھائی تھی اور رومن ایمپائر کو نکیل ڈال کرر کھی ہوئی تھی۔

آپ خود غور فرمائے کہ اس صور تحال میں اگر آپ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جگہ ہوتے تو آپ کی ہمدردی کس طرف ہوتی ؟ باغیوں کی جانب یااہل شام کی طرف ؟ زیادہ اہم بات کیا تھی: حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قاتل باغیوں پر قابو پانا یا پھر شام پر لشکر کشی کرنا؟ ایک فوجی جرنیل تو کیا عام آدمی بھی اس کا جو اب یہی دے گا کہ جب ایک محاذ پہلے سے کھلا ہو اور وہاں پوزیشن ابھی مستحکم نہ ہوئی ہو، اس وقت تک نیا محاذ کھولنا مناسب نہیں ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا نقطہ نظر بھی یہی تھا۔ اس بات کی تائید ان روایات سے بھی ہوتی ہے جن کے مطابق جنگ صفین سے واپسی حضرت علی رضی اللہ عنہ نے باغیوں کو قائل کیا کہ وہ حضرت معاویہ کا گورنری کو تسلیم کرلیں۔ آپ نے فرمایا:

معاویہ کی امارت کو ناپسند نہ تیجیے۔اللّٰہ کی قشم،اگر وہ نہ رہے تو آپ دیکھیں گے کہ سر، شانوں سے اس طرح جدا ہو کر گریں گے جیسا کہ حنظل کا

<sup>14</sup> الضاً - 3/2-40

#### پچل گر تا ہے۔<sup>15</sup>

ابن عساکرنے اس روایت کی پانچ اسناد بیان کی ہیں۔ حضرت علی کا یہ فرمان اس وقت سے متعلق ہے جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما سے جنگ ہو چکی تھی۔ ہمیں یقین ہے کہ جنگ سے پہلے بھی حضرت علی کے دل میں حضرت معاویہ سے متعلق کوئی بغض موجود نہ تھااور آپ انہیں ہر گزان کے عہدے سے ہٹانا نہیں چاہتے تھے۔ یہ باغی تھے، جنہوں نے آپ کو اس عہدے سے ہٹانے کی کوشش کی کیونکہ ان کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ حضرت معاویہ ہی تھے۔

اگر ہم باغیوں کے نقطہ نظر سے دیکھیں توواضح نظر آتا ہے کہ شام کی لشکر کشی بہت اہم تھی تا کہ ان کے منصوبہ کا دوسرام حلہ پابیہ شکیل کو پہنچے۔ اہل شام، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی قیادت میں متحد سے اور باغیوں کے کسی بھی منصوبے کی شکیل میں سب سے بڑی رکاوٹ سے۔ اس وجہ سے باغیوں نے شام کی طرف کشکر کشی کی اور اپنے پر انے طریقے کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ کانام ہو جی بھر کر استعمال کیا۔ اہل مدینہ نے ان باغیوں کے کسی بھی منصوبے کا سر دمہری ہی سے جواب دینا تھا چنانچہ ان کا یہ منصوبہ بھی ناکام ہو گیا اور شام کی جانب کوئی کشکر روانہ نہ ہو سکا۔ اسی دوران یہ اطلاعات ملیں کہ بھرہ میں حضرت طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم نے ایک کشکر اکٹھا کر لیا ہے اور انہوں نے وہاں کی باغی جماعت کا قلع قمع کر دیا ہے۔ اس پر حضرت علی رضی اللہ عنہ ان باغیوں کے لے کر مینہ سے نکلے اور کچھ ہی عرصے میں وہ سانحہ پیش آیا جو کہ جنگ جمل کہلا تا ہے۔

# جنگ جمل

طبری اور بلاذری نے جنگ جمل کے جو واقعات بیان کیے ہیں، ان کابڑا حصہ ابو مخنف، ہشام کلبی، سیف بن عمر اور محمہ بن عمر الواقعہ ی کا بیان کر دہ ہے۔ خاص کر جن روایات میں سیدہ عائشہ، حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہم سے متعلق کوئی منفی بات پائی جاتی ہے، ان کاراوی یا تو ابو مخنف ہے یا پھر ہشام کلبی۔ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ان مشہور کذابین نے ان واقعات میں اپنی جانب سے پچھ نہ پچھ ملا دیا ہے اور ان صحابہ کی کر دار کشی کی کوشش کی ہے۔ تاہم بہت سی باتیں درست بھی معلوم ہوتی ہیں۔ ہم کوشش کرتے ہیں کہ گھڑی ہوئی باتوں کو پیش کریں۔

# باغیوں کے خلاف جوانی تحریک کیسے بیداہوئی؟

واقدی کی روایت کے مطابق جب گور نروں کی تبدیلی کی مہم جزوی طور پر ناکام رہی تو حضرت علی نے طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کو بلایا اور ان سے کہا: "اے قوم! جس بات سے میں آپ کو خبر دار کرتا تھا، آج وہ پیش آچکی ہے اور حالات ایسے ہو گئے ہیں کہ انہیں ختم

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ابن عساكر ـ 59/151-152 ابن ابي الحديد - شرح نهج البلاغة - 12/40

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

کے بغیر چارہ نہیں۔ یہ آگ کی طرح ایک فتنہ ہے کہ جب آگ ایک بارلگ جاتی ہے تووہ بڑھتی اور بھڑکتی چلی جاتی ہے۔ "حضرت طلحہ اور زبیر رضی اللّٰہ عنہمانے جواب میں کہا: "آپ ہمیں مدینہ سے باہر جانے کی اجازت دیجیے تاکہ ہم اس کی کوئی تدبیر کریں ورنہ آپ ہمیں (یہاں سے) جانے دیجیے۔ "آپ نے فرمایا: "مجھ سے جہال تک ہوسکے گا، میں ان حالات کو سنجالنے کی کوشش کروں گا، اور جب کوئی بھی تدبیر باقی نہ رہے گی تو آخری دوا داغ لگانا ہی ہوتی ہے کہ انسان تکلیف سے نجات پانے کے لیے اپنے جسم کو جلوانا بھی گوارا کرلیتا ہے۔ "اس کے کچھ دن بعد حضرت علی نے طلحہ وزبیر رضی اللّٰہ عنہما کو مدینہ سے جانے کی اجازت دے دی۔ <sup>16</sup>

یہاں پر ہم قیاس کرسکتے ہیں کہ ان تینوں حضرات نے مل کر باغیوں سے نجات کاوہ منصوبہ تیار کیا ہو گاجس کی تفصیلات ہم اوپر بیان کر پہر منصوبہ یہ تفاکہ حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہ ما جا کر مسلم افواج کو منظم کریں۔ اس دوران حضرت علی رضی اللہ عنہ باغیوں کو مصروف کر دیں تاکہ یہ اہل مدینہ کے جان ومال کو نقصان نہ پہنچا سکیں۔ اس کے بعد حضرت علی انہیں لے کر طلحہ وزبیر کی افواج کے مقابلے میں لے آئیں اور وہال مخلص مسلمانوں کی افواج متحد ہو جائیں اور مل کر ان باغیوں کی سرکوبی کریں۔ ممکن ہے کہ بعض مقابلے میں لے آئیں اور وہال مخلص مسلمانوں کی افواج متحد ہو جائیں اور مل کر ان باغیوں کی سرکوبی کریں۔ ممکن ہے کہ بعض حضرات ہاں بات پر اعتراض کریں اور ہے کہیں کہ اگر ایساہی تھاتو پھر جب حضرت علی اور حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہم کے لشکر ملے بتھے، توان میں سفارت کاری کیوں کی گئی تھی؟ اس کی وجہ یہ سمجھ میں آتی ہے کہ بعض امور اس پلان سے ہٹ کر ہو گئے جیسے بھر ہیں باغیوں کے ساتھ جنگ۔ اس وجہ سے ضرورت اس امرکی تھی کہ حضرت علی، طلحہ اور زبیر ایک بار پھر نئے حالات کے تحت معاہدہ کریں۔ اس مقصد کے لیے یہ سفارت کاری کی گئی۔

بعد کے واقعات سے معلوم ہو تا ہے کہ ان تینوں صحابہ کا یہ منصوبہ کامیاب رہا۔ حضرت طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہما وہاں سے چل کر مکہ آئے، جہاں امہات المومنین رضی اللہ عنہن موجود تھیں۔ جاج میں سے بھی بہت سے لوگ یہیں مقیم تھے اور یمن کے سابق گور نر یعلی بن امیہ اور بھر مل کر یہ یعلی بن امیہ اور بھر ہ کے سابق گور نر سعید بن عامر رضی اللہ عنہما بھی یہیں تھے۔ ان حضرات نے صور تحال کا تجزیہ کیا اور پھر مل کر یہ طے کیا کہ بھر ہ کارخ کیا جائے جو کہ اہم ترین چھاؤنی تھی۔ سعید بن عامر یہاں کے معاملات سے بخوبی واقف تھے کیونکہ وہ بھی چند دن پہلے ہی وہاں سے آئے تھے۔ یمن کے سابق گور نریعلی بن امیہ رضی اللہ عنہ بھی ان کے ساتھ تھے اور انہوں ہی نے سواریوں وغیرہ کا انتظام کیا۔ مکہ اور اس کے گردونواح سے بہت سے نوجوان ان کے ساتھ شامل ہو گئے اور یہ لشکر بھر ہ کی جانب چل پڑا۔ دیگر امہات المومنین بھی ذات عرق کے مقام تک اس لشکر کے ساتھ گئیں اور وہاں پر لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے لیے اتناروئے کہ اس دن کانام ہی "آنسوؤں کادن" مشہور ہو گیا۔ 17

دوسری طرف حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ نے بھی بصر ہ کی جانب کوچ کا اعلان کیا۔ طبر ی نے واقعہ ی کے حوالے سے اس موقع پر بعض

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> طبری - 3/2-39 to 41

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> الضاً - 36H/3/2-62

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

الیی روایتیں بیان کی ہیں جن میں اہل مدینہ کو حضرت علی رضی الله عنہ نے طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی الله عنہم کے لشکر کے خلاف ابھارنے کی کوشش کی لیکن تمام اہل مدینہ نے اس معاملے میں دلچیپی ظاہر نہ کی۔ ان روایات سے متعلق دوام کانات موجود ہیں: ایک امکان تو یہ ہے کہ بیر کسی کذاب راوی کی کار سانی ہے کہ اس نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے منہ میں اپنے الفاظ ٹھونسنے کی کوشش کی ہے۔ دوسر اامکان پیہ ہے کہ ہو سکتا ہے کہ آپ نے ایسا کیا ہو کیونکہ آپ کا پلان یہی تھا کہ باغیوں کو مدینہ سے نکال کر مخلص مسلمانوں کے لشکروں کے سامنے لاڈالا جائے تا کہ وہ ان کا تیایا نچہ کر سکیں۔

سیف بن عمر نے کچھ روایات نقل کی ہیں جن کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مخلص ساتھیوں نے آپ کو ہر ممکن قائل کرنے کی کوشش کی کہ آپ حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہماکے مقابلے کے لیے نہ نکلیں۔ ان میں حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی لگام پکڑلی اور کہا: "امیر المومنین! مدینہ سے باہر نہ جائے۔اگر آپ مدینہ جھوڑ کر چلے گئے تو تبھی یہاں واپس نہ آسکیں گے اور نہ تبھی ہید دار الحکومت بن سکے گا۔" باغی یارٹی کے لیڈروں نے انہیں گالیاں دیں تو حضرت علی رضی اللّٰد عنہ نے انہیں بچایااور فرمایا: "انہیں کچھ نہ کہو کہ بیررسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے صحابہ میں سے بہترین آدمی ہیں۔"<sup>18</sup> اسی طرح حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ کو روکنے کی ممکنہ حد تک کوشش کی لیکن کامیاب نہ ہو سکے۔ راوی چونکہ سیف بن عمرہے،اس وجہ سے ہم نہیں کہہ سکتے کہ یہ روایتیں کس حد تک درست ہیں۔البتہ یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ یہ روایتیں قرین قیاس ضرور ہیں اور کوئی بھی مخلص ساتھی جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پلان کونہ جانتا ہو، انہیں ضرور یہ مشورہ دے

## حضرات طلحه وزبير كاافتذار بصره يركيسے قائم ہوا؟

سیف بن عمر کے مطابق جب حضرات طلحہ وزبیر کالشکر بصرہ کے قریب پہنچاتو انہوں نے شہر سے باہریڑاؤڈالا اور شہر کے بااثر لو گوں کے ساتھ خط و کتابت شروع کی۔ بھر ہ کے گور نراب حضرت عثان بن حنیف تھے جو کہ ایک جلیل القدر صحابی تھے اور حضرت علی رضی اللّه عنہ نے انہیں یہاں مقرر کیا تھا۔ ان کے ساتھ حکیم بن جبلہ کی قیادت میں باغیوں کا ایک گروہ بھی موجود تھااور عملاً اسی گروہ کی حکومت تھی۔ گورنربصر ہ نے مشہور صحابی عمران بن حصین اور ابوالاسو د الد ؤلی کوسیدہ عائشہ رضی اللہ عنہم کے پاس جھیجا تا کہ ان کا مقصد معلوم کیاجا سکے۔ آپ نے ان حضرات کو اپنامقصد اس طرح بیان فرمایا:

مجھ جیسی عورت کسی مخفی کام کے لیے سفر نہیں کر سکتی اور نہ اولاد سے کوئی بات چھیائی جاسکتی ہے۔ بات یہ ہے کہ مختلف علا قول کے شور میانے والوں اور قبائل کے جھکڑ الولو گوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حرم میں قتل و قال کیااور اس میں فتنے اٹھائے اور بدعتیں ایجاد کیں اور فتنہ گروں کو حرم رسول میں پناہ دی اور اس طرح اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی لعنت کے مستحق ہوئے۔ انہوں نے بغیر کسی جرم

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 270 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> الضأ - 3/2-5/

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

کے مسلمانوں کے امام کو قتل کر دیااور اس طرح ایک حرام خون کو حلال سمجھ کر بہایا۔ انہوں نے وہ مال لوٹ لیا جس کالینا حرام تھا اور انہوں نے مسلمانوں کے امام کو قتل کر دیااور اس طرح ایک حرامت کا بھی پاس نہ کیا۔ لوگوں کی عزتیں اچھالیں اور انہیں جسمانی حرمت والے شہر (مدینہ) اور حرمت والے مہینے (ذو الحجہ اور محرم) کی حرمت کا بھی پاس نہ کیا۔ لوگوں نے سوائے نقصان کے اور کوئی فائدہ تکالیف پہنچائیں اور ان لوگوں نے شہر اور گھروں میں آکر تھہر گئے جنہیں ان کا تھہر ناپیند نہ تھا۔ ان لوگوں نے سوائے نقصان کے اور کوئی فائدہ نہیں پہنچایا اور نہ ہی ان کے دلوں میں خدا کا خوف تھا۔ (مدینہ کے) جن لوگوں کے پاس یہ جاکر تھہرے، ان میں اتنی طاقت نہ تھی کہ انہیں روک سکتے کیونکہ انہیں خود اپنی جان کا خوف تھا۔ میں نے یہ سفر اس لیے کیا ہے تمام مسلمانوں کو بتادوں کہ یہ پارٹی کس قتم کے لوگوں پر مشتمل ہے اور عوام ان کے باعث کس مصیبت میں مبتلا ہیں اور اب ان کا اصلاح پانا ممکن نہیں ہے۔

(اس کے بعد سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہانے یہ آیت پڑھی۔) لا خیر فی گینیہ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاحٍ بَیْنَ النَّاسِ "ان کے اکثر خفیہ مشوروں میں کوئی بھلائی نہیں، صرف اس شخص کے جو صدقہ اور لوگوں کی اصلاح کے لیے مشورہ کرے۔" (النساء 4:114) ہم اس اصلاح کی خاطر میدان میں نکلے ہیں جس کا اللہ عزوجل اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر چھوٹے بڑے اور مردو عورت کو عظم دیاہے۔ ہم اس لیے آئے ہیں کہ لوگوں کو نیکی کی تلقین کریں، اس کی حفاظت کریں اور برائی سے انہیں روکیں اور دنیاسے برائی کو ختم کریں۔" 19

سیرہ سے بات کرکے بیہ قاصد، حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور ان سے ان کی آمد کی وجہ دریافت کی۔

انہوں نے جواب دیا: "ہم عثمان کے قصاص کے مطالبے کے لیے آئے ہیں۔" قاصدین نے پوچھا: "کیا آپ علی کی بیعت نہیں کر چکے؟" انہوں نے جواب دیا: "علی سے ہمارا کوئی اختلاف نہیں اور نہ ہی میں ان کی بیعت توڑناچاہتا ہوں۔ شرط بیہ ہے کہ وہ ہمارے اور ان قاتلوں کے در میان نہ آئیں۔"

قاصد حضرت عثمان بن حنیف کے پاس پنچے جو کہ حضرت علی کی جانب سے اب بھرہ کے گورنر تھے۔ابوالاسود (جو غالبًا باغی پارٹی کا حصہ تھا) نے انہیں حضرت طلحہ وزبیر کے خلاف جنگ کرنے پر اکسایالیکن حضرت عمران بن حصین (رضی اللہ عنہم) نے انہیں اس سے منع کر کے گھر بیٹھ رہنے کامشورہ دیا۔ عثمان بن حنیف نے لوگوں کو جامع مسجد میں اکٹھا کیا اور تمام پارٹیوں کو گفتگو کا پورامو قع دیا۔ اس موقع پر باغیوں کے ایک کوفی لیڈر قیس بن عقدیہ حمی نے تقریر کر کے حضرات طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہما سے جنگ کرنے پر لوگوں کو ابھارا۔اہل بھرہ کے ایک لیڈر اسود بن سرلیج السعدی نے ان حضرات کی جمایت کے لیے لوگوں کو ترغیب دی۔اس طرح سے اہل بھرہ میں سے مخلص لوگ الگ ہو کر حضرت طلحہ و زبیر سے آ ملے اور باغی پارٹی تنہا ہو کررہ گئی۔اہل بھرہ کے مخلصین کے ساتھ باغی پارٹی تنہا ہو کررہ گئی۔اہل بھرہ کے مخلصین کے ساتھ باغی پارٹی تنہا ہو کردہ گئے۔اس موقع پر حضرت طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہمانے تقریریں کیں۔ حضرت طلحہ کی تقریر کامتن بہ ہے:

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> الضاً - 3/2-65

اس قصاص میں اللہ عزوجل کے دین اور اس کے حکم کا و قار ہے۔ کیونکہ خلیفہ مظلوم کے خون کا قصاص طلب کرنا اللہ کے احکام میں سے ایک حکم ہے۔ اگر آپ لوگ قصاص طلب کریں گے توضیح راہ پر چلیں گے اور آپ کی خلافت (جو باہمی مشورے سے چلتی ہے) آپ ہی کے ہاتھ میں آ جائے گی۔ اگر آپ اس قصاص کو چھوڑ دیں گے تونہ کوئی حکومت قائم رہ سکے گی اور نہ کوئی نظام چل سکے گا۔ "<sup>20</sup>

سیدہ عائشہ اور حضرت طلحہ رضی اللہ عنہما کی ان تقریروں سے واضح ہے کہ ان کا مقصد کیا تھا۔ یہ حقیقت ہے کہ اگر اس موقع پر یہ صحابہ ان باغیوں کے خلاف سیسہ پلائی دیوار نہ بنتے تو یہ رسم چل نکلی کہ جس کا جی چاہتا، ایک جتھہ بنا تا اور خلیفہ کو قتل کر کے اقتدار اور بیت المال پر خود قابض ہو جاتا۔ اس طرح اس شورائی نظام (Participative Government) کا خاتمہ ہو جاتا جس میں ہر شخص کو رائے دینے کا حق تھا اور ہر شخص کو حکومتی فنڈ کافائدہ پہنچتا تھا۔ اس موقع پر سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہانے وہ تقریر فرمائی جس سے شہادت عثمان اور باغیوں کے مقاصد اور لائحہ عمل (Strategy) کا اندازہ ہو تا ہے۔ اسے ہم یہاں دوبارہ نقل کررہے ہیں:

لوگ عثان پر تہمتیں لگاتے سے اور ان کے گور نروں کو مجرم قرار دیتے سے۔ یہ لوگ مدینہ ہمارے پاس آتے اور عمال کے حالات بیان کرکے ہم سے مشورہ طلب کرتے۔ ان کی ظاہر کی گفتگو سے یہ محسوس ہوتا تھا کہ یہ اصلاح کے طلب گار اور نیک لوگ ہیں۔ لیکن جب ہم حالات کی چھان بین کرتے تو ہمیں عثان نہایت متی اور ان الزامات سے بری نظر آتے۔ وہ لوگ، جوان کی شکایات کرتے سے، وہ تقوی کے بھیس میں فاجر اور کذاب نظر آتے۔ ان کا ظاہر پچھ ہوتا اور باطن پچھ اور۔ ان لوگوں نے جب اس دھو کہ اور فریب سے قوت مہیا کر لی تو مدینہ پہنی کر عثمان کو ان کے گھر میں محصور کر لیا اور انہیں شہید کر کے ایک حرام خون کو حلال کرلیا۔ پھر انہوں نے اس مال کو لوٹا جس کالینا حرام تھا اور بغیر کسی جواز کے مدینہ الرسول کی بے حرمتی کی۔ وہ جس چیز کے طلب گار ہیں، وہ آپ لوگوں کے لیے مناسب نہیں۔ آپ کوچا ہے کہ آپ قاتمین عثمان سے قصاص لیجے اور اللہ عزوجل کے حکم کو قائم سیجے۔ اللہ عزوجل کا ارشاد ہے: أَلَمْ تَرَی إِلَی الَّذِینَ أُوتُوا نَصِیباً مِنْ الْکِمَابِ یُدُعُونَ إِلَی اللّٰدِینَ الْکِمَابِ یُدُعُونَ إِلَی النّبیں کتاب دی گئی تھی، نہیں دیکھتے کہ جب کیتیاب اللہ کی طرف بلایاجاتا ہے تا کہ کتاب اللہ کے مطابق ان کا فیصلہ کیاجائے توان میں سے ایک گروہ منہ پھیر کر اور اعراض کر کے چل دیتا ہے۔ " (آل عمران 23) 21

یہ تقریر سن کر اہل بھرہ کے دوگروہ واضح ہوگئے۔ اکثریت حضرات طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم سے جاملی جبکہ باغی پارٹی نے بڑا شور مجایا۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کی اور اب شور مجایا۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کی اور اب لشکر لے کر نکل کھڑے ہوئے۔ حقیقت یہ تھی کہ یہ دونوں حضرات، حضرت علی کی بیعت پر قائم تھے اور صرف باغیوں پر قابو پانا چاہتے تھے۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا پر پر دے سے نکلنے پر تنقید کی گئ حالا نکہ آپ نے پر دے کے حکم کی کوئی خلاف ورزی نہیں کی تھی بلکہ ایک اہم ملی ضرورت کے تحت اپنے محرم مردوں یعنی بھانجوں کے ساتھ سفر کیا تھا۔ انہوں نے قتل عثمان کا الزام الٹا انہی

ايسا-80-312

Page 272 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> ايضاً - 67-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> الضاً - 3/2-68

حضرات پر عائد کرنے کی کوشش کی۔ اس موقع پر بعض لو گول نے ان حضرات سے کہا کہ آپ کے جو خطوط ہمارے پاس آتے تھے، ان میں تو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف پر اپیگنڈ اہو تا تھا۔ ان حضرات نے ان خطوط سے اپنی براءت کا اظہار کیاجو باغیوں نے ان کے نام سے لکھے تھے۔22

باغیوں کا مقصد ہے تھا کہ لوگوں کو ان حضرات سے برگشتہ کرکے اپنے ساتھ ملا لیس لیکن وہ اس میں بری طرح ناکام ہوئے۔ عام لوگوں نے ان کے پراپیگنڈا کو مستر دکر دیا۔ اب بھرہ کے باغیوں کے آگے آگ اور چیچھے کھائی تھی۔ وہ اپنے ساتھیوں سے کٹ کر بھرہ میں موجود تھے جہاں کی آبادی کی اکثریت ان سے نفرت کرتی تھی۔ واضح رہے کہ یہ باغی تحریک کی ایک شاخ ہی تھی کیونکہ ان کی قوت کا بڑا حصہ مدینہ میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کو گھیر ہے میں لیے ہوئے تھا۔ بالآخر انہوں نے bdo or die کاراستہ اختیار کیا اور حکیم بن جبلہ کی قیادت میں سیدہ کے لشکر پر حملہ کر دیاجو کہ جنگ نہ کرناچا ہے تھے۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی شان میں گتا خیاں کر رہا جنگ سے بجیس۔ 23 کی مال اور اس کے ساتھیوں کو حکم دیا کہ وہ تھا۔ ایک شخص نے اس کے ساتھیوں کوبال ان پر ٹوٹ پڑے۔ حکیم بن جبلہ ام المومنین رضی اللہ عنہا کی شان میں گتا خیاں کر رہا تھا۔ ایک شخص نے اس کے سینے میں نیزہ ارکر اسے شہید کر دیا۔ اس کے قبیلے کی ایک خاتون نے ایسا کیا تو حکیم نے اس کے سینے میں نیزہ ارکر اسے شہید کر دیا۔ اس کے قبیلے کی ایک خاتون نے ایسا کیا تو حکیم نے ان کا اعلان نہیں سنا اور انہوں نے متعد د باغیوں کوڈھیر کر دیا۔ جب ان کی قوت ٹوٹ گئی تو اب وہ صلح کے لیے باکار نے لگے جے سیدہ کے لشکر نے قبول کر لیا۔ 2

حضرات طلحہ و زبیر اور عثان بن حنیف رضی اللہ عنہم کے در میان یہ معاہدہ طے پایا کہ فریقین کے ایک متفقہ شخص کو مدینہ بھیجا جائے اور بہ معلوم کیا جائے کہ حضرات طلحہ و زبیر کو باغیوں نے بیعت کے لیے مجبور کیا تھایا انہوں نے خوشی سے بیعت کی تھی۔ اگر یہ بیعت باغیوں کے جبر سے ہوئی تھی تو عثان بن حنیف بھرہ چھوڑ دیں گے اور اگر خوشی سے ہوئی تھی تو یہ حضرات بھرہ سے نکل جائیں گے۔ واضح رہے کہ حضرات طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہمانے خوشی سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کی تھی اور انہیں اس شرط پر خلیفہ بنایا تھا کہ وہ باغیوں سے قصاص لیں۔ اس کے بعد باغیوں نے مجبور کر کے ان سے دوبارہ بیعت کی تھی تاکہ ان کی جانب سے کوئی خطرہ نہ رہے۔ یہاں اشارہ اسی دو سری بیعت کی جانب تھا۔ ایک قاری قرآن اور نہایت ہی متقی و پر ہیز گار شخص کعب بن سُور رحمہ اللہ، جو کہ عہد عثانی میں بھرہ کی قاضی تھے، کو مدینہ بھیجا گیا جنہوں نے اہل مدینہ سے اس معاملے میں استفسار کیا۔ مخفل میں باغی بھی موجود تھے جن کے خطرے کے سبب کوئی شخص نہ بولا۔ آخر حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہمانے بتایا کہ یہ بیعت جبراً الی گئی تھی۔ باغی

عہد صحابہ اور جدیدذ ہمن کے شبہات Page 273 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ال**يناً -** 75-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> الضاً - 3/2-69

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> الصِناً - 3/2-71

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

انہیں مارنے کے لیے اٹھے لیکن حضرت ابوایوب انصاری اور صہیب رضی الله عنہمانے انہیں بچالیا۔ اس موقع پر حضرت محمد بن مسلمہ رضی اللّٰدعنہ نے بھی یہی بتایا کہ یہ بیعت جبر ألی گئی تھی۔<sup>25</sup>

کعب بن سور واپس بھر ہ پہنچے تو ہاغیوں نے انہیں گھیر گھار کر حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہماتک پہنچنے نہ دیا۔ دوسری طرف مدینہ کے باغیوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف سے ایک خط لکھ بھیجاجس میں لکھاتھا کہ "جماعت کی وحدت کوبر قرار رکھنے اور ایک نیک کام کی خاطر زبر دستی کی گئی تھی۔اگریہ دونوں بیعت توڑنا چاہتے ہیں تو ہمارے پاس ان کا کوئی علاج نہیں اور اگر وہ کسی اور چیز کے طالب ہیں تو ہم اس پر غور کریں گے۔"

ا یک رات جب شدید سر دی تھی اور آندھی چل رہی تھی،بھر ہ کے باغیوں نے مسجد میں ان صحابہ کے لشکر پر حملہ کر دیا۔انہوں نے جم کر مقابلہ کیااور جالیس باغی مارے گئے۔ حضرات طلحہ وزبیر رضی اللّٰہ عنہمانے چندلو گوں کو بھیجا کہ وہ حضرت عثمان بن حنیف رضی اللّٰہ عنہ کو بلالائیں۔ وہاں کچھ لوگ ان پر تشد د کر رہے تھے اور انہیں لاتوں سے مار رہے تھے۔ ان لو گوں نے حضرت عثان کی داڑھی اور بھنویں نوچ دیں۔ حضرات طلحہ و زبیر کے ساتھی انہیں لائے تو ان دونوں حضرات نے بہت افسوس کا اظہار کیا۔ پھر انہوں نے انہیں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہاکے پاس بھیجا جنہوں نے انہیں ان کے مخلص ساتھیوں سمیت آزاد کر دینے کا حکم دیا۔<sup>26</sup>

مشہور غالی راوی ابومخنف لوط بن یجی، جن کا صحابہ کرام سے بغض مشہور ہے، نے بیباں بھی کوشش کی ہے کہ یہاں بھی ان حضرات کے خلاف پر اپیگنڈا کیا جائے۔ان کا دعوی ہے کہ سیدہ نے حضرت عثمان بن حنیف کو قتل کرنے کا حکم دیا تھا، پھر کسی کے توجہ دلانے پر معاف کر دیا حالا نکہ بیہ بات بیہ بالکل غلط ہے۔ ان حضرات نے حضرت عثمان بن حنیف رضی اللّٰہ عنہ کواسی وجہ سے آزاد کیا کہ وہ ایک مخلص مسلمان اور صحابی تھے۔ ان کا کوئی تعلق ان باغیوں سے نہ تھااور وہ اسی طرح ان باغیوں کے ہاتھوں گھرے ہوئے تھے جیسا کہ ان کے مرکزی لیڈر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گر د گھیر اتنگ کیے ہوئے تھے۔

حکیم بن جبلہ نے بھرہ کے بیت المال پر قبضے کی کوشش کی جسے حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمانے ناکام بنادیا۔ اگلے دن حکیم بن جبلہ اپنے ساتھیوں کو اکٹھا کر کے ان صحابہ کے لشکر پر حملہ آور ہوا۔ بھر ہ میں اب جتنے بھی باغی تھے، وہ اس لشکر میں موجو د تھے۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہانے اپنے ساتھیوں کو حکم دیا: " آپ لوگ صرف انہی سے جنگ کیجیے جو آپ سے جنگ کریں اور بہر اعلان کر دیجیے کہ جو شخص قتل عثان سے تعلق نہ رکھتا ہو، وہ ہمارے مقابلے سے ہٹ جائے کیونکہ ہماری جنگ صرف قاتلین عثان سے ہے اور ہم کسی بھی جنگ میں پہل نہ کریں گے۔" حضرت طلحہ و زبیر رضی اللّٰہ عنہمانے فرمایا: "اللّٰہ کاشکر ہے کہ اس نے بصرہ کے تمام قاتلین کو ہمارے سامنے جمع کر دیاہے۔اےاللہ! ان میں سے کسی کوزندہ باقی نہ چھوڑ۔ان سے آج قصاص لے کرانہیں قتل فرمادے۔"

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 274 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> ال**صناً -**3/2-72 to 73

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ايضاً **-** 73-2/2

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

باغی تین سوکے قریب تھے۔ اب گھسان کی جنگ شروع ہوئی۔ کیم بن جبلہ حضرت طلحہ کے، ذریج حضرت زبیر کے، ابن الحرش حضرت عبدالرحمن بن عتاب کے اور حرقوص بن زہیر حضرت عبدالرحمن بن حارث کے مقابلہ پر آیا۔ کیم بن جبلہ بہادری سے لڑا اور اس کی ایک ٹانگ کٹ گئی لیکن وہ پھر بھی حضرات طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہما کے خلاف اپنے پرابیگنڈ نے سے بازنہ آیا۔ باغیوں کی اکثریت کیم سمیت ماری گئی البتہ ان کا ایک لیڈر حرقوص بن زہیر اپنے ساتھیوں کو لے کر فرار ہو گیا۔ حضرات طلحہ و زبیر نے اعلان کروادیا کہ جس جس قبیلے نے جس بھی باغی کو پناہ دی ہو، اسے ہمارے پاس لا یاجائے۔ لوگ ان قاتلین کو کتوں کی طرح گھسیٹ گھسیٹ کرلائے اور ان سب کو قتل کر دیا۔ اب حرقوص بن زہیر کے علاوہ باغیوں کے بصرہ چیپٹر میں سے کوئی شخص زندہ نہیں بچا۔

حرقوص کا تعلق اس علاقے کے ایک قبیلے بنو سعد سے تھا، اس لیے انہوں نے اسے بچالیا۔ طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہمانے انہیں سخت برا بھلا کہااور ان کے لیے ایک مدت مقرر کی کہ اس تاریخ تک حرقوص کو حاضر کرو۔ انہیں بیہ بات سخت نا گوار گزری اور وہ ان سے الگ ہو گئے۔ ان کی دیکھا دیکھی بنو عبدالقیس اور بنو بکر بن وائل میں سے بھی باغی اکٹھے ہو گئے اور انہوں نے بیت المال پر حملہ کر دیا۔ حضرات طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہما کے لشکر نے ان کا بھی مقابلہ کیا اور ان کے بہت سے آدمی ختم کر دیے۔ ان کے بقیہ لوگ بھاگ کر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لشکر میں جاملے۔ 27

حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہمانے اس طرح باغیوں کی بصرہ شاخ کو طاقت سے کچل تو دیالیکن اس کے پچھے ایسے نتائج نکلے جو کہ غیر متوقع تھے۔ ان کا خیال تو شاید بیہ تھا کہ اس طرح باغیوں کی طاقت کمزور پڑ جائے گی لیکن الٹاان کی طاقت بڑھ گئی اور ان کے اہل قبیلہ بھی باغی تحریک میں شامل ہو گئے۔ ہم بیان کر چکے ہیں کہ بغاوت کو طاقت سے کچنے کے نتیج میں عام طور پر یہ پہلے سے مضبوط ہو جاتی ہے۔

باغی تحریکوں کے لائف سائیکل میں ہم باغی تحریکوں کی نفسیات بیان کر چکے ہیں کہ اگر ایک باغی کو قتل کیاجائے تو اس کے انتقام میں دس لوگ کھڑے ہوں کے لازدیک حق و باطل کا معیار ان کا قبیلہ ہو تا ہے اور انتقام کو ان کے ہاں ایک مقدس فریضہ سمجھاجاتا ہے۔ اگر ان کے کسی مجرم کو بھی قتل کیاجائے تو پورا قبیلہ جنگ کرنے اٹھ کھڑا ہو تا ہے اور اس جنگ میں بہت سے بے گناہ مارے جاتے ہیں۔ ہمارے ہاں بھی قبائلی علاقوں میں حکومتیں کوشش کرتی ہیں کہ معاملات کو حتی الامکان صلح ہی کے ذریعے سلجھایا جائے۔ اسی وجہ سے اکثر خلفاء اور بادشاہ باغی تحریکوں پر قابو پالیے کے بعد انہیں معاف کر دیتے ہیں تا کہ یہ تحریک مستقبل میں پیدانہ ہو۔ اس تفصیل سے اندازہ ہو تا ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ان باغیوں کوڈ ھیل کیوں دی تھی اور حضرت علی رضی اللہ عنہ ان کے خلاف فیصلہ کن کاروائی سے اب تک پر ہیز کیوں کرتے چلے آئے تھے۔

اس زمانے میں بھر ہ کے باغیوں کے قتل عام کا نتیجہ یہ نکلابنو عبد القیس اور بنو بکر بن وائل کے یہ قبیلے ایسے بد ظن ہوئے کہ اس کے بعد

<sup>27</sup> ايضاً **-** 3/2-78

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

بار بار حکومت کے خلاف باغیوں کا ساتھ دیتے رہے۔ اس وقت بھی یہ سعودی عرب کے مشرقی صوبے میں قطیف اور الاحساء کے علاقوں میں آباد ہیں اور ان کے بہت سے لوگ ان صحابہ کے خلاف دل میں بہت بغض رکھتے ہیں۔

بھرہ پر اپنا اقتدار مستحکم کرنے کے بعد حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہمانے بیت المال سے فوج کو تنخواہیں دیں۔ اس کے بعد ان حضرات نے اہل شام اور اہل کوفہ کو خطوط لکھے جن میں بھر ہ کی جنگ کی تفصیلات بیان کیں کہ کس طرح قاتلین عثمان کا یہاں خاتمہ ہو گیاہے۔

## حضرت علی اور طلحه وزبیر میں دوبارہ اتحاد کیسے ہوا؟

بھرہ کے بعد کوفہ عراق میں سب سے بڑی چھاؤنی تھی جس پر مشہور صحابی حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ حضرت عثمان ک زمانے سے گور نرچلے آرہے تھے۔ یہ اگرچہ باغیوں کا گڑھ تھا تاہم مخلص مسلمانوں کی تعداد باغیوں سے کہیں زیادہ تھی۔ ام المو منین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا اہل کوفہ کے قبائلی سر داروں کے نام الگ الگ خطوط لکھے جن میں سے ایک باغی لیڈر زید بن صوحان کے نام بھی تھا۔ اس نے آپ کے خط کا سخت جو اب دیا اور لکھا کہ آپ اپنے گھر واپس چلی جائے ورنہ میں آپ سے سب سے پہلے مقابلہ کروں گا۔ <sup>28</sup> ان باغیوں کوسیدہ سے خاص بخض تھا کیونکہ آپ ان کے منصوبوں کو خاک میں ملار ہی تھیں؟

دوسری طرف حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی یہی چاہتے تھے کہ اہل کو فہ کے مخلص مسلمان ان کے ساتھ آملیں تا کہ باغیوں کا کنٹرول کرور (Dilute) کیا جاسکے لیکن آپ کے ساتھ مسلہ بہ تھا کہ آپ جس بھی مخلص قاصد کو کو فہ سجیجے، باغیوں کا کوئی نہ کوئی لیڈر ساتھ چل پڑتا جس کی وجہ سے حضرت ابوموسی اشعری قائل نہ ہوپاتے۔ آپ نے اپنے بجیجے محمہ بن جعفر رضی اللہ عنہما کو کو فہ بھیجا، توساتھ محمد بن ابی بکر بھی چل پڑا جو کہ باغیوں کاساتھی تھا۔ اہل کو فہ کو محمہ بن ابی بکر نے اپنی جلیل القدر بہن سیدہ عائشہ اور طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہ کے خلاف جنگ پر تیار کرنے کی کوشش کی توبہ لوگ حضرت ابوموسی اشعری رضی اللہ عنہ کے یاس آئے۔

آپ نے جواب دیا: "اگر آپ لوگ دنیاچاہتے ہیں تو جنگ میں شریک ہو جائے اور اگر آخرت چاہتے ہیں تو اپنی جگہ بیٹھے رہے۔" محمد بن ابی بکر نے انہیں برا بھلا کہاتو ابو موسی نے فرمایا: "واللہ! عثمان کی بیعت میری گردن میں بھی پڑی ہوئی ہے اور تمہارے ان صاحب (علی) کی گردن میں بھی، جنہوں نے تمہیں یہاں بھیجا ہے۔ ہم اگر جنگ بھی کریں گے تواس وقت جب تمام قاتلین عثمان قتل کر دیے جائیں اور ان میں سے ایک شخص بھی زندہ نہ بچے۔"<sup>29</sup>

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے پھر حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کو کو فیہ بھیجا تو ان کے ساتھ مالک اشتر چل پڑا۔ حضرت ابو موسی

عهد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> ايضاً - 3/2-79

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> الضاً - 3/2-85

اشعری رضی اللہ عنہ نے انہیں بھی ایسابی جواب دیا اور اہل کو فہ کو بیٹھ رہنے کی تلقین کی۔ اس کے بعد حضرت علی نے حضرت حسن اور عمار بن یاسر رضی اللہ عنہم کو بھیجاتو حضرت ابوموسی نے انہیں سینے سے لگالیا۔ آپ نے ان سے نہایت نرمی سے گفتگو کی۔ اس موقع پر کو فہ کے سرکر دہ لوگوں نے تقاریر کیں جن میں باغیوں کے لیڈر بھی شامل تھے۔ مالک الاشتر نے تقریر کرتے ہوئے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر کیچڑا چھالنے کی کوشش کی توایک سر دار مقطع بن ہیثم نے اسے ٹوک کر کہا: "اللہ تیری صورت بگاڑے، او پنجوں والے اور بھو نکنے والے کتے! خاموش ہو جا۔ " <sup>30</sup>اس سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے کیمپ میں مخلصین اور باغیوں میں ایک دوسرے سے شدید نفرت پائی جاتی تھی۔ اشتر نے حضرت ابوموسی اشعری رضی اللہ عنہ سے بہت بد تمیزی کی اور انہیں جبراً گور نر ایک دوسرے سے شدید نفرت پائی جاتی تھی۔ اشتر نے حضرت ابوموسی اشعری رضی اللہ عنہ سے بہت بدتمیزی کی اور انہیں جبراً گور نر

مخلص حضرات کی کاوشوں سے پچھ لوگ حضرت علی کے لشکر میں آملے جن میں حضرت قعقاع بن عمرورضی اللہ عنہ جیسے بہادر بھی شامل تھے۔ حضرت قعقاع، حضرت خالد بن ولیدرضی اللہ عنہما کے بعد، نہایت ہی اعلی پائے جرنیل تھے اور فتح ایران میں انہوں نے نمایاں کر دار ادا کیا تھا۔ اب حضرت علی کالشکر آگے بڑھا۔ باغی بدستور ان کے ساتھ تھے اور زید بن صوحان اور مالک الاشتر جیسے لوگ حضرت علی رضی اللہ عنہ خود کو کافی حد تک ان محضرت علی رضی اللہ عنہ نے کشکر میں نمایاں عہدے سنجالے ہوئے تھے تاہم اب حضرت علی رضی اللہ عنہ خود کو کافی حد تک ان باغیوں سے آزاد محسوس کررہے تھے۔

بھرہ کے پاس پہنچ کر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت قعقاع بن عمرو کو سیدہ عائشہ، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے پاس بھیجا۔ ان کے در میان جو گفتگو ہوئی جو کہ واقدی اور سیف بن عمر نے روایت کی ہے۔ تاہم روایت کے الفاظ بتاتے ہیں کہ بیہ بالکل درست ہے اور اس میں کسی راوی کو کسی گڑبڑکا موقع نہیں ملا۔ یہاں ہم ان حضرات کے در میان ہونے والے مکالمہ کو درج کر رہے ہیں۔ اس مکالمے سے حضرت علی، عائشہ اور طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہم کے منصوبے کا اندازہ ہوتا ہے:

قعقاع: میری والدہ! آپ کے یہاں تشریف لانے اور اتنی تکالیف اٹھانے کامقصد کیاہے؟

عائشہ: میں اصلاح کے لیے آئی ہوں۔

قعقاع: تو پھر طلحہ اور زبیر کو بھی بلوالیجیے تا کہ وہ میری بات س سکیں اور میں ان کے خیالات معلوم کر سکوں۔

یہ دونوں حضرات بھی آ گئے توبات آ گے چلی۔

قعقاع: میں نے ام المومنین سے اس شہر میں تشریف آوری کا مقصد دریافت کیا۔ انہوں نے فرمایا: "اصلاح" تو کیا آپ دونوں حضرات کو اس بات سے اتفاق ہے یااختلاف؟

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 277 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> الي**ناً -** 97-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ايضاً **-** 98-3/2

طلحہ اور زبیر: ہمیں اتفاق ہے۔

قعقاع: تو پھر اصلاح کیسے ہو؟ وہ صورت بیان فرمایئے۔ واللہ! اگر ہم اسے بہتر سمجھیں گے تواسے ضرور قبول کریں گے اور اگر غلط سمجھیں گے تو اس سے احتر از کریں گے۔

**طلحہ وزبیر:** جب تک عثان کے قاتل قتل نہ کیے جائیں گے، اس وقت تک صور تحال درست نہیں ہوسکتی کیونکہ اگر اس قصاص کو چھوڑ دیا گیاتو یہ قر آن کاترک ہو گااور قصاص لینے میں حکم قر آنی کا احیاء ہے۔

قعقاع: آپ حضرات قاتلین عثمان میں سے بھرہ کے بہت سے لوگ کو قتل کر چکے ہیں حالا نکہ ان کے قتل سے پہلے معاملات زیادہ بہتر طور پر درست ہو سکتے تھے۔ آپ نے 6000 قاتلوں کو قتل کیا اور صرف ایک شخص زندہ بچاہے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلاہے کہ ان کے قتل پر 6000 آدمی غضب ناک ہو کر آپ کا ساتھ چھوڑ دیا ہے۔ اگر آپ ان لوگوں سے اور بقیہ قاتلین سے جنگ کریں گے تو مضر اور ربیعہ کے یہ تمام قبائل آپ پر لوٹ پڑیں گے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ جس خطرے سے آپ خائف ہیں اور جس کے باعث آپ نے یہ اختلاف کیا ہے، اس سے بھی زیادہ خطرناک حالات پیش آ جائیں گے۔ (باغیوں کے) اس قتل کے باعث مضر اور ربیعہ کے بہت سے لوگوں نے آپ کا ساتھ چھوڑ دیا ہے اور وہ آپ سے جنگ کر کے آپ کو رسوا کرنے پر آمادہ ہو گئے ہیں۔ یہ صرف ان مقتولین کی وجہ سے ہوا ہے۔ اگر آپ لوگ دو سرے شہروں (کوفہ اور ممر) میں بھی بہی کریں گے تو آتی زبر دست تباہی آئے گی کہ پھر اصلاح نہ ہو سکے گی۔

عائشہ: پھر آپ کی رائے کیاہے؟

قتقاع: اس کام کے لیے اطمینان اور سکون کی ضرورت ہے۔ جب فضا سازگار ہو جائے گی اور اشتعال اور ہیجان ختم ہو جائے اور لوگ ایک دوسرے مطمئن ہو جائیں گے تو اس وقت اس معاطے کو نمٹالیا جائے گا۔ اگر آپ لوگ ہماری (علی کی) بیعت کر لیس گے تو یہ بہتری کی علامت اور حمت کا سب ہو گی۔ اس طرح ہم عثمان کا قصاص بھی لے سکیں گے اور امت میں بھی عافیت اور سلامتی پیدا ہو جائے گی۔ اگر آپ جنگ کے علاوہ کسی اور بات کو قبول نہ کریں گے تو اس سے بڑا فساد پیدا ہو گا۔ قصاص کا معالمہ بھی ہاتھ سے نکل جائے گا اور اللہ تعالی اس امت پر آفتیں نازل فرمادے گا۔ آپ لوگ عافیت کے طلب گار بنیے اور پہلے کی طرح خیر کی کو شش کیجے۔ ہمیں مصیبتوں میں مبتلانہ کیجے اور نہ ہی علی کے لیے پیچید گیاں پیدا کیچھے کیونکہ اس سے آپ بھی تباہ ہوں گے اور ہم بھی۔ واللہ! میں آپ کو صرف آئی بات کی دعوت دینے آیا ہوں۔ جھے خوف ہے کہیں (یہ خدشات) پورے نہ ہو جائیں سوائے اس کے لیے اللہ عزوجل اس امت کے معاملات اپنے ہاتھ میں لے لے۔ یہ حالات عام حالات نہیں بھیے کوئی شخص کی دوسرے کو یاایک گروہ یا قبیلہ کی ایک آدی کو قتل کر دے۔

زبیر وطلحہ: آپ نے جو بات کہی ہے، وہ بالکل صحیح اور درست ہے۔ اب آپ جائے اور (علی سے بات سیجے۔) اگر آپ کے اور علی کے خیالات یہی ہیں تو ہم مصالحت کے لیے تیار ہیں۔ <sup>32</sup> رضی اللہ عنہم۔

2/2 102 [: #

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 278 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> اليضاً - 3/2-102

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حضرت قعقاع بن عمروکے اس مکالمے سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضرت علی اب تک قاتلین کے خلاف کیوں سخت کاروائی نہ کر سکے تھے۔
اسی قسم کی ایک گفتگو اگر حضرت معاویہ سے بھی ہو جاتی تو وہ بھی یقیناً ان دلائل کی بنیاد پر اسی طرح قائل ہو جاتے جیسے حضرات طلحہ،
زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم ہوئے تھے۔ جب حضرت قعقاع، حضرت علی رضی اللہ عنہما کے پاس پہنچے اور ان سے ساری بات بیان کی تو
آپ بہت خوش ہوئے۔ یہ پہلا موقع تھا کہ آپ نے ان باغیوں کے مقابلے میں اتنی ریلیف محسوس کی تھی۔ آپ نے لوگوں کو جمع کر
کے ایک تقریر کی۔ اس میں آپ نے دور جاہلیت کی بد بختی اور اسلام کی سعادت پر بات کی اور فرمایا:

اس امت پر اللہ کا ایک انعام یہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلیفہ اول کے ذریعے اس امت کے اتحاد کوبر قرار رکھا۔ پھر خلیفہ دوم اور سوم کے زمانہ میں بھی اسی طرح رہا۔ پھر یہ واقعہ (شہادت عثمان) پیش آیا اور مختلف گروہوں نے اپنی دنیا طبی کی خاطر امت میں پھوٹ ڈال دی۔ ا<mark>ن لوگوں کو اس بات کا حسد تھا کہ اللہ تعالی نے دوسرے لوگوں کو کیوں فضیلت عطافر مائی۔</mark> اس لیے یہ لوگ چاہتے تھے کہ زمانے کو پھر دور جابلیت میں بدل دیں تا کہ ایک (صحابہ) کو دوسرے پر فضیلت باقی نہ رہے حالا نکہ اللہ تعالی اپنے تھم اور اپنے ارادے کو پوراکر کے رہتا ہے۔ خبر دار! میں کل یہاں سے بھرہ کی جانب کوچ کروں گا۔ آپ لوگ بھی میرے ساتھ چلے لیکن ہمارے ساتھ کوئی ایسا شخص ہر گزنہ جائے جس نے عثمان کی شہادت میں کسی قشم کی مدد کی ہویا اس میں کسی قشم کا حصہ لیا ہو۔ یہ بے و قوف لوگ اب مجھ سے الگ ہو جائیں۔ 33

یہ اعلان سن کر باغیوں میں صف ماتم بچھ گئے۔ اب وہ پہلا سامعاملہ نہیں تھا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ ان کی بات ماننے پر مجبور ہوں۔
اب آپ کے ساتھ بھی خاصی تعداد میں مخلص ساتھی تھے اور اگر اس میں حضرات طلحہ و زبیر رضی اللہ عنہما کے ساتھی مل جاتے تو
باغیوں کابڑا ہی براحشر ہو تا۔ انہوں نے اب اپناا جمّاع منعقد کیا اور مشورے کرنے لگے۔ طبری نے ان کی جو گفتگو نقل کی ہے، وہ پچھ
یوں ہے:

(حضرت علی رضی اللہ عنہ کا) یہ اعلان سن کروہ لوگ جنہوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی شہادت میں حصہ لیا تھایا قاتلین عثان سے راضی سے اسلم بن ثعلبہ العبسی، شر سے بن اوفی الضبیعہ اور (مالک) اشتر نخعی شامل سے اور مصریوں کے ساتھ ابن السوداء اور خالہ بن ملجم سے ان لوگوں میں باہم مشورہ ہوا۔ یہ لوگ کہنے گئے: "واللہ! یہ تو ایک ظاہر سی بات ہے کہ علی سب سے زیادہ کتاب اللہ سے واقف ہیں، اس وجہ سے وہ لاز ما ایک نہ ایک دن قر آن پر عمل کرتے ہوئے قاتلین سے قصاص کا مطالبہ کریں گے اور جس وقت وہ مطالبہ کریں گے ، اس وقت علی قوم پر جان دیں گئے اور قوم ان پر۔ اس وقت ہماری تعداد اتن بڑی اکثریت کے سامنے کچھ نہ ہو گی۔ واللہ! شہبیں دھتکارا جائے گا اور نجات کی کوئی صورت نظر نہ آئے گی۔ "

مالک اشتر نخعی: طلحہ وزبیر کے ارادول سے تو ہم خوب واقف تھے، لیکن علی کے ارادول سے آج تک واقف نہ ہو سکے۔ واللہ! ان سب کی رائے

3/2-107 ايضاً - 3/2-107

Page 279 of 507 مبد دنی بن کے شبہات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہمارے بارے میں ایک ہی ہے۔ اگر زبیر ، طلحہ اور علی نے صلح کرلی تو وہ ہمارے خون پر ہوگی۔ آؤ! کیوں نہ ہم علی پر حملہ کر کے اسے عثمان کے پاس پہنچادیں۔ اس سے ایک نئی خانہ جنگی واقع ہو جائے گی جو ہماری مرضی کے عین مطابق ہو گا اور ہم اس میں سکون سے ٹائم پاس کرلیں گے۔ عبد اللہ بن سبا: تمہاری رائے بالکل غلط ہے۔ اے قاتلین عثمان! تم دیکھ نہیں رہے کہ ذی قار میں کوفیہ کا ڈھائی ہز ار کشکر موجود ہے اور اس کے علاوہ ابن حظلیہ کے ساتھ پانچ ہز ارکا کشکر ہے۔ یہ سب اس شوق میں مرے جارہے ہیں کہ انہیں تم سے جنگ کی اجازت دی جائے۔ یہ کشر تمہاری پسلیاں بھی توڑ کررکھ دے گا۔

علباء بن الہیثم: میرے خیال میں بہتریہ ہے کہ انہیں چھوڑ کر ہم الگ ہو جائیں اور انہیں آپس میں لڑنے دیں۔ اگر لڑتے لڑتے ان کی تعداد کم ہو جائے گئت ہم ان کے دشمنوں کی کثرت کے باعث ان پر غلبہ پالیں گے۔ اگریہ زیادہ بھی ہوں گے تب بھی یہ تم سے ایک نہ ایک دن صلح کرنے پر مجبور ہوں گے۔ اس لیے تم ان لوگوں کا ساتھ چھوڑ کر اپنے اپنے شہروں کو چلو اور اس وقت تک خاموش بیٹے رہو جب تک تمہارے شہروں میں کوئی ایساامیر نہ آ جائے جو تمہاری پشت پناہی کر سکے اور تمہیں لوگوں سے بچا سکے۔

ابن سبا: بیرائے بھی غلط ہے۔ تمہیں لوگوں سے محبت ظاہر کرنی چاہیے۔اس لیے کہ اس وقت لوگ تمہارے دشمن ہورہے ہیں۔تم ان سے ہٹ کرنچ نہیں سکتے۔اگر تمہاری رائے پر عمل کیا گیاتو ہمارے منتشر ہوتے ہی لوگ ہمیں ہر طرف سے گھیر لیں گے۔

۔۔۔: خدا کی قشم! نہ تو میں کسی بات پر خوش ہوں اور نہ ناراض۔ اتنا ضرور ہے کہ عثان کے قتل کی وجہ سے لوگ زبر دست پریثانی میں مبتلا ہو گئے ہیں۔ جو حالات گزر چکے، سو گزر چکے لیکن اب لو گوں کی نظر وں میں گر چکے ہیں۔ ہمارے پاس گھوڑے بھی ہیں اور بہترین ہتھیار بھی۔ اگر تم سب آگے بڑھو گے تو ہم بھی آگے بڑھیں گے اور اپنی جگہ رکو گے تو ہم بھی رکیں گے۔

ابن سبا: مية تم في بهت الحيمي بات كي

سالم بن ثعلبہ: تم میں سے اگر کوئی شخص اس دنیاوی زندگی کا طلب گارہے تو ہو، میں اس کی خواہش نہیں رکھتا۔ واللہ! جب تم کل دشمن سے جنگ کروگے تو میں اپنے گھر واپس نہ جاؤں گا۔ اگر میری زندگی باقی بھی رہی تو میں جب تم سے ملوں گا تو او نٹوں کو اچھی طرح ذن کے کرکے آؤں گا۔ میں قسم کھا کر کہتا ہوں کہ جو تم لوگوں کے سروں پر اپنی تلواروں کو اچھی طرح استعال کرے گا، معاملات اسی کے کنٹر ول میں چلے جائیں گے۔ جس کی لا تھی، اس کی بھینس والا معاملہ ہو گا۔

ابن سبا: به کام کی بات ہے۔

شرتے: تم لوگ میدان میں نگلنے سے پہلے کچھ نہ کچھ فیصلہ کرلواور اس میں دیر مت کرو۔ جس کام کاجلدی کرناضر وری ہے، اسے موخر نہ کرواور جسے موخر کرنا بہتر ہے، اس میں جلدی نہ کرو۔ ہم لوگوں کے نز دیک نہایت ہی برے لوگ ہیں۔ بیہ معلوم نہیں کہ جب کل بیہ دونوں لشکر ملیں گے توان کی ملاقات کا کیا نتیجہ بر آمد ہوگا۔

ابن سا! لو گو! تمہاری بہتری اسی میں ہے کہ تم ان لو گوں کے ساتھ مل جل کر رہواور ان کے ساتھ مل کر کام کرو۔ جب کل دونوں فریق آپس

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

میں ملیں تو جنگ چھیڑ دواور کسی کو سوچنے تک کا موقع نہ دو۔جب تم علی کے ساتھ ہو گے تو انہیں کوئی شخص ایبا نظر نہ آئے گا، جس کے ذریعے جنگ ر کواسکیں۔اس طرح اللہ، علی، طلحہ اور زبیر (رضی اللہ عنہم) اور صلح کے خواہشمند دیگر لوگ، جو تمہاری منشاء کے خلاف کام کرنا چاہتے ہیں، ایک مصیبت میں مبتلا کر دے گا۔

اس رائے سے سب نے اتفاق کیااور اس فیصلہ کے بعد بیہ ٹولی منتشر ہوگئی۔ دیگرلو گوں کوان کے حالات کی خبر نہ تھی۔<sup>34</sup>

اس روایت کاراوی بھی سیف بن عمر ہی ہے تاہم یہ اس وجہ سے درست معلوم ہوتی ہے کہ اس میں جو منصوبہ طے پایا، وہ بعینہ حقیقت بن گیا۔ تاہم غالی راوبوں کی چونکہ کوشش بیر رہی ہے کہ قاتلین عثان میں چندایک صحابہ کو بھی گھسیٹ لیاجائے تا کہ ان کے قد و کاٹھ (Credibility) میں کچھ اضافیہ ہو۔ اس وجہ سے انہوں نے معاذ الله حضرت عدی بن حاتم طائی رضی اللہ عنہ کانام بھی اپنے میں شار کر لیاہے حالا نکہ اس سے پہلے قتل عثمان کی سازش میں کہیں دور دور تک آپ کانام نہیں ملتا۔ اقتباس میں جہاں ہم نے۔۔۔لگائی ہے،وہاں حضرت عدى كانام لكھاہے۔اس سے پہلے بیراسی طرح حضرت عمار بن پاسر اور عمرو بن عاص رضى الله عنهم كو بھى اپنے میں شار كرنے كى جبارت کر چکے ہیں۔ حضرت عدی بن حاتم کی حضرت عثمان رضی اللہ عنهماہے محبت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ آپ ان لو گوں میں شامل تھے ، جو کوفیہ سے محض اس وجہ سے نکل گئے تھے کہ باغی یہاں پر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو گالیاں دیا کرتے 

ا گلے دن حضرت علی نے لشکر کو کوچ کا حکم دیااور بھر ہ کے قریب آپنچے۔ آپ نے شام کو حضرت عبداللہ بن عباس کو بھیجا جنہوں نے جا کرام المومنین عائشہ اور حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہم کے ساتھ صلح کی شر ائط طے کیں۔ بقیبہ ساتھی ابھی پیھیے آ رہے تھے۔ اس موقع پر دونوں لشکروں میں بعض لو گوں نے جنگ کی آگ کو بھڑ کانے کی کوشش کی مگر حضرت زبیر اور حضرت علی نے اسے ناکام بنا دیا۔ طبری کی روایت ہے:

اس ونت ایک شخص ابوالجر باء حضرت زمیر رضی الله عنه کے پاس آیااور آپ سے کہا: "زبیر! بہترین رائے بیہ ہے کہ آپ اس وقت ایک ہزار سوار روانہ کر دیجیے تاکہ علی کے بقیہ ساتھی آنے سے پہلے ہی فیصلہ ہو جائے۔ حضرت زبیر نے جواب دیا: "ابوالجرباء! ہم جنگی تدابیر سے اچھی طرح واقف ہیں لیکن انہوں نے صلح کا پیغام دیاہے اور یہ اختلاف ایک نئی بات ہے جو اس سے پہلے پیش نہ آئی تھی۔ یہ ایساکام ہے کہ اگر کوئی شخص بلاوجہ اور بلا دلیل قیامت کے روز اللہ کے سامنے پیش ہو گا تواس کا کوئی عذر قبول نہ ہو گا۔ جب علی ہم سے جنگ نہیں کرناچاہتے اور صلح کا پیغام بھیج رہے ہیں توان سے جنگ چھیڑ ناکیسے جائز ہے؟ مجھے امید ہے کہ آج صلح کا معاہدہ مکمل ہو جائے گا۔ آپ لوگ (پچھ دیر) صبر کریں اور

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 281 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> الصناً - 3/108, 109

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>ابن عساكر **ـ 39/**510

خوشیاں منائیں۔اس کے بعد ایک اور شخص صبر ہ بن شیمان آیا اور اس نے بھی حملے کامشورہ دیا۔ آپ نے اسے بھی ایساہی جواب دیا۔<sup>36</sup>

دوسری طرف حضرت علی رضی اللّٰد عنه کا بھی اپنے ساتھیوں سے ایساہی مکالمہ چل رہا تھا۔

علی: لوگوں کی اصلاح کرنا اور دہکتی آگ کو بجھانا بہتر ہے۔ شاید اللہ تعالی اس ذریعہ سے اس امت کو متحد فرما دے اور بیہ باہمی اختلافات ختم ہو جائیں۔ مجھے امید ہے کہ بیالوگ میری بات قبول کرلیں گے۔

اعور: اگر انہوں نے ہماری بات قبول نہ کی تو؟

على: تواس وفت تك ہم ان سے جنگ نہ كريں گے جب تك بيہ ہم سے جنگ نہ كريں۔

اعور:اگران لو گول نے ہم سے جنگ کی تو پھر؟

علی: پھر ہم صرف اپنی جانوں کا دفاع کریں گے۔

**اعور:** کیاانہیں بھی اسی طرح اجر ملے گا، جس طرح ہمیں اجر ملے گا؟

على: بإلكل، ضرور ملے گا۔

ابوسلامہ الد الانی: کیا ان لوگوں کے لیے شرعی طور پریہ دلیل کافی ہے کہ وہ خون عثمان کا مطالبہ کررہے ہیں اور ان کی نیت اس سے اللہ عزوجل کی رضامندی ہے۔

على: جي ہاں۔

ابوسلامہ: آپ نے جو قصاص عثان میں تاخیر فرمائی ہے، کیااس کے لیے آپ کے پاس جواز کی کوئی دلیل ہے؟

على: ہاں! جب تک کسی چیز کی اصل حقیقت کا علم نہ ہو جائے تو اس میں حکم یہ ہے کہ ایساطریقہ اختیار کیا جائے جس میں احتیاط پائی جاتی ہو اور جس کا فائدہ عام ہو۔

ابوسلامه: اگر کل جماری اور ان کی جنگ ہو گئی تو اس کا آخرت میں انجام کیا ہو گا؟

على: مجھے امید ہے کہ ہمارایان کا جو شخص بھی مارا جائے گا، بشر طیکہ اس کی غرض اللہ کی رضا ہو تو اللہ تعالی اسے جنت میں داخل فرمائیں گے۔

مالک بن حبیب: آپ کی جب ان لو گوں سے ملا قات ہو گی تو آپ کیا طریقہ اختیار فرمائیں گے؟

علی: ہم پر بھی اور ان پر بھی یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ اصلاح اسی میں کہ اس جنگ سے باز رہاجائے۔اگر وہ میری بیعت کر لیتے ہیں تو بہت ہی بہتر ہے اور اگر وہ جنگ کے علاوہ کسی چیز پر تیار نہ ہوں گے تو یہ ایک ایباز خم ہو گاجو کبھی نہ بھر سکے گا۔

<sup>36</sup>طبری-3/2

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

مالک: جنگ ہوئی تو ہمارے مقتولوں کا کیا معاملہ ہوگا؟

على: جس كامقصد الله عزوجل كي رضاہے، اسے اس كافائدہ ضرور پنچے گااور بيراس كى نجات كاسبب ہو گا۔

اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے عام خطبہ دیا اور اللہ عزوجل کی حمد و ثنا کے بعد فرمایا: "لوگو! آپ لوگ اپنے آپ پر کنٹر ول رکھیے، اپنے ہاتھوں کوروکے رکھیے اور ان لوگوں (طلحہ وزبیر اور ان کے ساتھیوں) کو پچھ کہنے سے اپنی زبانیں بند رکھیے کیونکہ وہ بھی آپ کے بھائی ہیں۔ اگر وہ آپ کے ساتھ پچھ زیادتی کریں تو آپ صبر کیجیے اور ہم سے آگے بڑھنے سے پر ہیز رکھیے کیونکہ آج جو دشمنی برتے گا، وہ کل بھی دشمن ہی سمجھا جائے گا۔ 37

ان روایات سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا اصل پلان کیا تھا۔ ہم اوپر وہ منصوبہ بیان کر چکے ہیں، جو حضرت علی کے ذہن میں تھا۔ وہ ان روایات سے واضح ہو جاتا ہے۔ مناسب ہے کہ اسے ایک بار پھر دوہر الیا جائے اور اس کے مطابق اب تک پر اگریس دیکھ لی جائے تاکہ آپ کی حکمت عملی (Strategy) واضح ہوسکے۔

1- باغیوں کو وقتی طور پر کسی کام میں مصروف (Engage) کر دیاجائے تا کہ اہل مدینہ کی جان، مال اور آبر وان سے محفوظ ہو جائے۔اس مقصد کے لیے ان کی کچھ باتیں اگر ماننا بھی پڑیں تو اس میں مضا کقہ نہیں۔ چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں حکومتی امور میں شریک کرلیا تا کہ ان کی توجہ دو سری طرف نہ ہو سکے۔اس معاملے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ مکمل طور پر کامیاب رہے اور اہل مدینہ کے جان، مال اور آبر وان سے محفوظ ہو گئے۔

2۔ باغیوں میں سے ایک طبقہ ان لوگوں پر مشمل تھا جو اپنی اصل میں مخلص سے لیکن محض حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منسوب جھوٹے خطوط سے متاثر ہو کر باغیوں کے ساتھ مل گئے تھے۔ انہی لوگوں کی وجہ سے باغی لیڈر حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ایک حد تک دبتے سے اور ان سے اپنی ہر بات نہ منواسکتے تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی کوشش تھی کہ اس طبقے کو باغیوں سے الگ کر لیا جائے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ذاتی گفتگو اور خطبات کے ذریعے اس کام کی بھرپور کوشش کی جس کے نتیجے میں باغیوں میں شامل بہت سے مخلص لوگ، آپ کے ساتھ ہو گئے۔ اوپر بیان کر دہ گفتگو ایسے ہی لوگوں کے ساتھ تھی۔ اس معاملے میں آپ کو البتہ جزوی کامیابی حاصل ہوئی کیونکہ باغی لیڈر مالک اشتر وغیرہ بھی ان لوگوں پر مسلسل اپنا اثر ورسوخ استعمال کر رہے تھے۔

3۔ ایک طرف باغیوں کو مصروف کر دیاجائے اور دوسری طرف حضرت طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہما مدینہ سے خاموشی سے نکل جائیں اور دیگر علا قول میں موجو د منتشر افواج کو منظم کریں تا کہ ان باغیوں پر فیصلہ کن ضرب لگائی جاسکے۔ اس معاملے میں بھی حضرت علی رضی اللہ عنہمانے نہ صرف ایک فوج فراہم کرلی بلکہ باغیوں کی بصر ہ برانچ کا مکمل خاتمہ بھی کر دیا۔ تاہم اس معاملے میں ایک غیر متوقع نتیجہ یہ سامنے آیا کہ یہ باغی جن قبائل سے تعلق رکھتے تھے، وہ برگشتہ ہو

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> ال**ي**نياً - 3/2-111

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

گئے اور باغیوں کے ساتھ مل گئے اور اس سے باغیوں کی قوت میں اضافہ ہو گیا۔ یہ چیز غالباً ان حضرات کے منصوبے میں شامل نہیں تھی۔

4۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ ان باغیوں کو اکٹھا کر کے مخلص مسلمانوں کی افواج کے مقابلے میں لے آئیں۔ اس معاملے میں بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ کامیاب رہے اور باغیوں کو اکٹھا کر کے بھر ہ لے آئے۔

5۔ مسلمانوں کی افواج متحد ہو کرخو دکواتحاد کی اس صورت پر لے آئیں جو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت سے پہلے قائم تھا۔ یہ وہ معاملہ تھاجس میں مسلمانوں کو ابتدائی کامیابی حاصل ہوئی۔ حضرت قعقاع بن عمر ورضی اللہ عنہ کی سفارت نے کام کر دکھایا اور فریقین اتحاد پر تیار ہو گئے۔ افسوس کہ یہ مرحلہ کامیابی سے ہمکنار نہ ہوسکا کیونکہ اس مرحلے پر باغیوں نے رات کے اندھیرے میں جنگ چھیڑ دی، اس کی تفصیل آگے آرہی ہے۔

6۔ اس کے بعد باغیوں کی نیخ کنی کی جائے۔ قاتلین عثان کو قصاص میں قتل کیا جائے اور بقیہ لو گوں کو مناسب سزائیں دی جائیں۔ افسوس کہ بیہ اقدام بھی حضرت علی کے دور میں کامیاب نہ ہو سکا۔

# جنگ جمل کیسے ہوئی؟

اوپر بیان کردہ روایت کے مطابق باغیوں نے منصوبہ بنایا تھا کہ دونوں اشکروں میں مل جل کر رہاجائے اور صلح کے معاہدے کی بخمیل سے پہلے ہی دونوں طرف اچانک حملہ کر کے جنگ چھیڑ دی جائے۔ انہوں نے رات کے اندھیرے میں اسی منصوبے پر عمل کیا۔ دونوں فریقوں نے یہ سمجھا کہ فریق مخالف نے وعدے کی خلاف ورزی کر کے حملہ کر دیا ہے چنانچہ جنگ چھڑ گئی۔ باغی بھی اس جنگ میں بڑی بے جگری سے لڑے کیونکہ یہ ان کے لیے بقاکی جنگ تھی۔ انہوں نے سب سے پہلے تاک کر حضرت طلحہ کو نشانہ بنایا اور انہیں شہید کر دیا۔ حضرت زبیر میدان جنگ سے الگ ہو گئے تھے کیونکہ آپ اپنے ماموں زاد بھائی حضرت علی رضی اللہ عنہم سے عہد شکنی نہ کرنا چاہتے تھے۔ تین باغیوں عمیر بن جر موز، فضالہ بن حالس اور نفیج نے انہیں گھیر کر شہید کر دیا۔ اس طرح سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے یہ دونوں قریبی ساتھی شہید ہو گئے۔ کعب بن سور قر آن ہاتھ میں لے کر کھڑے ہوگئے کہ اسے دیکھ کر لوگ جنگ سے رکیں لیکن باغی پارٹی نے انہیں نیزے مار مار کر شہید کر دیا۔ حضرت طلحہ کے بیٹے محمد، مالک اشتر کا مقابلہ کرتے ہوئے شہید ہوگئے اور کسین باغی پارٹی نے انہیں نیزے مار مار کر شہید کر دیا۔ حضرت طلحہ کے بیٹے محمد، مالک اشتر کا مقابلہ کرتے ہوئے شہید ہوگئے اور کسی سے معامل کی بیٹے عبد اللہ بھی اس کے مقابلے میں شدید زخمی ہوئے۔

اس موقع پرسیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا اپنے اونٹ پر بیٹھیں تاکہ آپ اس جنگ کور کواسکیں۔ آپ کے ساتھی سمجھے کہ آپ کمان کرنے آئی ہیں، چنانچہ وہ اور جوش میں آگئے اور جنگ میں شدت آگئ۔ باغی پارٹی نے آپ کے ہو دج کو تیروں کا نشانہ بنالیا اور اس میں اتنے تیر آکر لٹک گئے کہ یہ ہو دج تیروں کا تھیلا معلوم ہونے لگا۔ دو سری طرف حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنے لشکر کوروک رہے تھے لیکن یہاں باغی پارٹی غالب تھی جو مسلسل پر اپیگنڈ اکیے جارہے تھے کہ فریق مخالف نے وعدہ خلافی کی ہے۔ آخر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 284 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

کمال تدبیر سے کام لیتے ہوئے سیدہ کے بھائی محمد بن ابی بکر کو بھیجا جس نے آپ کے اونٹ کو زخمی کر کے ہو دج کو گرا کر آپ کوساتھ لے لیا۔ اس طرح سے جنگ رک گئی۔

# جنگ جمل کے بعد کیاہوااور اس کے نتائج کیا نکلے؟

جنگ کے بعد باغیوں کا مطالبہ تھا کہ فریق مخالف کی خواتین کوان کی باندیاں بنادیا جائے لیکن حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اس مطالبہ کو تسلیم کرنے سے سختی سے انکار کر دیا اور فرمایا: "تم میں سے کون ہے جو سیدہ عائشہ کو باندی بنانا چاہے گا؟۔" آپ نے دونوں طرف کے زخمیوں کا علاج کر وایا اور ان کی لاشوں کو دفن کر وایا۔ آپ نے حکم جاری کر دیا تھا کہ کوئی کسی بھاگنے والے کا پیچھانہ کرے۔ حضرت طلحہ کی لاش دیکھی تو حضرت علی رضی اللہ عنہماکے تاثرات کیا تھے؟ ملاحظہ فرمائے:

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے مقتولین کے در میان چکر لگایا تو آپ (حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ) کو دیکھ کر آپ کے چہرے سے مٹی ہٹانے لگے اور فرمایا: "ابو محمد! اللہ کی آپ پر رحمت ہو۔ مجھے ستاروں تلے آپ کو اس حالت میں گرا دیکھنا کس قدر شاق گزر رہا ہے۔ "پھر فرمایا: "میں اپنی ظاہری اور پوشیدہ باتوں کو اللہ کے سامنے پیش کر تاہوں۔ واللہ! میں چاہتاہوں کہ آج سے بیس سال پہلے مرگیا ہوتا۔" 38

## حضرت زبیر رضی الله عنه کے قاتل کانام عمروبن جرموز بیان کیا جاتا ہے۔اس کاواقعہ کچھ یوں ہے:

عمروبن جرموزنے آپ (حضرت زبیر رضی اللہ عنہ) سے کہا: "جھے آپ سے ایک کام ہے۔" آپ نے فرمایا: "پاس آ جائے۔" حضرت زبیر کے غلام عطیہ نے کہا: "اس کے پاس ہتھیار ہے۔" آپ نے فرمایا: "چاہے ہتھیار ہو۔" وہ آگے بڑھ کر آپ سے بات کرنے لگا۔ نماز کاوقت تھا، حضرت زبیر نے اسے کہا: "پہلے نماز پڑھ لیں۔" اس نے کہا: "پڑھ لیں۔" جب حضرت زبیر ان دونوں کو نماز پڑھانے کے لیے آگ بڑھے تو عمرونے آپ کو نیزہ مار کر قتل کر دیا۔۔۔۔ پھر یہ آپ کا سرکاٹ کر اسے حضرت غلی کے پاس لے گیا۔ اس نے خیال کیا کہ اس کی وجہ سے اسے آپ کے ہال کوئی عہدہ ملے گا۔ اس نے اندر آنے کی اجازت طلب کی تو حضرت علی نے فرمایا: "اسے اجازت نہ دو بلکہ جہنم کی بشارت دو۔" ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: "اس تاوار نے کئی مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا ہے کہ ابن صفیہ (زبیر رضی اللہ عنہما) کے قاتل کو جہنم کی بشارت دو۔" ابن جرموز اندر داخل ہو اتو حضرت زبیر کی تلوار اس کے پاس تھی۔ حضرت علی نے فرمایا: "اس تلوار نے کئی مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چیرے سے غم کو دور کیا ہے۔" بیان کیا جاتا ہے کہ عمرو بن جرموز نے جب یہ بات سی تو خود کشی کر کی اور بعض لو گول کی رائے یہ ہے کہ وہ مصحب بن زبیر کے عراق کا گور نربینے تک زندہ رہا۔

نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ ہم کوفہ کی مسجد میں حضرت علی بن ابی طالب کے پاس تھے اور آپ کے ہاتھ میں فریکچر تھا۔ عثمان، طلحہ اور زبیر کاذکر شروع ہوا گیا۔ آپ نے پوچھا: "آپ لوگ کس بارے میں بات کررہے ہیں؟" ہم نے کہا: "ہم عثمان، طلحہ اور زبیر کے بارے

\_

عهد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>ابن کثیر - عربی 10/476 - بلاذری - 3/63

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> ايضا۔ عربی 10/482 - ابن عسا کر۔ 423-18/417

میں بات کر رہے ہیں اور ہمارا نیال تھا کہ آپ آرام کر رہے ہیں۔" علی نے یہ آیت پڑھی: "یقیناً جن لوگوں کے بارے میں ہماری طرف سے بھلائی کا فیصلہ پہلے ہی ہو چکا ہو گا، وہ یقیناً اس (جہنم) سے دور رکھے جائیں گے۔" فرمایا کہ یہ معاملہ میر ا، عثان، طلحہ اور زبیر کا ہے۔ پھر فرمایا:
"میں بھی عثان، طلحہ اور زبیر کے شیعوں (پارٹی) میں شامل ہوں۔" پھر یہ آیت پڑھی: "ہم ان کے دلوں میں پچھ ر بخش بھی ہوگی تو ہم اسے ختم کر دیں گے اور وہ بھائی بھائی بن کر پلنگوں پر ایک دوسرے کے سامنے بیٹھیں گے۔" فرمایا: "یہ عثان، طلحہ اور زبیر سے متعلق ہے۔ میں بھی عثان، طلحہ اور زبیر سے متعلق ہے۔ میں بھی عثان، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم اجمعین کی یار ٹی میں شامل ہوں۔"

حضرت علی رضی اللہ عنہ ، کعب بن سور رحمہ اللہ کی لاش کے پاس سے گزرے تو ان کی تعریف کی۔ بنو امیہ کے مشہور سر دار عبد الرحمٰن بن عتاب بن اسید، جن کے والد کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ کا پہلا گور نر مقرر فرمایا تھا، کی میت کے پاس سے گزرے تو فرمایا: "بیہ قریش کے سر دار تھے، ان کے قتل پر میں بہت افسر دہ اور شر مندہ ہوں۔" ایک باغی نے بصرہ کی خواتین کو دھمکی دی تو آپ نے فرمایا:

خبر دار! نہ تو کسی کی پر دہ دری کرواور نہ ہی کسی کے مکان میں داخل ہو۔ کسی خاتون کو تکلیف نہ پہنچائی جائے اگر چہ وہ تمہاری توہین بھی کرے، متمارے امر اءاور نیک لوگوں کو برا بھی کہے۔ کیونکہ عورت کمزور ہوتی ہے۔ ہمیں تو مشرک عور توں پر بھی ہاتھ اٹھانے سے روکا گیا تھااور اگر کوئی شخص کسی عورت پر ہاتھ اٹھا تا یا اسے مارتا تولوگ اس کی اولاد کو طعنہ دیتے تھے کہ تیرے باپ نے تو فلال عورت کو ماراتھا۔ خبر دار! اگر مجھے یہ معلوم ہوا کہ تم میں سے کسی نے کسی عورت کو اس لیے تکلیف پہنچائی ہے کہ اس نے تمہیں کچھ کہا تھا اور تمہاری عزت اچھالی تھی تو میں تمہیں انتہائی بدترین سزادوں گا۔ 41

دوباغیوں نے سیرہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی شان میں گتاخی کی تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں سوسو کوڑے لگوائے۔ جنگ کے بعد باغیوں کا گروہ بغیر اجازت بھرہ کی طرف گیا تا کہ وہاں جاکر لوٹ مار کرسکے تو حضرت علی نے اپنے مخلص ساتھیوں کو بھیجا تا کہ وہ انہیں اس سے باز رکھ سکیں۔ اہل بھرہ نے آپ کی بیعت کرلی۔ اس کے بعد حضرت علی نے سیرہ عائشہ رضی اللہ عنہما کو نہایت ہی اعزاز اور تکریم کے مکہ روانہ کر دیا اور ان کی سواری اور زادراہ کا اہتمام کیا۔ اس موقع پر دونوں نے ایک دوسرے کے بارے میں نیک خواہشات کا اظہار کیا۔ سیدہ نے فرمایا:

میرے بیٹو! ہم جلد بازی میں ایک دوسرے کے خلاف کھڑے ہو گئے۔ آئندہ ہمارے ان اختلافات کے باعث کوئی شخص دوسرے پر زیادتی نہ کرے۔ واللہ! میر ااور علی کا پہلے سے اختلاف تھالیکن یہ اسی قسم کا معاملہ تھا جیسا کہ ساس اور داماد میں ہو ہی جاتا ہے۔ فی الحقیقت علی، میرے نزدیک نیک آدمی ہیں۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 286 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> ابن عساكر ـ. تاريخ د مشق ـ 18/424

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> طبر ی-3/2-159

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: "اے لو گو! واللہ! ام المومنین نے سچے فرمایااور احسن بات کی ہے۔ میر ااور ان کا اختلاف اسی نوعیت کا تھا۔ عائشہ ، دنیااور آخرت میں تمہارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجہ ہیں۔"<sup>42</sup>

اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کئی میل تک سیدہ کور خصت کرنے کے لیے آئے اور اپنے بیٹوں کو حکم دیا کہ وہ آپ کو کم از کم ایک دن کی مسافت تک حیموڑنے جائیں۔

جنگ جمل کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے گور نر مقرر کرنے شروع کیے۔ آپ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کو بصر ہ كا گورنر مقرر كياتواشتر شديدغصے ہوااور كہنے لگا:

"كياسي ليے ہم نے اس بڈھے (حضرت عثمان رضی اللہ عنہ) کو قتل كيا تھا كہ يمن عبيداللہ بن عباس كوملے، حجاز قثم بن عباس كو، بصر ہ عبداللہ بن عباس کواور کوفیہ علی خود لے لیں؟"43

یہ کہہ کر وہ لشکر حچیوڑ کر چل پڑا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اس کی اطلاع ملی تو آپ نے کوچ کا تھکم دیااور اس کے سرپر پہنچے گئے اور اسے ظاہر کیا کہ جیسے آپ تک اس کی بات نہیں پہنچی۔ آپ کو خدشہ تھا کہ وہ کہیں کوئی نئی بغاوت نہ کھڑی کر دے۔اشتر کی جھنجھلاہٹ سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کس طریقے سے آہتہ ان باغیوں کی جڑیں کھو کھلی کررہے تھے۔ آپ کی حکمت عملی یہی تھی کہ سانپ کواچھی طرح بل سے نکال لیاجائے اور پھراس کا سرنچل دیاجائے۔ باغی تحریک کے پورے آئس برگ کو ظاہر کرکے ختم کرنا آپ کی حکمت تھی۔

# جنگ جمل کے نتائج کیا نکلے؟

ہمارے ہاں لوگ جنگ جمل پر بڑاافسوس کرتے ہیں کہ اس میں مسلمانوں کے ہاتھوں ایک دوسرے کاخون بہا۔ در حقیقت یہ ایک نا قابل تلافی نقصان تھالیکن اس کا ایک روشن پہلو بھی تھا۔ جنگ جمل میں جہاں دس ہز ار کے قریب مسلمان دونوں لشکروں میں سے شہید ہوئے، وہاں باغیوں کی ایک بڑی تعداد بھی ہلاک ہوئی۔ اس طرح ان مخلص حضرات نے اپنی جان کی قربانی دے کر باغیوں کو بھی نا قابل تلافی نقصان پہنچایا۔ جنگ جمل کے بعد جب باغیوں کی طافت کمزوریڑی توسانپ یوری طرح بل سے نکل آیااور اس کے بھن کو پھر مسلمانوں نے اچھی طرح جنگ صفین میں کیلا۔ اس کے بعد یہ باغی خود گروہوں میں تقسیم ہو گئے اور ان کامشن مکمل نہ ہو سكا۔ اگر اس وقت حضرت عائشه، طلحہ اور زبير رضي الله عنهم اسٹينڈ نه ليتے تو ان باغيوں كامشن مكمل ہو جاتا۔ پھر شايد آج انهي باغيوں کے ہمنوا مسلمانوں پر حکومت کر رہے ہوتے اور اصل مخلص مسلمان شاید اقلیت میں ہوتے۔ یہی وجہ ہے کہ ان باغیوں نے ان

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 287 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>ال**يضاً -** 163-2/2

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> ايضاً **-** 3/2-107

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

حضرات کو تنقید کاخاص نشانه بنایا۔ کبھی کہا کہ حضرت طلحہ اور زبیر اپنی خلافت قائم کرناچاہتے تھے، کبھی سیدہ عائشہ پر کیچڑا چھالا اور کبھی حضرت علی کوہدف تنقید بنایا۔

جنگ جمل کا ایک منفی نتیجہ یہ نکلا کہ باغیوں کے جن لوگوں کے اعزہ وا قربااس جنگ میں مارے گئے تھے، انہوں نے حضرت علی، طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم کے خلاف محاذ بنالیا۔ واقعات اور روایتیں گھڑ گھڑ کر ان حضرات پر طعنہ زنی کی گئی۔ طبری نے بعض ایسے اشعار درج کیے ہیں جو جنگ جمل کے مقتولین کے اعزہ نے حضرت علی کی ہجو میں کہے ہیں۔ 44 جنگ کے تقریباً ڈیڑھ سوبرس بعد جب واقعی یہ سیف بن عمر، ابو مخنف اور کلبی وغیرہ نے جھوٹی سچی روایتیں اکھا کیں تواس میں یہ افسانے بھی شامل کر دیے۔ تیسری صدی میں جب طبری اور بلاذری وغیرہ نے اپنی تواریخ لکھی تو یہ افسانے انہوں نے بھی درج کر دیے اور بعد کی صدیوں کے مورخین نے طبری بی سے نقل کر کرکے ان واقعات کو بلا تحقیق مشہور کر دیا۔ مناسب ہوگا کہ ایسی چندروایتوں کی تحقیق کر دی جائے تا کہ باغیوں کی اس سازش کا پر دہ بھی چاک ہو سکے۔

## كياحو أب كى روايت قابل اعتادىج؟

طبری نے ایک روایت نقل کی ہے جس کے مطابق جب سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا اپنے لشکر کے ساتھ مکہ سے بھرہ جارہی تھیں توراستے میں ایک مقام حو اُب آیا جہال کتے بھو نکے۔جب سیدہ کو علم ہوا تو آپ نے فرمایا:

" مجھے واپس لوٹاؤ، میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی ازواج مطہر ات سے یہ فرماتے سنا ہے کہ نجانے تم میں سے وہ کون ہو گی، جس پر حو اُپ کے کتے بھو نکییں گے۔"<sup>45</sup>

اس روایت کا مقصد سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے اقدام کوغلط ثابت کرنا تھااور اس کے گھڑنے والے وہ لوگ ہیں جو باغیوں ہی کے گروہ سے تعلق رکھتے تھے۔اس روایت کی دواسناد طبر ی نے بیان کی ہیں،وہ یہ ہیں:

1 حدثني إسماعيل بن موسى الفزاري، قال: أخبرنا علي بن عابس الأزرق، قال: حدثنا أبو الخطاب الهجري، عن صفوان بن قبيضة الأحمسي، قال: حدثني العرني صاحب الجمل.

2- حدثني أحمد بن زهير، قال: حدثناأبي، قال: حدثني وهب بن جرير بن حازم، قال: سمعت يونس بن يزيد الأيلي، عن الزهري.

اب آیئے،ان دونوں اسناد کا تجزبیہ کرتے ہیں:

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 288 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> الضاً **-** 3/2-164

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> ايضاً **-** 74-3/2

1- پہلی سند میں پہلا شخص اساعیل بن موسی الفزاری (245/859) ہے جو کو فہ کارہنے والاا یک غالی راوی ہے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو گالیاں دیا کر تا تھا۔ دوسر اشخص علی بن عابس ہے جسے امام نسائی نے ضعیف قرار دیا ہے۔ تیسر ااور چو تھا راوی ابو الخطاب ہجری اور صفواان بن قبیصنہ کے حالات نامعلوم ہیں۔ پانچواں راوی قبیلہ بنو عرینہ کا وہ شخص ہے جس سے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے لیے اونٹ خریدا گیا تھا۔ اس شخص کانام بھی معلوم نہیں ہے کجااس کے حالات سے یہ علم ہو سکے کہ یہ کون تھا اور کس در ہے میں قابل اعتماد تھا۔ اس تفصیل کے بعد اس سند کے بارے میں بآسانی کہا جاسکتا ہے کہ یہ صحیح حدیث نہیں ہے بلکہ ایک گھڑی ہوئی روایت ہے۔

2۔ دوسری سند میں آخری راوی زہری (741-124/677-58) ہیں جو جنگ جمل کے 22 سال بعد پیدا ہوئے۔ معلوم نہیں کہ انہوں نے یہ روایت کس سے سنی تھی اور وہ کس در جے میں قابل اعتماد تھا؟ ان سے اس روایت کو یونس بن یزید ایلی روایت کر رہے ہیں جو قابل اعتماد راوی نہیں ہیں۔

اس تفصیل کے بعد اس سند کے بارے میں بآسانی کہا جا سکتا ہے کہ یہ صبح حدیث نہیں ہے بلکہ ایک گھڑی ہوئی روایت ہے جو کسی ایسے راوی کی ایجاد ہے جو سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے بغض رکھتا تھا۔

## كياحضرت طلحه وزبير كامقصدا بنى خلافت قائم كرناتها؟

چونکہ حضرت طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہمانے باغیوں کی طاقت پر کاری ضرب لگائی، اس وجہ سے باغیوں کو ان سے خاص بغض تھا۔ انہوں نے الیی روایتیں گھڑنے کر پھیلائیں جن سے یہ ظاہر ہو تا ہے کہ یہ حضرات اپنی خلافت قائم کرنا چاہتے تھے۔ ان روایات کا جھوٹ ان حقائق سے ظاہر ہو جاتا ہے:

1۔ اگر حضرت طلحہ وزبیر کو خلافت کالا لچے ہو تا تووہ اس وقت خلافت سے دستبر دار کیوں ہوتے جب حضرت عمر نے انہیں شوری کا ممبر بنایا تھا۔ اس وقت انہوں نے خلافت سے دستبر دار ہو کر اپناووٹ حضرت عثمان کے حق میں دے دیا تھا۔

2- حضرت عثمان کی شہادت کے بعد بھی اگر حضرت طلحہ یا زبیر میں سے کوئی خلیفہ بننا چاہتا تھا، تو اس کا بہترین موقع وہ تھاجب ابھی حضرت علی رضی اللہ عنہم کی بیعت نہیں ہوئی تھی۔اس موقع پر خود حضرت علی خلافت قبول نہیں کر رہے تھے۔اگر حضرت طلحہ یا زبیر کو اس کالالچ ہو تا تو وہ خلافت کو قبول کر لیتے۔ایک یا دوماہ بعد ایس کیا قیامت آگئ تھی کہ انہوں نے حضرت علی کو معزول کر کے خود خلیفہ بننا جاہا؟

3۔ متعد دروایات میں یہ بات آئی ہے کہ جب حضرت طلحہ یاز بیر کو خلافت کی پیشکش کی گئی توانہوں نے یہی کہا کہ ہم علی کی بیعت سے نکلنا نہیں چاہتے ہیں بلکہ صرف عثمان کے قاتلوں کو سزادلواناچاہتے ہیں۔

3۔ حضرت معاویہ نے حضرت زبیر کو یہ پیغام بھیجاتھا کہ اگر وہ شام آ جائیں تووہ ان کی بیعت خلافت کے لیے تیار ہیں لیکن حضرت زبیر

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

نے اسے قبول نہیں کیا۔<sup>46</sup>اس سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت زبیر کے دل میں کوئی لا کچے نہ تھااور وہ حضرت علی کے ساتھ مخلص تھے۔ رضی اللّٰہ <sup>عن</sup>ہم

#### حضرت طلحه كا قاتل كون تها؟

بعض تاریخی روایات میں یہ بات بیان ہوئی ہے کہ حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کو مروان بن حکم نے شہید کیا۔ ان روایات کا مقصد سوائے مروان کو بدنام کرنے کے اور کچھ نہیں ہو سکتا۔ مروان کی شخصیت کو خاص طور پر تعصب اور کر دار کشی کا نشانہ بنایا گیاہے کیو نکہ بنوامیہ کی حکومت دراصل بنو مروان ہی کی حکومت دراصل بنو مروان ہی کی حکومت تھی جسے عباسی اور علوی گرانا چاہتے تھے۔ کے بارے میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ یہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے کزن تھے اور ان کے پر جوش حامی تھے۔ ایک موقع پر حضرت عثان کی حفاظت کرتے ہوئے باغیوں کے ہاتھوں زخمی ہو چکے تھے۔ حضرت طلحہ ، انہی حضرت عثان کے قصاص کا مطالبہ لے کر اٹھے تھے اور مروان ان کے لشکر میں شامل سے۔ اس وجہ سے مروان کے ان کو قتل کرنے کی کیاضرورت تھی ؟

اگریہ کہاجائے کہ ان کے خیال میں حضرت طلحہ، حضرت عثمان کے خلاف باغیوں کو اکسانے والے تھے تو یہ بات بھی بالکل غلط تھی۔
باغیوں نے یہ کوشش البتہ ضرور کی تھی کہ اکابر صحابہ کو بدنام کرنے کے لیے قتل عثمان کی تہمت ان پرلگائی جائے لیکن مروان آخر دم

تک حضرت عثمان کی حفاظت کرتے رہے تھے اور حالات سے بخوبی آگاہ تھے۔ دوسرے یہ کہ اگر وہ معاذ اللہ حضرت طلحہ ہی کو ذمہ دار
سمجھ کر انہیں مارنا چاہتے تھے تو اس وقت سے پہلے بھی بہت سے مواقع انہیں مل سکے تھے۔ وہ مکہ سے لے کر بھر ہ تک آئے تھے اور
در میان میں باغیوں سے کئی جھڑ پیں ہوئی تھیں۔ اگر مروان انہیں شہید کرنا چاہتے تو پہلے بھی کر سکتے تھے۔

درست بات یہی ہے کہ حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کو باغیوں نے شہید کیا۔ گھمسان کی جنگ میں ایک تیر ان کے پاؤں پر لگااور خون بہہ جانے کی وجہ سے وہ شہید ہوئے۔ جنگ میں جب ہز ارول تیر برس رہے ہوں تو اس بات کا تعین ممکن نہیں ہو تا کہ کس کا تیر کسے لگا ہے ؟ مروان سے تعصب رکھنے والے کسی راوی نے ان پر الزام عائد کر دیا ہے۔ بلاذری نے اس الزام کی جو اسناد بیان کی ہیں، وہ یہ ہیں:

1\_ حدثنا عبد الله بن محمد بن أبي شيبة، حدثنا وكيع عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن حازم.

2- حدثني عمرو بن محمد الناقد وأحمد بن إبراهيم الدورقي، قالا: حدثنا أبو أسامة عن إسماعيل، عن قيس.

یہ دونوں روایتیں بنیادی طور پر ایک ہی روایت ہے جس کے راوی قیس بن حازم کو فی ہیں۔ ان صاحب کے بارے میں یہ کہاجا تاہے کہ ان کی بیان کر دہ روایتیں ''منکر'' کے درجے پر ہوتی تھیں۔ یہ حضرت علی کے بارے میں کچھ تعصب رکھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ کوفہ

<sup>46</sup>بلاذرى ـ 3/53

جهد صحابه اور جدیدذ بمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

کے اہل علم ان کی روایتوں سے اجتناب کرتے تھے۔<sup>47</sup>

# جنگ صفین

جنگ جمل کے بعد دوسری بڑی جنگ صفین کے مقام پر ہوئی۔ عام طور پر بیہ خیال کیا جاتا ہے کہ بیہ جنگ حضرت علی اور حضرت معاوییہ رضی اللّٰہ عنہما کی افواج کے در میان لڑی گئی لیکن حقیقت اس سے مختلف ہے۔ حضرت علی کی فوج کا بڑا حصہ اب باغی تحریک کے کار کنوں پر مشتمل تھااور انہوں نے اپنی یوری قوت میدان میں جھونک دی تھی۔ان کے عزائم کی راہ میں حضرت معاویہ آخری چٹان بن کر کھڑے تھے۔ باغی ان کی قوت کاخاتمہ کر کے اپنے اقتدار کو مضبوط کرنا چاہتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے شام پر لشکر کشی کر دی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ ان باغیوں کو کنٹر ول میں رکھنے کے لیے ساتھ تشریف لے گئے اور انہیں جنگ سے روکنے کی ہر ممکن کوشش کی۔ تاہم جنگ ہو کر رہی اور اس جنگ میں باغیوں کی قوت کابڑا حصہ تباہ ہو گیا۔

#### جنگ صفین کی روایتیں کس حد تک قابل اعتاد ہیں؟

اگر طبری اور بلاذری میں جنگ صفین سے متعلق روایتوں کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہو تاہے کہ بیہ سب کی سب ابومخنف کی روایت کر دہ ہیں جو صحابہ کرام سے خاص بغض رکھتے تھے۔ یہ وہ صاحب تھے جنہوں نے جنگ صفین پر پہلی کتاب لکھی۔ ان کے پڑ دادامخنف بن سلیم از دی اس جنگ میں شریک تھے۔ ابومخنف اور ان کی قبیل کے دیگر مور خین کی کوشش بیر ہی ہے کہ ان روایتوں میں صحابہ کر ام کی الیں تصویر پیش کی جائے کہ یہ ایک دوسرے کے مخالف تھے۔اسی طرح حضرت علی، عمار بن یاسر اور عدی بن حاتم رضی الله عنهم کی ایسی تصویر پیش کی جائے، جس سے بیر معلوم ہو کہ بیر حضرات باغیوں کے لیے دل میں نرم گوشہ رکھتے تھے اور دیگر مخلص صحابہ کے لیے ، اپنے دل میں بغض رکھتے تھے۔ ایسے تمام جملے ابو مخنف کی ایجاد ہیں اور ان سے ہٹ کر کسی بھی قابل اعتاد راوی نے ایسی کوئی بات روایت نہیں کی ہے۔

چو نکہ جنگ صفین سے متعلق تمام روایتیں ابومخنف ہی کے توسط سے ہم تک پہنچی ہیں، اس وجہ سے صحیح صور تحال کا اندازہ لگانا ہمارے لیے ناممکن ہے۔ پھر بھی ہم کوشش کرتے ہیں کہ درایت کے اصولوں کے تحت بعض سوالات کا جواب حاصل کرنے کی کوشش کریں۔

## جنگ جمل اور صفین کے در میانی عرصے میں کیااہم واقعات پیش آئے؟

جنگ جمل سے فارغ ہونے کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ملکی انتظام پر توجہ دی۔ اب آپ نے کو فیہ میں قیام فرمایا۔ اب آپ کی

<sup>47</sup>ز ہبی، سیر الاعلام النبلا، شخصیت نمبر 4609

خلافت کو بالعموم تسلیم کرلیا گیااور لوگوں نے آپ کی بیعت کر ناشر وع کر دی۔ صرف ایک شام کاصوبہ ایسا تھا جس نے حضرت علی کی بیعت نہیں کی تھی۔ صحابہ کرام کا ایک گروہ، جس میں حضرت سعد بن ابی و قاص، محمہ بن مسلمہ، عبداللہ بن عمر اور اسامہ بن زیدر ضی اللہ عنہم جیسے لوگ تھے، غیر جانبدار ہو کر مدینہ میں مقیم تھا۔ حضرت علی نے حضرت معاویہ کے ساتھ خطو کتابت شروع کی اور اتحاد کی کوششیں شروع کیس لیکن باغیوں نے ایسی تمام کوششوں کو ناکام بنادیا۔ ان حضرات کے در میان بعض سفر اء کا بھی تبادلہ ہوا۔ ایسے ہر موقع پر باغیوں نے غلط فہمیاں پیدا کرنے کی کوشش کی۔ حضرت علی سے جو مخلص مسلمان آکر ملتے، یہ انہیں بھی بد ظن کر کے دور کر دیتے۔

یہ باغی جعل سازی کے فن میں ید طولی رکھتے تھے اور اس سے پہلے بھی حضرت عثان، علی، طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے نام سے جعلی خطوط لکھ کرلوگوں کو گمر اہ کرنے کی کوشش کر چکے تھے۔ اس بات کا غالب امکان موجو دہے کہ انہوں نے حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کے نام سے خو دیہ خطوط لکھ لیے ہوں۔ ابو محنف اور سید شریف رضی نے ان میں سے بعض خطوط اپنی کتب میں درج کیے ہیں لیکن ان میں جو زبان استعال ہوئی ہے، اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ ان خطوط میں بھی بہت کچھے دا خل کر دیا گیا ہے۔ ان جملوں سے بظاہر الیکن ہے کہ یہ دونوں جلیل القدر صحابہ ایک دوسرے سے بد ظن تھے۔ ایک طرف معاویہ ، علی کو حضرت عثمان کا قاتل سیجھتے تھے اور دوسری طرف علی ، ان پر بغاوت کا الزام عائد کرتے تھے۔ یہ خطوط باغیوں کی دسیسہ کاربوں کے سواکچھ نہیں ہیں جو انہوں نے ان دونوں صحابہ کو بدنام کرنے کے لیے گی ہیں۔ چونکہ باغی پارٹی سے تعلق رکھنے والے راوی اپنی تحریک کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نام دونوں صحابہ کو بدنام کرنے کے گی ہیں۔ چونکہ باغی پارٹی سے تعلق رکھنے والے راوی اپنی تحریک کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نام حضرت علی دل و جان سے انہوں نے خاص کر ایک روایات وضع کرنے کی کوشش کی ہے جن کے مطابق وہ یہ ظاہر کریں کہ حضرت علی دل و جان سے انہی کے ساتھ تھے۔ جن صحابہ نے ان کی تحریک کی راہ میں روڑے اڈکائے، وہ ان کی دل کھول کر کر دار کشی کو سے ہیں۔

ان خطوط کے جعلی پن کا ایک ثبوت توبہ ہے کہ ان کی سند میں ابو مخنف، ہشام کلبی، سیف بن عمر اور واقد کی جیسے راوی موجو دہیں، جنہیں محد ثین نے "کذاب" کے درجے میں رکھا ہے۔ دوسرے سے کہ اگر ان حضرات میں اس درجے کی بدگمانی موجو دہوتی تو پھر حضرت علی، مختلف شہر ول کو بھیجے گئے اپنے خط میں حضرت معاویہ کی جانب سے صفائی پیش کیوں کرتے؛ حضرت معاویہ، حضرت علی کی شہادت کی خبر سن کر کیوں روتے اور ان کے لیے دعا کیوں کرتے اور حضرت حسن، معاویہ سے صلح کر کے اقتدار ان کے سپر دکیوں کرتے ؟ رضی اللہ عنہم۔ یہ سب تفصیلات آگے آر ہی ہیں۔

#### حضرت علی نے اپنادار الحکومت کو فیہ کیوں منتقل کیا؟

یہاں پر ایک سوال پیدا ہو تاہے کہ مدینہ سے نکلنا حضرت علی رضی اللہ عنہ کی مجبوری تھی۔لیکن جنگ جمل کے بعد انہوں نے واپس مدینہ کارخ کیوں نہیں کیااور کوفہ کواپنا دار الحکومت کیوں بنالیا؟ ہمیں اس سوال کے جواب میں یہ امور سمجھ میں آتے ہیں:

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 292 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

1۔ کوفہ چو نکہ ایک بہت بڑی چھاؤنی تھااور مشرق کے تمام ممالک کے معاملات کوفہ ہی سے کنٹر ول ہوتے تھے،اس وجہ سے ضرورت اس امر کی تھی کہ اسے کنٹرول میں لایاجائے۔

2۔ باغی تحریک کامر کز بھی اب کوفہ ہی بن چکاتھا، اس وجہ سے ان پر نظر رکھنے کے لیے کوفہ میں موجود گی ضروری تھی۔

3۔ مدینہ منورہ عالم اسلام کے وسط میں تھااور فوجی چھاؤنیوں سے دور علاقہ تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے تجربے سے بیہ بات واضح ہو چکی تھی کہ دار الحکومت ایسے مقام پر ہوناچاہیے جہاں فوج کی بڑی تعداد موجو د ہو۔

# باغیوں کے نقطہ نظر سے صوبہ شام کی اہمیت کیا تھی؟

شام کے صوبے پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکومت تھی۔حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے آخری دور میں شام کاصوبہ شال مشرق میں دریائے فرات سے لے کر مغرب میں دریائے نیل تک بھیلا ہواتھا۔ موجو دہ شام، لبنان، فلسطین اور اردن کے پورے بورے ممالک صوبہ شام کا حصہ تھے جبکہ عراق اور تر کی کے بعض جھے بھی اسی صوبے میں شامل تھے۔ ہم اویر بیان کر چکے ہیں کہ شام ایک غیر معمولی صوبہ تھا کیونکہ اس کی سرحدیں رومن ایمیائر کے ساتھ لگتی تھیں جس کا سربراہ قیصر روم تھا۔ قیصر کی کوشش تھی کہ کسی طرح اپنے مقبوضات واپس لے لے۔ ضرورت اس امر کی تھی کہ شام پر کسی غیر معمولی صلاحیتوں والے گور نر کو مقرر کیا جاتا۔ چنانچیہ حضرت عمر نے ایسا ہی کیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کو 20/642 میں یہاں کا گورنر مقرر کیا۔ آپ نے اپنے حسن انتظام سے حضرت عمر اور عثمان رضی الله عنهما کو متاثر کیا اور مزید علاقے آپ کے صوبے میں شامل کر دیے گئے۔

جب عبدالله بن سبانے مختلف شہر وں میں اپنی باغی تحریک کومنظم کر ناشر وع کیا تووہ شام بھی آیا مگر حضرت معاویہ کی بیدار مغزی سے اسے ناکامی ہو ئی۔اس کے بعد ان باغیوں کا حضرت معاویہ رضی اللّہ عنہ کے ساتھ دوسری مرتبہ سامنااس وقت ہواجب مالک الاشتر اور اس کے ساتھیوں نے کو فیہ میں بلوہ کیا۔حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے حکم سے انہیں حضرت معاویہ کے پاس بھیجا گیا جہاں آپ نے نہایت نرمی سے ان کی اصلاح کی کوشش کی۔ اس واقعے کی تفصیل آپ پڑھ چکے ہیں۔ معلوم ہو تاہے کہ مالک الاشتر اور اس کے ساتھی حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کی طاقت سے خاصے مر عوب ہوئے۔ روایتوں میں آتاہے کہ جب باغی صعصعہ نے حضرت معاویہ رضی الله عنه کی داڑھی پکڑ کر تھینچی تو آپ نے فرمایا: "تھہر جاؤ! اگر اہل شام کوعلم ہو جائے کہ تم نے ان کے حاکم کے ساتھ بیہ کیاہے، تومیں ا نہیں تمہیں قتل کرنے سے نہیں روک سکوں گا۔"<sup>48</sup>اس سے اندازہ ہو تاہے کہ اہل شام حضرت معاویہ سے کتنی محبت کرتے تھے۔ عراق اور مصر کی نسبت شام میں باغیوں کو ذراسی بھی پذیرائی نہ ملی اور یہاں وہ اپنی شاخ قائم کرنے میں بری طرح ناکام ہو گئے کیونکیہ شام میں حضرت معاویہ کی حکومت مشخکم تھی۔ ان وجوہات کی بنیادیر باغی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو اپنے منصوبے کی پخمیل میں

Page 293 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> الي**ضاً -** 368-3/1

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

سب سے بڑی سمجھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلیفہ بنتے ہی ان باغیوں نے شام پر حملے کامنصوبہ بنایا اور حضرت علی کانام لے کر اہل مدینہ کو تیار کرنے کی کوشش کی لیکن سب مسلمانوں نے سر دمہری دکھائی اور باغیوں کا بیہ منصوبہ ناکام ہو گیا۔ جنگ جمل کے بعد انہوں نے اس رکاوٹ کو دور کرنے کا یلان بنایا۔

باغی تحریک ایک آئس برگ کی طرح تھی۔ جولوگ اب تک سامنے آئے تھے، ان کی حیثیت آئس برگ کی اوپر ی سطح کی سی تھی جو نظر آتی ہے لیکن اس کا دسیوں گنابڑا حصہ سمندر میں چھپا ہو تا ہے۔ کچھ ایسا ہی معاملہ باغی تحریک کا تھا۔ اب تک اس کے جولوگ سامنے آئے تھے، وہ اس آئس برگ کا محض اوپر ی حصہ تھے۔ ان کی بڑی طاقت چو نکہ پہلے بھر ہ کی جنگ اور پھر جنگ جمل میں ختم ہو چکی تھی، اس وجہ سے انہوں نے اب آخری داؤلگانے کا فیصلہ کر لیا۔ مالک الاشتر اور دیگر باغی لیڈروں اپنے خاموش ساتھیوں کی چوری قوت سامنے آگئ اور انہوں نے اہل شام پر فیصلہ کن ضرب لگانے کا فیصلہ کر لیا۔ مالک الاشتر اور دیگر باغی لیڈروں اپنے فیصلہ کن ضرب لگانے کا فیصلہ کرلیا۔

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ جنگ صفین کے بارے میں یہ بات غلط مشہور ہے کہ یہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کی افواج کے در میان لڑی گئی۔ یہ بات انہی باغیول کے ساتھی ابو مختف نے مشہور کی ہے اور یہ انہی کی بیان کر دہ تفصیلات ہیں جن سے طبر کی اور بلاذری کی تواریخ بھر کی پڑی ہیں۔ یہ جنگ دراصل حضرت معاویہ اور باغی تحریک کے لیڈروں کے در میان لڑی گئی۔ حضرت علی اور آپ کے مخلص ساتھیوں کی پوری کوشش تھی کہ جنگ نہ ہو اور آپ نے مسلسل سفارت کاری کے ذریعے معاملات کو سلجھانے کی کوشش کی۔

#### حضرت معاویہ نے حضرت علی کی بیعت کیوں نہ کی؟

اس کی وجہ بیہ ہے کہ حضرت معاویہ یہ بات جانتے تھے کہ قاتلین عثمان نے حضرت علی رضی اللہ عنہم کو گھیر رکھاہے اور ان کی راہ میں آخری رکاوٹ اب حضرت معاویہ ہی ہیں۔ اگر آپ بھی بیعت کر لیتے توا گلے دن ہی یہ باغی آپ کو معزول کروا دیتے اور پھر ان کی راہ بالکل ہی صاف ہو جاتی۔ باغیوں نے دیگر گورنروں کے ساتھ یہی کیا تھا اور ان کا مقصد یہی تھا کہ کمزور گورنر مقرر کروا کر ان کے بالکل ہی صاف ہو جاتی۔ باغیوں نے دیگر گورنروں کے ساتھ یہی کیا تھا اور ان کا مقصد یہی تھا کہ کمزور گورنر مقرر کروا کر ان کے پیش نور حکومت کی جائے۔ اسی خطرے کے پیش نظر حضرت معاویہ نے حضرت علی کی بیعت نہ کی۔ لیکن ان کی خلافت کا انکار بھی نہ کیا اور صرف یہی مطالبہ رکھا کہ اگر حضرت علی ، ان باغیوں کو اپنے سے الگ کر دیں اور انہیں سز ادیں تووہ ان کی بیعت کے لیے تیار ہیں۔

ابو مخنف وغیر ہنے حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہماکے مابین سفارت کاری کا حال لکھاہے اور اس ضمن میں اپنی صحابہ دشمنی کے پیش نظر ایسی باتیں درج کی ہیں جن سے اندازہ ہو تاہے کہ ان دونوں حضرات کے دل میں ایک دوسرے کے بارے میں بغض تھا۔ یہ بات خلاف حقیقت ہے۔ اگر ان کے دلوں میں بغض اور دشمنی ہوتی تو حضرت علی و معاویہ دو ماہ تک جنگ و جدال سے کیوں پر ہیز

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

کرتے؟الیے ہی ایک واقعے کو بیان کرتے ہوئے اس نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب کچھ جملے لکھے ہیں، جن سے آپ کااصل مقصد ظاہر ہو تاہے:

آپ کے صاحب (حضرت علی) کابیہ خیال کہ انہوں نے عثان کو شہید نہیں کیا، ہم اس کی تردید نہیں کرتے۔ لیکن کیا آپ لوگ قاتلین عثان سے واقف نہیں ہیں؟ کیا آپ یہ نہیں جانتے کہ قاتلین عثان ہی آپ کے صاحب (علی) کے ساتھی (بنے ہوئے) ہیں؟ وہ ان قاتلین کو ہمارے حوالے کر دیں تاکہ ہم انہیں عثان کے قصاص میں قتل کر دیں۔ اس کے بعد ہم آپ کے امیر کی اطاعت کرنے اور اتحاد جماعت کو تسلیم کرنے کے لیے تیار ہیں۔ 49

اس سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت معاویہ کو حضرت علی رضی اللہ عنہما کی ذات سے کوئی مسلمہ نہ تھا بلکہ ان کا مطالبہ صرف ان باغیوں کو الگ کر کے سزا دینے کا تھا۔ دوسری طرف باغی پارٹی کا پورا آئس برگ اب ظاہر ہو چکا تھا اور یہ اب اکٹھے ہو کر کوفہ میں جمع تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت معاویہ کے اس مطالبے کو کوفہ کی جامع مسجد میں پیش کیا تو کئی ہزار آدمیوں نے اٹھ کر کہا کہ ہم قاتل عثمان ہیں۔

#### حضرت عمروبن عاص، حضرت معاویہ سے کیسے جاملے؟

حضرت عمروبن عاص رضی اللہ عنہ ایک جلیل القدر صحابی ہیں۔ آپ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں مصرفح کیا اور پھر یہاں کے گور نررہے۔ آپ نہایت ہی اعلی پائے کے سیاستدان سے اور دور جاہلیت میں سفارت کا منصب آپ کے سپر دھا۔ واقدی، ہشام کہی اور ابو مختف وغیرہ نے اپنی روایتوں میں حضرت عمروبن عاص رضی اللہ عنہ کی خاص طور پر کر دار کشی کی کوشش کی ہے کیونکہ آپ نے نہایت اعلی تداہیر کے ذریعے باغیوں کی سازشوں کو ناکام بنایا اور پھر ان کی مصری شاخ کا قلع قمع کیا۔ انہوں نے آپ پر یہ بہتان لگایا ہے کہ جب حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے آپ کو معزول کیا تھا تو آپ ان کے خلاف ہو گئے، ان کی بہن آپ کے نکاح میں تھیں، جنہیں حضرت عمرونے طلاق دے دی اور پھر لوگوں کو خلیفہ کے خلاف بھڑ کانے گئے۔ یہ بے اصل روایات ہیں اور ان کا وضع کرنے جنہیں حضرت عمرونے طلاق دے دی اور پھر لوگوں کو خلیفہ کے خلاف بھڑ کانے گئے۔ یہ بے اصل روایات ہیں اور ان کا وضع کرنے والا آپ کے خلاف دل میں بغض رکھتا ہے۔ اگر فی الواقع ایسا ہی ہو تا تو حضرت معاویہ اور حضرت عثمان کے رشتے دار انہیں کس طرح اپنا قریبی ساتھی بلکہ کمانڈر انچیف بنا لیتے؟

جب باغیوں نے مدینہ کا محاصرہ کیا تو حضرت عمرورضی اللہ عنہ مدینہ سے نکل کر فلسطین چلے گئے۔ یہاں جب آپ کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کی اطلاع ملی تو آپ نے بری طرح روئے اور اسی حالت میں دمشق چلے گئے۔انہیں اپنے تن من کا بھی ہوش نہ

<sup>49</sup> الضأً **-** 3/2-198

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 295 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

تھا۔ اس سے حضرت عمر واور عثان رضی الله عنهما کی باہمی محبت کااندازہ ہو تاہے۔ <sup>50</sup>

واقدی وغیرہ نے ایس جھوٹی روایتیں نقل کردی ہیں جن سے بہ تاثر ملتا ہے کہ حضرت عمرو، دولت اور مصرکی گورنری کے لاپے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے جاملے تھے۔ اس ضمن میں وہ ایک قصہ پیش کرتے ہیں جس میں آپ نے اپنے بیٹوں عبداللہ اور محمہ سے مشورہ کیا۔ عبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہاجو قدیم الاسلام اور نہایت ہی عابد وزاہد صحافی ہیں، نے اپنے والد کو مشورہ دیا کہ آپ گھر ہیں۔ مجمد نے مشورہ دیا کہ آپ ملکی سیاست میں حصہ لیں۔ یہ سن کر آپ نے فرمایا کہ عبداللہ نے جو مشورہ دیا، وہ میری آخرت کے بیٹے رہیں۔ محمد نے جو مشورہ دیا، وہ میری دنیا کے لیے اچھا ہے۔ یہ محص گھڑی ہوئی ہے اصل روایت ہے جسے کی سند میں واقدی جیسے راوی موجود ہیں جنہیں محد ثین نے کذاب قرار دیا ہے۔ آ حقیقت یہ ہے کہ اگر حضرت عمرورضی اللہ عنہ میدان عمل میں نہ آتے تو باغیوں کا سامنا کرنے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو کافی مشکلات پیش آتیں کیونکہ باغی حضرت علی رضی اللہ عنہ کا نام استعال کر کے لوگوں کو حضرت معاویہ کے خلاف بھڑکار ہے تھے۔ چونکہ باغیوں کے منصوبوں کو حضرت عمرورضی اللہ عنہ کا نام بے مثال تدابیر سے خاک میں مادیا، اس وجہ سے ان کے راویوں نے آپ کو خاص کر نشانہ بنایا ہے۔

#### اكابر صحابه كار جحان كياتها؟

جواكابر صحابه،اس وقت موجو دیھے،ان كار جحان تين قسم كا تھا:

1-اکابر صحابہ کا ایک مخضر گروہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا۔ باغیوں کی بیہ کوشش رہی تھی کہ جب کوئی مخلص ساتھی حضرت علی کے ساتھ آ ملتا تو وہ اسے ہر ممکن طریقے سے بد ظن کر کے علیحدہ کرنے کی کوشش کرتے۔ یہی وجہ ہے کہ قدیم الاسلام صحابہ کی بہت کم تعداد تھی جو حضرت علی کے ساتھ موجود تھی۔ ان میں حضرت عمار بن یاسر، قیس بن سعد بن عبادہ اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہم جیسے صحابہ شامل تھے۔

2۔ صحابہ کا ایک گروہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا جن میں حضرت نعمان بن بشیر ، عمرو بن عاص، معاویہ بن خد تج رضی اللّٰہ عنہم جیسے لوگ شامل تھے۔

3۔ ایک گروہ غیر جانبدار تھاجس میں حضرت سعد بن ابی و قاص، سعید بن زید، محمد بن مسلمہ، عبداللہ بن عمر، ابو موسی اشعری، اور اسامہ بن زیدر ضی اللہ عنہم جیسے بزرگ صحابہ تھے۔

بدری صحابہ میں سے بہت کم تھے،جو جنگ صفین میں شریک ہوئے۔مشہور تابعی محمد بن سیرین بیان کرتے ہیں:

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>3</sup> ايضاً ـ 3/2-181

Page 296 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> ايضاً - 3/2-179

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> ايضاً - 3/2-181

عبد الرذاق عن معمر عن أيوب عن ابن سيرين: جب فتنه كى آگ بھڑ كى تورسول الله صلى الله عليه وسلم كے صحابه كى تعداد 10,000 تھى۔ ان ميں سے صرف 40 كے علاوہ باقی جنگ كے ليے نه نكلے۔ معمر كہتے ہيں: يعنی حضرت علی كے ساتھ نه نكلے۔ اس وقت اہل بدر ميں سے 240 سے زائد صحابہ زندہ تھے جن ميں سے صرف ابوابوب انصارى، سہل بن حنيف اور عمار بن ياسر ہى حضرت على (رضى الله عنهم ) كے ساتھ تھے۔ 52

عبد الرزاق عن معمر عن أيوب عن ابن سيرين: ابن سيرين كہتے ہيں كه سعد بن ابی و قاص سے پوچھا گيا: "آپ جنگ كيوں نہيں كرتے كيونكه آپ تو اہل شورى ميں سے ہيں اور اس معاملے ميں بقيہ سب كی نسبت زيادہ حق دار ہيں؟" فرمايا: "ميں اس وقت تك جنگ نہيں كروں گا جب تك كه آپ لوگ مجھے اليى تكوار نہ لا ديں جس كی دو آ تکھيں، زبان اور ہونٹ ہوں اور وہ كافر اور مومن ميں فرق كر سكے۔ ميں نے جہاد كيا ہے اور ميں جہاد كو سمجھتا ہوں۔ اگر كوئى شخص مجھ سے بہتر ہو تو ميں اپنی جان كوروكنے والا نہيں ہوں۔ 53

## باغیوں نے اہل شام کے خلاف کیا منصوبہ بندی کی؟

اہل شام کے خلاف باغیوں کا منصوبہ اب بیہ تھا:

1۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گرد گھیر اڈال دیا جائے اور ان کے مخلص ساتھیوں کو ان سے دور کر دیا جائے تا کہ وہ آزادانہ اپنی یالیسیوں کو نافذنہ کر سکیں۔

2۔ اپنی پوری قوت اکٹھی کر کے اہل شام پر فیصلہ کن ضرب لگائی جائے تا کہ ان کے اقتدار کو کوئی خطرہ لا حق نہ رہے۔

اس کے برعکس حضرت علی میہ چاہتے تھے کہ جیسے حضرات طلحہ وزبیر کے ساتھ سفارت کاری کے ذریعے معاملہ طے ہو گیا تھا، بالکل اسی طرح حضرت معاویہ کو خطوط لکھے اور انہوں نے طرح حضرت معاویہ کو خطوط لکھے اور انہوں نے جوابی خطوط لکھے۔افسوس کہ ان خطوط میں غالی راویوں نے بہت کچھ ملادیا ہے۔

جنگ جمل کے بعد باغیوں نے بھی اپنی پوری طاقت کو بل سے باہر نکال لیا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گرد گھیر اڈال دیا۔ ان کی وشش میہ تھی کہ کسی طرح بھی آپ کو آزادانہ فیصلے نہ کرنے دیے جائیں ورنہ آپ اپنی حکمت و دانش سے ان کی تحریک کا خاتمہ کر دیں گے۔ چنانچہ ان باغیوں نے کوششیں شروع کیں کہ مخلص ساتھیوں کو کسی نہ کسی طریقے سے حضرت علی سے دور کیا جائے۔ ان کی اس کوشش کا اندازہ حضرت جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کے واقعے سے ہو تا ہے۔ آپ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی طرف سے ہمدان کے گور نرتھے۔ جب انہیں حضرت علی کی جانب سے بیعت کی دعوت ملی تو ان کے پاس آئے اور بیعت کر لی۔ اس کے بعد ان کے در میان یہ مکالمہ ہوا:

\_\_\_

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات

www.waqfeya.com (ac. 18 Dec 2009) - منشورات مجلس العلمي - (2009 - 20735 ميروت: منشورات مجلس العلمي - (2009 - 20735 ميروت: منشورات مجلس العلمي - (2073 - 20736 ميروت: منشورات مجلس العلمي - (20736 - 20736 ميروت: (20736 - 2073

جریر: آپ مجھے معاویہ کے پاس قاصد بناکر جھیجے کیونکہ میری ان سے دوستی ہے۔ میں انہیں آپ کی اطاعت کے لیے قائل کرلوں گا۔

مالک اشتر: آپ انہیں ہر گز معاویہ کے پاس نہ جھیجے کیونکہ میرے خیال میں یہ دل سے معاویہ کے ساتھ ہیں۔

على: انہیں جانے دیجیے تا کہ ہمیں یہ معلوم ہو کہ یہ وہاں سے کیا خبر لاتے ہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جریر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ کے ہاتھ ایک خط بھی بھیجا جس میں حضرت علی نے حضرت معاویہ کو اپنی بیعت کی وعوت دی تھی اور یہ لکھا تھا کہ مہاجرین وانصار نے ان کی بیعت کر لی ہے۔ جب جریر شام پنچے توانہوں نے دیکھا کہ اہل شام حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت پر روتے ہیں اور انہوں نے قشم کھائی ہے کہ جب تک قاتلین عثمان کو قتل نہ کریں گے، وہ اپنی بیویوں سے تعلق نہ کریں گے۔ جریر نے واپس آکر حضرت علی کوساری بات سنائی تواشتر کہنے لگا:

اشتر: میں نے آپ کو پہلے ہی منع کیا تھا کہ جریر کو قاصد بنا کرنہ بھیجیں۔ میں تو پہلے ہی کہتا تھا کہ اس کے دل میں آپ کی جانب سے عداوت اور کینہ بھر اہوا ہے۔اس کے بھیجنے سے بہتر تھا کہ آپ مجھے قاصد بنا کر روانہ کر دیتے۔ یہ مزے سے معاویہ کے پاس رہااور جو دروازہ اپنے لیے کھلوانا چاہا، اسے کھلوالیا ہوگا اور جسے بند کروانا چاہا، اسے بند کروادیا۔

جریر:اگرتم شام جاتے تووہ تمہیں توضر ورہی قتل کر دیتے کیونکہ ان کا کہنا ہیہے کہ تم حضرت عثان کے قاتلوں میں سے ہو۔

اشتر: والله جریر! اگر میں جاتا تو ان کے جو اب کا انتظار نه کرتا اور معاویه پر ایسا حمله کرتا که انہیں ہر فکرسے نجات دلا دیتا۔ اگر امیر المومنین (علی) میری تسلیم کریں تو میں تمہیں اور تم جیسے آدمیوں کو ایسے قید خانے میں بند کروں کہ جہاں سے اس وقت تک تم نه نکل سکو، جب تک یہ معاملات طے نه ہو جائیں۔

حضرت جریر رضی اللہ عنہ اس سے ناراض ہوئے اور معاملات سے الگ ہو کر قرقیسیا چلے گئے۔ 54 جریر کے ساتھ، حضرت حظلہ اور حضرت عرض اللہ عنہم بھی شامل تھے۔ ان کا کہنا یہ تھا کہ ہم ایسے شہر میں نہیں رہیں گے جس میں حضرت عثان کو گالیاں دی جاتی ہیں۔ قتل کہ ہم ایسے شہر میں نہیں رہیں گے جس میں حضرت عثان کو گالیاں دی جاتی ہیں۔ ایسا تھی بتاتے ہیں۔ ایسا ہی بتاتے ہیں۔ ایسا بھی بتاتے ہیں۔ ایسا بھی بتاتے ہیں۔ ایسا بھی بتاتے ہیں۔ ایسا ہی ایک اور واقعہ ابو مسلم خولانی کے ساتھ پیش آیا:

حضرت علی اور معاویہ کے اختلاف کے دوران ابو مسلم خولانی لوگوں کی ایک جماعت لے کر حضرت معاویہ کے پاس پہنچے تا کہ انہیں حضرت علی کی بیعت پر آمادہ کریں اور جاکر حضرت معاویہ سے کہا: "آپ علی سے اختلاف کر رہے ہیں۔ کیا آپ کے خیال میں آپ علم و فضل میں ان جیسے ہیں؟" آپ نے فرمایا: "واللہ! میر ایہ خیال نہیں۔ میں جانتا ہوں کہ علی مجھ سے بہتر ہیں، افضل ہیں اور خلافت کے بھی مجھ سے زیادہ مستحق ہیں۔ لیکن کیا آپ لوگ اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ عثان کو ظلماً شہید کیا گیا ہے۔ میں ان کا چیازاد بھائی ہوں، اس لیے مجھے ان کے خون کا قصاص

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> ال**يضاً -** 3/2-183

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>ابن عسا كر\_39/510

لینے کا حق زیادہ ہے۔ آپ جا کر علی سے کہہ دیجیے کہ قاتلین عثان کومیر سے سپر د کر دیں، میں خلافت کو ان کے سپر د کر دوں گا۔"

یہ حضرت اب حضرت علی کے پاس آئے توان سے اس معاملہ پر بات کی۔ لیکن انہوں نے کسی ایک قاتل کو بھی ان کے حوالے نہ کیا (کیونکہ وہ ایسا کرنے کی پوزیشن میں نہ تھے۔) جب اس بات کا علم اہل شام کو ہوا تووہ حضرت معاویہ کے ہمراہ جنگ کے لیے تیار ہو گئے۔<sup>56</sup>

باغیوں نے اب شام پر فیصلہ کن جملے کی تیاری شروع کر دی۔ حضرت معاویہ نے ہر گز حضرت علی رضی اللہ عنہما کی خلافت کو چیلئے نہیں کیا تھا اور نہ ہی ان کے مقابلے میں خود کسی خلافت کے دعوے دار تھے۔ ان کا مطالبہ صرف یہ تھا کہ ان باغیوں کو گرفتار کر کے انہیں قرار واقعی سزادی جائے، پھر وہ بیعت کرلیں گے۔ حضرت علی کو بھی یہ مطالبہ تسلیم کرنے سے انکار نہ تھے لیکن وہ اس پوزیشن میں نہ تھے کہ باغیوں کو گرفتار کرسکتے۔ اب باغی تحریک کا پورا آئس برگ ظاہر ہو چکا تھا اور یہ لوگ مخلصین کو حضرت علی کے قریب پھٹکنے نہ دے رہے تھے۔

باغیوں نے اب شام پر حملے کا منصوبہ بنایا جس کے سبب حضرت معاویہ کو بھی اپنے دفاع پر مجبور ہونا پڑا۔ مالک الاشتر اس معالمے میں پیش پیش فیا اور ادھر ادھر سے لوگوں کو اکٹھا کر رہا تھا۔ بنو فزارہ کے ایک شخص نے اشتر سے کہا: "کیا تم یہ چاہتے ہو کہ ہم اپنے شامی بھائیوں کے قتل کے لیے لے گئے تھے۔ واللہ! ہم یہ ہر گزنہ کریں گے۔" بھائیوں کے قتل کے لیے جائیں جیسا کہ تم ہمیں اپنے بھری بھائیوں کے قتل کے لیے لے گئے تھے۔ واللہ! ہم یہ ہر گزنہ کریں گے۔" اشتر نے سن کر کہا کہ لواس کی خبر۔ یہ سن کرلوگ اس پر پل پڑے اور اسے لاتوں اور گھونسوں سے مار دیا۔ 57

یہاں پہ بات بھی واضح رہنی چاہیے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے شام پر حملے کا کوئی ارادہ نہیں فرمایا بلکہ یہ باغی لیڈرمالک الاشتر وغیرہ سے جنہوں نے شام پر حملے کی منصوبہ بندی کی۔ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نقطہ نظر سے دیکھاجائے تو شام پر حملہ کرنا کوئی ایسا ارجنٹ کام نہ تھا جس کے لیے باغی پارٹی کی سر کوبی کو پس پشت ڈالا جاتا۔ آپ نے اسی وجہ سے باغیوں سے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کا قصاص نہیں لیا تھا کہ اگر ان سے اس وقت قصاص لیا گیا تو ان کے قبائل بغاوت کے لیے کھڑے ہو جائیں گے، جنہیں سنجالنا بہت مشکل ہو گا۔ سوال بہ ہے کہ اگر باغی پارٹی کے بارے میں یہ خطرہ تھاتو اہل شام کے بارے میں یہی خطرہ اس سے کہیں زیادہ موجود تھا۔ اگر باغیوں پر حملہ کرنے سے ان کے حمایتیوں کی بغاوت کا اندیشہ اگر باغیوں پر حملہ کرنے سے ان کے حمایتیوں کی بغاوت کا اندیشہ کہیں زیادہ تھا۔ باغی تو محض چند ہز ارتھے جبکہ ان کے مقابلے میں اہل شام لاکھوں تورہے ہوں گے۔ کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بیت تو بالکل ایسے ہی ہے جیسے دس روپ توقع کی جاسکتی ہے کہ وہ چھوٹے خطرے سے بچنے کے لیے بڑے خطرے کو دعوت دے دیں۔ یہ تو بالکل ایسے ہی ہے جیسے دس روپ کہ شام پر حملہ دراصل باغیوں کی اسکیم تھی اور وہی اس میں پیش تھے۔ اس مقصد کے لیے ہز ار روپ خرج کر دیے جائیں۔ ظاہر ہے کہ شام پر حملہ دراصل باغیوں کی اسکیم تھی اور وہی اس میں پیش تھے۔ اس مقصد کے لیے انہوں نے یعینا حضرت علی رضی اللہ عنہ کانام ضرور استعال کیا۔

. 1

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 299 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>ابن كثير -11/425 نصر بن مزاحم - وقعة الصفين -101 - بيروت: دارالحيل

www.shiaonlinelibrary.com (ac 11 Aug 2012)-3/174\_ ابن الجالم المجارية البلاغة -3/174 وwww.shiaonlinelibrary.com

#### حضرت علی نے باغیوں کے خلاف اب کاروائی کیوں نہ کی؟

یہاں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عثمان کے معاملے میں تو ہم بیہ پڑھ بچے ہیں کہ وہ موسم جج تھا اور مسلمانوں کی اکثریت مدینے میں موجود نہیں تھی جس کی وجہ سے باغیوں کو کاروائی کا موقع مل گیا۔ لیکن اب تو جج کو بھی کافی عرصہ گذر چکا ہے اور مسلمان اکٹھے ہو بچے تھے۔ اب کون سا امر مانع ہے کہ حضرت علی نے باغیوں کے خلاف کاروائی نہ کی؟ ایساکیوں نہیں ہوا کہ وہ حضرت معاویہ اور دیگر مخلص مسلمانوں کو ساتھ ملاکر ان باغیوں کا قلع قمع کر دیتے؟

اس سوال کے جواب میں ہمیں جنگ جمل وصفین کے در میان کے زمانے پر غور کرنا پڑے گا۔صور تحال اب کچھ یوں تھی:

- جنگ جمل کے بعد باغی تحریک کا پورا آئس برگ میدان میں نکل آیا تھااور انہوں نے کوفیہ کو اپنامر کز بنالیا تھا۔
- باغی لیڈر جیسے مالک الاشتر ، محمد بن ابی بکر وغیرہ نے حضرت علی اور ان کے مخلص ساتھیوں کے گرد گھیر ا تنگ کر دیا تھا اور مسلسل ان کی نگر انی کیے ہوئے تھے۔
- مخلص صحابہ و تابعین کی بڑی تعدادیا تو حضرت معاویہ کے ساتھ جاملی تھی یا پھریہ حضرات غیر متعلق ہو کر گھروں میں بند ہو چکے تھے۔اس کی وجہ یہ تھی کہ انہیں حضرت علی کے گردیہی باغی نظر آرہے تھے۔
- اگر کوئی مخلص مسلمان قریب آنے کی کوشش کر تا توبیہ باغی اسے حیلے بہانے سے دور کرنے کی کوشش کرتے۔ حضرت جریر
   بن عبد اللّٰد رضی اللّٰہ عنہ کی مثال ہمارے سامنے ہے۔

ان حالات میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لیے بیہ ممکن ہی نہ تھا کہ وہ ان باغیوں کے خلاف کاروائی کر سکتے۔

#### حضرت علی نے باغیوں کے حملے میں ان کاساتھ کیوں دیا؟

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر حملہ باغیوں نے کر ناتھا تو حضرت علی رضی اللہ عنہ ان لوگوں کے ساتھ کیوں چل پڑے؟ اس کی وجہ یہ تھی کہ آپ ان باغیوں کو بالکل ہی ہے شتر و مہار نہیں چھوڑ ناچاہتے تھے کیونکہ آپ کو خدشہ تھا کہ اگر ان لوگوں کو چھوڑ دیا گیا تو یہ راستے بھر میں مسلم آبادیوں پر ظلم وستم ڈھاتے جائیں گے۔ اس کا اندازہ رقہ کے واقعے سے ہوتا ہے جو کہ دریائے فرات کے کنارے ایک قصبہ تھا۔ اس واقعے کو خود ان باغیوں کے جمایتی ابو مخنف اور ہشام کلبی نے روایت کیا ہے۔ جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کالشکر رقہ کے مقام پر پہنچا تو آپ نے اہل رقہ سے درخواست کی کہ دریائے فرات پر کشتیوں کا ایک پل بنا دیں تاکہ آپ یہاں سے گزر سکیں۔ اہل رقہ نے اہل رقہ میں انکار کر دیا کیونکہ وہ اہل شام پر لشکر کشی کو جائز نہیں سمجھتے تھے۔ حضرت علی نے انہیں مجبور نہیں کیا اور اس جگلہ کو چھوڑ کر ایک اور مقام منج کی طرف چل پڑے۔ اشتر اپنے ساتھیوں سمیت چھے رہ گیا اور اہل رقہ سے کہنے لگا:

اے قلعے والو! میں تمہیں اللہ عزوجل کی قشم کھا کر کہتا ہوں کہ اگر امیر المومنین اپنے دستے سمیت منبج کے پل سے گزر گئے اور تم نے یہاں

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہمارے لیے بل نہ بنایا تو میں تم پر حملہ کر کے تمہمارے مر دوں کو قتل کر دوں گا اور تمہماری اس زمین کو اجاڑ کر رکھ دوں۔ تمہمارے قبضے میں جتنے مال ہیں، وہ سب چھین لوں گا۔<sup>58</sup>

مجبوراً اہل رقبہ کو بل بنانا پڑا۔ اس سے اندازہ ہو تاہے کہ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ اس کشکر کے ساتھ نہ ہوتے تو یہ لوگ راستے کی آبادیوں کا کیاحشر کرتے؟ یہی وہ وجہ تھی جس کی خاطر حضرت علی رضی اللہ عنہ ان باغیوں کے ساتھ چلے تھے۔

آخر کار صفین کے مقام پر عراقی اور شامی لشکر ایک دوسرے کے مدمقابل آموجو دہوئے۔طبری میں جنگ صفین کی تمام ترروایات ابو مخنف کی روایت کر دہ ہیں اور اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اس نے واقعات کو کس طرح اپنی مرضی کے مطابق توڑ مر وڑ کرپیش کیا ہو گا۔ اس نے یہ کوشش کی ہے کہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہمامیں ذاتی نوعیت کی دشمنی ثابت کی جائے حالا نکہ حقیقت اس ہے کہیں بعید ہے۔ان دونوں صحابہ کے دل ایک دوسرے سے صاف تھے۔ یہ باغی ہی تھے جو اہل شام پر حملہ کرنے میں پیش پیش تھے اور مالک الاشتر اس مہم کاسر براہ بناہوا تھا۔ یہ روایت بھی ابومخنف ہی کی ایجاد ہے کہ شامی لشکرنے عراقیوں پریانی بند کر دیا تھا۔

روایات سے معلوم ہو تاہے کہ دونوں لشکر ذو الحجہ 36 کے بورے مہینے تک آمنے سامنے پڑے رہے اور سوائے جیوٹی موٹی حجر یوں کے، ان کے در میان جنگ نہ ہو کی۔ اس سے صاف معلوم ہو تاہے کہ دونوں جانب کے مخلصین جنگ نہ کر ناچاہتے تھے۔ <sup>59</sup>اب شہادت عثانی کو ایک سال گزر چکا تھا۔ جب محرم کا آغاز ہوا دونوں فریقوں نے ایک دوسرے کو صلح کا پیغام بھیجا تا کہ گفت وشنید سے معاملہ سلجھا یا جا سکے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ اس دوران بھی جج کے فریضے سے غافل نہ رہے اور انہوں نے عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کوامیر حج بناکر بھیجا۔

#### كياحضرت معاويه كاقصاص عثمان كاطريقه درست تها؟

حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ پریہ سوال اٹھایا گیاہے کہ انہوں نے حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کے قصاص کے حصول کے لیے جو طریقتہ اختیار کیا، وہ درست نہ تھا۔ اول تووہ حضرت عثان کے براہ راست وار ث نہ تھے۔ دوسرے بیہ کہ اگر انہوں نے قصاص کا مطالبہ ہی کر نا تھا توانہیں چاہیے تھا کہ وہ نئے خلیفہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی غیر مشر وط اطاعت کرتے اور پھر ان کی عدالت میں اپنامقد مہ لے کر آتے۔اس کے برعکس انہوں نے فوج کشی کاراستہ اختیار کیا۔ کیابیہ عمل درست ہے؟

یہ سوال اس وجہ سے پیدا ہو تاہے کہ حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کی شہادت کو قتل کا ایک عام واقعہ سمجھا جا تاہے کہ جیسے عام قتل ہو جائے تو مقتول کے وار ثوں کو چاہیے کہ وہ حکومت سے رجوع کر کے قاتل کو سزا دلوائیں۔حضرت عثان کی شہادت کا معاملہ اس سے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 301 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>طبري **–** 3/2-186

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>الي**ضاً -**3/2-196

بالکل مختلف تھا۔ یہاں ایک جھوٹی می پارٹی نے، جو کروڑوں مسلمانوں کے مقابلے میں محض چند ہزار افراد پر مشمل تھی، بغاوت کر کے خلیفہ وقت کو یرغمال بنایا اور پھر انہیں شہیر کر دیا۔ یہ محض قتل کا کیس نہیں تھا بلکہ "فساد فی الارض" کا کیس تھا۔ سورۃ المائدہ میں اس جرم کی سزایہ بیان ہوئی ہے کہ ایسے مجرموں کو ان کے جرم کے تناسب سے سولی، ہاتھ پاؤں کا شخے یا جلاوطنی میں سے کوئی ایک سزادی جاسکتی ہے۔ اس موقع پر حضرت معاویہ ہی نہیں بلکہ ہر مسلمان کو یہ حق حاصل تھا کہ وہ ان کے قصاص کا مطالبہ لے کر کھڑا ہو۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پریہ الزام بھی درست نہیں ہے کہ انہوں نے فوج کئی گی۔ انہوں نے کوئی فوج کئی نہیں کی بلکہ ان باغیوں سے محض اپنا دفاع کیا۔ ان کے پاس نہایت ہی اعلی تربیت یافتہ فوج موجود تھی جو پوری طرح ان سے وفادار تھی اور ان سے محبت کرتی تھی۔ یہ شامی افواج، قیصر روم کی نہایت ہی منظم افواج کامقابلہ کر کے تجربہ حاصل کر چکی تھیں۔ اگر حضرت معاویہ کو فوج کئی کرناہوتی تو وہ اس وقت ممللہ کرتے جب بصرہ میں حضرات طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم قوت اکٹھی کر رہے تھے۔ اس وقت اگر باغیوں پر دو جانب سے ضرب لگائی جاتی تو وہ پس کر رہ جاتے۔ اس کے برعکس حضرت معاویہ نے مسلسل خطو کتابت اور سفارت کاری کے ذریعے حضرت علی رضی اللہ عنہما سے بارہا مطالبہ کیا کہ وہ ان باغیوں کو سزا دیں اور اگر اس کی طاقت نہیں رکھتے تو ان سے علیحدہ ہو جائیں۔ حضرت علی بھینان باغیوں کو سزا دیتے لیکن ان کامسکلہ یہ تھا کہ باغی پوری طرح معاملات کو کنٹر ول کیے ہوئے تھے۔ اگر کوئی مخلص مسلمان ان کے قریب آتا تو باغی حیل جاتے تو پھر یہ اگر کوئی مخلص مسلمان ان کے قریب آتا تو باغی حیل جاتے سے دور کر دیتے تھے۔ اگر حضرت علی میدان سے ہٹ جاتے تو پھر یہ اگری مسلم آبادیوں کا نجانے کیاحشرکرتے اور کیافتہ و ضاد پھیلاتے۔

جو بھی معاملہ ہوا، اس میں حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما دونوں کی نیت پاکیزہ اور درست تھی۔ دونوں کے ہاں فرق صرف حکمت عملی (Strategy) کا تھا۔ اگر حضرت علی کو ان باغیوں نے گھیرے میں نہ لے رکھا ہوتا، تو حضرت جریر بن عبداللّٰہ رضی اللّٰہ عنہ اللّٰہ عنہ علی اور معاویہ رضی اللّٰہ عنہما کے اللّٰہ عنہ معاملہ طے پاجاتا اور حضرت علی اور معاویہ رضی اللّٰہ عنہما کے مخلص ساتھی مل کر ان باغیوں کی سرکوبی کرتے۔

#### جنگ صفین میں کیا حالات پیش آئے؟

دوماہ جنگ بندی کے بعد محرم 37/657 جنگ شروع ہوئی اور اس میں مالک الاشتر اور اس کے ساتھی پیش بیش سے۔ حضرت علی رضی اللّه عنه کی کوشش تھی که فریقین کا نقصان کم سے کم ہو کیونکہ دونوں جانب مخلص مسلمان موجو دیتھے۔ آپ نے اپنی فوج کو یہ ہدایات دیں:

آپ لوگ اس وقت تک ہر گز جنگ نہ سیجیے جب تک فریق مخالف پہل نہ کرے۔ اللہ عزوجل کا شکر ہے کہ آپ حق پر ہیں، آپ کی جانب سے جنگ کی ابتداء نہ ہونا آپ کے حق پر ہونے کی اضافی دلیل ہے۔ جب آپ ان سے جنگ کریں توانہیں شکست دیجیے اور پشت پھیر کر نہ بھا گیے۔ کسی زخمی پر حملہ نہ سیجیے، نہ کسی کو بے لباس سیجیے، نہ کسی مقتول کے ہاتھ پاؤل یاناک کان کا لیے۔ اگر آپ لوگول کے کجاوول تک پہنچ جائیں توان

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

کے خیموں کے پر دے چاک نہ کیجیے اور نہ بلا اجازت ان کے گھر وں میں داخل ہوں۔ نہ ان کے اموال میں سے میدان جنگ کے مال غنیمت کے علاوہ کچھ لیجیے۔ خوا تین کو کسی قشم کی تکلیف نہ پہنچاہئے خواہ وہ آپ کی بے عزتی کریں اور آپ کے سر داروں اور نیک لو گوں کوبر ابھلا کہیں۔ کیونکہ عور تیں اعضاء اور جذبات کے اعتبار سے کمزور ہوتی ہیں۔ <sup>60</sup>

اس ضمن میں ابو مخنف نے ایک عجیب واقعہ نقل کیا ہے کہ دوران جنگ عبیداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما، شامی لشکر کی طرف سے آئے۔
ان کے مقابلے کے لیے محمد بن علی رضی اللہ عنہما نکلے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جب اپنے بیٹے کو حضرت عمر کے بیٹے کے مد مقابل دیکھا توخود نکل کر گئے اور اپنے بیٹے کوروکا۔ پھر عبیداللہ سے فرمایا: "اگر مقابلہ کرناہی ہے تو مجھ سے کرو۔" اس موقع پر عبیداللہ نے وہی کیاجو کوئی بھی شریف شخص اچانک اپنے والد کے قریبی دوست کو دیکھ کر کرے گا۔ وہ یہ کرلوٹ گئے کہ "مجھے آپ کے مقابلے کی ضرورت نہیں۔" اگا اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ ان حضرات میں ایک دوسرے کا کیسا احترام موجود تھا۔ حضرت حسن رضی اللہ عنہ کرائی سے دور رہے اور مقابلے یرنہ اتر ہے۔ 62

#### حضرت عمار بن یاسر کیسے شہید ہوئے؟

ابو مخنف کی روایت کے مطابق حضرت عمار جنگ صفین میں شہید ہوئے۔ جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ باغی راویوں کی کوشش سے رہی ہے کہ حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہما کو اپناسا تھی ثابت کیا جائے۔ چنانچہ انہوں نے آپ پر بیہ جھوٹا الزام عائد کیا ہے کہ آپ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف سازش میں باغیوں کے ساتھ شریک تھے۔ کبھی یہ کہا کہ حضرت عمار ہی دراصل ابن سوداء تھے۔ اس طرح سے انہوں نے یہ ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت عمار گویاا نہی کے ساتھی تھے۔ سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ ایک شخص اس طرح سے انہوں نے یہ ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت عمار گویاا نہی کے ساتھی تھے۔ سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ ایک شخص اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر ، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کے ساتھ گزار تاہے اور دین کے لیے جہاد میں حصہ لیتا ہے۔ کیاا لیسے شخص سے یہ توقع کی جاسکتی ہے کہ عمر کے آخری حصے میں وہ ان باغیوں سے مل جائے گا جن کی اسلام دشمنی واضح تھی ؟ ابو محنف و غیر ہ نے اس ضمن میں جوروایات وضع کی ہیں ، ان کا مقصد اس کے سوانچھ نہیں کہ باغی تحریک کی ساکھ (Credibility) کو پچھ بہتر بنایا جائے اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو بغاوت کا مجرم ثابت کیا جائے۔

اس کی وجہ یہ تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ایک مرتبہ دیکھ کر فرمایا تھا کہ "عمار! آپ کو ایک باغی گروہ قتل کرے گا۔" یہ حدیث الینٹمی نے مجمع الزوائد اور احمد بن حنبل نے مسند میں بیان کی ہے اور دلچیپ بات یہ ہے کہ اس کے راوی حضرت عمر و

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 303 of 507

<sup>60</sup> الضاً - 3/2-204

<sup>61</sup> الضاً - 3/2-205

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> الضاً **-** 213-3/2

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

بن عاص رضی اللّٰد عنه ہیں جن پر باغی ، حضرت عمار کی شہادت کا الزام عائد کرتے ہیں۔

ہشام کلبی اور ابو مخنف نے اپنے الفاظ حضرت عمار کے منہ میں ڈالنے کی کوشش کی ہے اور دعوی کیا ہے کہ حضرت عمار، نعوذ باللہ حضرت معادیہ اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہم کو اسلام دشمن سیھتے تھے۔ سوال بیہ ہے کہ اگر ایساہی تھاتو پھر انہی کے ساتھی حضرت معاویہ کو اقتدار کیوں سونیا؟ ان باغی راویوں کی کوشش بیر رہی ہے کہ اپنے الفاظ کو صحابہ کرام کی زبان سے کہلوائیں تاکہ ان کی تحریک کو قوت ملے۔ طبری نے ان اسناد کے ساتھ بیان کی ہے:

1ـ حدثني محمد، عن خلف، قال: حدثنا منصور بن أبي نويرة، عن أبي محنف. وحدثت عن هشام بن الكلبي، عن أبي معنف. وحدثت عن هشام بن الكلبي، عن أبي معنف، قال: حدثني مالك بن أعين الجهني، عن زيد بن وهب الجهني،

2 حدثني موسى بن عبد الرحمن المسروقي، قال: أخبرنا عبيد بن الصباح، عن عطاء بن مسلم، عن الأعمش، عن أبي عبد الرحمن السلمي

پہلی سند تو کسی تبصرے کی محتاج نہیں ہے کہ اس میں ابو مخنف اور ہشام کلبی تشریف فرما ہیں۔ دوسر می سند میں عطاء بن مسلم (d. 147/765) ہیں دوسرے صاحب اعمش (d. 147/765) ہیں (d. 147/765) ہیں جو کہ تدلیس (سند میں کمزور راوی کانام چھپالینا) کے لیے مشہور ہیں۔ <sup>63</sup> دوسرے صاحب اعمش (d. 147/765) ہیں جن میں تشیع کار جحان پایا جاتا تھااور وہ تدلیس بھی کیا کرتے تھے۔ <sup>64</sup> محد ثین کامسلمہ اصول ہے کہ تدلیس کرنے والے راوی اگر 'عن 'کہہ کرروایت کریں تو یہ قابل قبول نہیں ہوتی ہے کیونکہ یہ ذو معنی لفظ ہے۔

جنگ صفین میں حضرت عمار رضی اللہ عنہ کی شہادت کی داستان سے متعلق طبر ی نے انہی حضرات سے منسوب ایک جھوٹی روایت نقل کی ہے۔ اس کی سند میں یہی عطاء بن مسلم اور اعمش موجو دہیں۔ عطاء سے اس روایت کو ولید بن صالح بیان کرتے ہیں جن کے حالات نامعلوم ہیں۔ عین ممکن ہے کہ بیرصاحب باغی تحریک کا حصہ رہے ہوں۔

حدثنا أحمد بن محمد، عن ولید بن صالح، عن عطاء بن مسلم، عن الأعمش، عن أبي عبد الرحمن السلمي احمد بن محمد نيم سے بيان کی۔ ابو بير دوايت بيان کی، ان سے وليد بن صالح، ان سے عطاء بن مسلم، ان سے اعمش، اور ان سے ابو عبد الرحمن السلمی نے بير دوايت بيان کی۔ ابو عبد الرحمن السلمی کا کہنا ہے کہ جب رات ہوئی تو ميں نے ارادہ کيا کہ ميں دشمنوں ميں جاؤں اور بيہ معلوم کروں کہ آيا ہماری طرح انہيں عمار کے قتل کا علم ہوا يا نہيں۔ جب جنگ بند ہوتی تھی تو دونوں جانب کے لشکری آپس ميں ملتے تھے اور باتيں بھی کيا کرتے تھے۔ ميں اپنے گھوڑے پر سوار ہوا اور آہت ہوتہ شاميوں کے لشکر کی جانب چلا۔ جب ميں شامی لشکر ميں داخل ہوا تو چار افراد ميدان جنگ ميں گوم رہے تھے۔ يہ معاويہ ، ابوالا عور اسلمی، عمر و بن عاص اور عبد الله بن عمر و بن عاص در عن عاص در عن الله عنہم تھے۔ عبد الله ان چاروں ميں سب سے بہتر تھے۔ ميں ان کے معاويہ ، ابوالا عور اسلمی، عمر و بن عاص اور عبد الله بن عمر و بن عاص در عن عاص در عن الله عنہم تھے۔ عبد الله ان چاروں ميں سب سے بہتر تھے۔ ميں ان کے

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 304 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> ذهبي، سير الاعلام النبلا- شخصيت نمبر 3765

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> ايضا ـ شخصيت نمبر 2383

ہے میں داخل ہو گیا تا کہ وہ باتیں سنوں جو مخالفین حضرت عمار کے بارے میں کریں۔

عبداللہ نے ایک شخص کی لاش دیکھ کر اپنے والد سے کہا: "اباجان! کیا آپ نے آج اس شخص (عمار) کو بھی قتل کر دیا حالا نکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کے بارے میں کچھ فرمایا تھا۔" عمر و کہنے گئے: "کیا فرمایا تھا؟" عبداللہ نے جو اب دیا: "کیا آپ اس وقت ہمارے ساتھ نہ سے جب ہم مسجد نبوی بنار ہے تھے۔ لوگ ایک ایک پیھر اور ایک ایک اینٹ اٹھا کر لار ہے تھے اور عمار دو دو و پیھر اور دو دو اینٹیں اٹھا کر لاتے۔

اس سے ان پر غشی طاری ہو گئی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس تشریف لائے اور ان کے چبرے سے مٹی صاف کی اور فرمایا: "اے سمیہ کے بیٹے! افسوس کہ لوگ تو ایک ایک پیھر اور ایک ایک اینٹ اٹھا کر لاتے ہیں جبکہ تم دو دو پیھر اور دو دو اینٹیں لے کر آتے ہو۔ یہ کام تم تو اب کے لیے کر رہے ہو۔ افسوس! شہیں ایک باغی گروہ قتل کرے گا۔"

عمروبن عاص نے یہ سن کراپنے گھوڑے کارخ موڑ لیا۔ معاویہ نے انہیں پیچھے سے پکڑ کر کھینچا۔ عمرونے کہا: "کیا آپ نے وہ حدیث نہیں سنی جو عبداللہ بیان کررہے ہیں؟" معاویہ نے بوچھا: "وہ کیا حدیث ہے؟" عمرونے انہیں حدیث سنائی تو معاویہ نے جواب دیا: "تمہاراتو بڑھا ہے سے دماغ خراب ہو گیا۔ تم حدیثیں بیان کرتے رہتے ہواور تمام دن اپنے پیشاب میں لتھڑے رہتے ہو۔ کیا ہم نے عمار کو قتل کیا ہے؟ عمار کو تواس نے قتل کیا ہے جو انہیں میدان میں گھیدٹ لایاہے۔"<sup>65</sup>

روایت کی سند کا تجزیہ ہم اوپر کر چکے ہیں۔ سند کے تجزیے کے بعد متن کے تجزیے کی طرف آیئے۔ سوال بیہ ہے کہ کیا میدان جنگ میں ممکن ہے کہ مخالف فوج کا ایک شخص دو سری فوج کے کیمپ میں داخل ہو اور سیدھا اس فوج کے کمانڈروں اور جرنیلوں کے پاس جا پہنچے اور ان کی گفتگو سن لے اور کسی کو کوئی خبر نہ ہو۔ دلچیپ امریہ ہے کہ روایت کے مطابق سلمی نے یہ کام اس وقت کیا جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ صرف تین ساتھی تھے اور وہ بھی کسی بند جگہ پر بھی نہیں بلکہ کھلے میدان میں موجود تھے۔

کسی نے صحیح کہا ہے کہ جھوٹ کے پاؤل نہیں ہوتے۔ روایت گھڑنے والا شاید حضرت عمرور ضی اللہ عنہ کے حالات زندگی سے آگاہ نہیں تھا۔ روایت کے الفاظ کے مطابق حضرت عبداللہ بن عمرور ضی اللہ عنہما اپنے والد محرّم سے کہہ رہے تھے: " کیا آپ اس وقت ہمارے ساتھ نہ تھے جب ہم مسجد نبوی بنارہے تھے۔ لوگ ایک ایک پتھر اور ایک ایک اینٹ اٹھا کر لارہے تھے اور عمار دو دو پتھر اور یک دو دو اینٹیں اٹھا کر لارہے تھے اور عمار دو دو پتھر نبوی کی دو دو اینٹیں اٹھا کر لاتے۔ " یہ بات معلوم و معروف ہے کہ حضرت عمرور ضی اللہ عنہ سن سات ہجری میں ایمان لائے جبکہ مسجد نبوی کی تعمیر سن ایک ہجری میں ہوئی۔ کیا حضرت عمروکے لیے یہ ممکن تھا کہ وہ ایمان لانے سے چھ برس قبل مدینہ آکر مسجد نبوی کی تعمیر میں شریک ہوتے ؟ اگر ایسانہیں تھا تو پھر "کیا آپ اس وقت ہمارے ساتھ نہ تھے۔۔۔ " کہنے کا کیا مطلب ہے؟

روایت کے الفاظ سے لگتاہے کہ باغی راویوں کے دل حضرت معاویہ اور عمرور ضی اللہ عنہماکے بغض سے لبریز ہیں چنانچہ اس نوعیت کی بدز بانی وہی کر سکتے ہیں کہ "تمہارا تو بڑھاپے سے دماغ خراب ہو گیا۔ تم حدیثیں بیان کرتے رہتے ہو اور تمام دن اپنے پیشاب میں

<sup>65</sup>طبر ی-234-3/2

جهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

کتھڑے رہتے ہو۔" انہوں نے یہ الفاظ گھڑ کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب کر دیے ہیں جن کا حکم اور تدبر ضرب المثل ہے اور ان کے مخالفین بھی مانتے ہیں کہ وہ انتہا درجے کے بر دبار انسان تھے۔ وہ تو تبھی کسی عام آدمی سے بھی ایسی سخت کلامی نہ کرتے تھے کجابہ کہ اپنی ہی فوج کے کمانڈرانچیف سے ایسی بات کرتے۔

رہا یہ سوال کہ حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہما کو قتل کس نے کیا؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ان کے بارے میں یہ ارشاد موجود ہے کہ انہیں ایک باغی گروپ قتل کرے گا۔ عین ممکن ہے کہ قاتلین عثان کی باغی تحریک کے لوگوں ہی نے انہیں میدان جنگ میں شہید کر دیا ہو تا کہ اس کا الزام حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر لگا کر انہیں باغی ثابت کیا جاسکے۔ بعض لوگ ابو محنف وغیرہ کے پر اپیگنڈ اسے متاثر ہو کر حضرت معاویہ کو باغی کہتے ہیں۔ حقیقت اس کے بر عکس یہ ہے کہ حضرت معاویہ نے کبھی حضرت علی کے خلاف علم بغاوت بلند نہیں کیا بلکہ انہوں نے بار باریہ کہا کہ ہم آپ کی خلافت کو تسلیم کرنے کے لیے تیار ہیں، آپ قاتلین عثان سے قصاص لیجھے۔ اگر آپ اس کی طاقت نہ رکھتے ہوں تو ہمیں ان سے مقابلہ کرنے دیجھے۔ انہوں نے کبھی خود حضرت علی کے خلاف تکوار نہ اللہ کہا کہ ہم آپ کی خلافت کو تسلیم کرنے دیجھے۔ انہوں نے کبھی خود حضرت علی کے خلاف تکوار نہ اللہ کہا کہ ہم آپ کی خلافت کو تبلیل جب باغیوں نے ان پر حملہ کیا تو انہوں نے اپنا و فاع ضرور کیا۔

## جنگ بندی کیسے ہوئی؟

دوران جنگ اہل شام نے قر آن مجید کو نیزوں پر بلند کر دیا اور دعوت دی کہ اس کے مطابق فیصلہ کیا جائے۔ عراقی لشکر کی غالب اکثریت نے اس دعوت کو قبول کیا اور یوں جنگ رک گئی۔ یہ ایک نہایت ہی مبارک اقدام تھا جس کے باعث مسلمانوں میں خونریزی ختم ہو گئی لیکن اس کے ساتھ ہی چونکہ باغیوں کی امیدوں پر پانی بھی پھر گیا، اس وجہ سے انہوں نے اس معاملے میں بھی اپنی روایتوں میں دل کے بھیچولے بھوڑے۔

ابو مخنف کا بیان ہے کہ جنگ میں جب عراقی کشکر غالب آنے لگا تواہل شام نے قر آن نیزوں پر بلند کر دیے۔ اس کا خیال ہے کہ محض جنگی تدبیر کے طور پر ان حضرات نے یہ کام کیا اور اس کا مشورہ حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ نے دیا۔ ہمارے مور خین نے بھی بغیر سوچ سمجھے اس روایت کو نقل کر دیا ہے اور یہ نہیں دیکھا کہ اس روایت کا صرف ایک راوی ہے اور وہ ابو مخنف ہے جو جنگ صفین کے سوسال بعد اس کے واقعات لکھ رہا ہے۔ اس نے بغیر کسی سند کے براہ راست حضرت معاویہ اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما کی گفتگو نقل کی ہے جیسے وہ خود ان کے ساتھ خیمے میں موجو د تھا اور ٹیپ ریکارڈر اس کے یاس تھا۔

درایت کے نقطہ نظر سے غور سیجیے تواس کے بالکل الٹ بات ہونی چاہیے۔ عراقی لشکر کے بارے میں یہ بات معلوم و معروف ہے کہ ان میں مخلص مسلمان بھی تھے اور قاتلین عثمان کی پارٹی بھی۔ ان کے دل قطعی طور پر ایک دوسر سے سے ملے ہوئے نہیں تھے۔ اس لشکر میں بڑی تعداد ان مخلص مسلمانوں کی تھی جو جنگ کرناہی نہیں چاہتے تھے۔ دوسر کی طرف شامی لشکر یکجان تھا۔ اس میں غالب تعداد مخلص مسلمانوں کی تھی اور وہ باغی تحریک کا قلع قمع کرناچاہتے تھے۔ سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ ایک نیم دل (Half-hearted) لشکر کیسے

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اس مخلص اور کمٹڈ لشکریر غالب آگیا؟ دنیامیں جنگوں کی تاریخ کو دیکھا جائے تو ہمیشہ وہی لشکر غالب آتا ہے جو اپنے مقصد کے ساتھ کمٹڈ ہو خواہ اس کی تعداد کم ہی کیوں نہ ہو۔ تاریخ میں کوئی ایسی مثال نہیں ملتی جس میں دولشکر تعداد اور اسلحے میں برابری کی سطح پر ہوں اور نیم دل کشکر غالب آیا ہو۔ ہاں اگر تعداد اور اسلح میں بہت زیادہ فرق ہو توالگ بات ہے۔

اس سے معلوم ہو تاہے کہ عراقی لشکر کے غالب آنے کی بات محض افسانہ ہی ہے جس کامقصد اس کے سوااور کچھ نہیں کہ شامی لشکر کی جانب سے صلح کے پیغام کو سازش قرار دیا جائے۔ کتب تاریخ میں ہمیں ایسی روایات بھی ملتی ہیں، جن سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت علی و معاویہ دونوں ہی جنگ نہ چاہتے تھے۔حضرت عمرو بن عاص رضی اللہ عنہم نے دونوں جانب کے مقتولین کو دیکھا توانہیں اتناد کھ ہوا کہ وہ رو پڑے۔ پھر انہوں نے حضرت معاویہ کی اجازت سے حضرت علی رضی اللہ عنہما کو صلح کی دعوت دی۔ یہ ایک نہایت ہی یر خلوص اقدام تھااور حضرت علی نے اس خلوص کاجواب خلوص سے دیا۔

حدثني أحمد بن إبراهيم الدورقي، حدثنا وهب بن جرير، عن جويرية، عن يحيي بن سعيد، عن عتبة. قال: عتب كبتح بين كم تهم لوگ صفین کے میدان میں اترے اور یہاں کی دن تک ہم نے جنگ کی۔ ہمارے مابین مقتولین کی تعداد بہت زیادہ ہو گئی اور گھوڑے بھی زخی ہوئے۔ علی نے عمروبن عاص کو پیغام بھیجا: "مقنولین بہت زیادہ ہو گئے ہیں۔ جنگ روک دیجیے تاکہ ہم ان تمام مقنولین کو د فن کرلیں۔" انہوں نے اس دعوت کو قبول کیا۔ اس کے بعد (دونوں جانب کے) لوگ آپس میں گھل مل گئے۔ (راوی نے یہ کہہ کر اپنی انگلیاں ایک دوسرے میں ڈال لیں۔) لشکر علی کا ایک شخص جو شدت د کھار ہاتھا، اسے اس کے کیمپ میں قتل کر دیا گیا اور اس کی لاش یہاں سے نکال دی گئی۔عمرواس خندق (جہاں مقتولین کو د فن کیاجار ہاتھا) کے دروازے پر بیٹھے تھے اور دونوں فریقوں کے مقتولین کی تعداد ان سے مخفی نہ تھی۔ علی کے ساتھیوں میں سے ایک شخص کی لاش لائی گئی جو کہ معاویہ کے کیمپ میں قتل کیا گیا تھا۔ عمروبیہ دیکھ کرروپڑے اور بولے: ''بیہ شخص مجتہد تھا۔ کتنے ہی ایسے لوگ ہیں جو اللہ کے تھم پر سختی سے کاربند تھے مگر مارے گئے۔ وہ دیکھ رہاہے کہ علی اور معاویہ دونوں ہی اس کے خون سے بری ہیں۔" <sup>66</sup>

حدثنا عبد الله حدثني أبي حدثنا يعلى بن عبيد عن عبد العزيز بن سياه عن حبيب بن أبي ثابت عن أبي وائل: ابوواكل كت بين: ہم صفین میں تھے جب اہل شام کے ساتھ جنگ خوب زور پکڑ گئی۔ شامی ایک ٹیلے پر چڑھ گئے۔ عمرو بن عاص نے معاویہ کو کہا: ''آپ علی کی طرف قر آن بھیج کر ان کو کتاب اللہ کی طرف دعوت دیجیے۔ مجھے امید ہے کہ وہ اس سے انکار نہیں کریں گے۔" معاویہ کی طرف سے ایک آدمی علی کے پاس آیا اور کہنے لگا: "ہمارے اور آپ کے در میان اللہ کی کتاب ہے۔" علی نے اسے قبول کر لیا اور فرمایا: "میں لوگوں کو اس کی دعوت دینے کازیادہ حق دار ہوں۔ ٹھیک ہے، ہمارے اور آپ کے در میان اللہ کی کتاب فیصلہ کرے گی۔" <sup>67</sup>

[ جنگ کے بعد حضرت علی نے مختلف شہر وں میں ایک سر کلر بھیجا، جس میں لکھا تھا: ] سب نے دیکھا کہ جنگ نے دونوں فریقوں کو دانت سے کاٹنا

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 307 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> بلاذري ـ انساب الاشر اف ـ 3/104

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> احمد بن حنبل - المسند - ماب سهل بن حنيف - حديث 15975

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

شر وع کر دیاہے اور فریقین میں اپنے پنج گاڑ دیے ہیں تووہ میری بات ماننے پر آمادہ ہو گئے اور میں نے بھی ان کی بات کومان لیا**اور تیزی سے بڑھ** کران کے مطالبہ صلح کو قبول کرلیا۔ یہاں تک کہ ان پر ججت واضح ہو گئی اور ہر طرح کا عذر ختم ہو گیا۔<sup>68</sup>

صلح کے بعد ایک معاہدہ تحریر کیا گیا، جس کی تفصیل آگے آرہی ہے۔ جنگ کے دوران جن لو گوں کو جنگی قیدی بنایا گیا تھا، فریقین نے انہیں آزاد کر دیا۔<sup>69</sup>

ان روایتوں کے برعکس ابومخنف نے ایسی روایتیں درج کی ہیں، جن کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ تواس جنگ کو جاری ر کھنا جاہتے تھے جبکہ باغیوں کے ایک گروپ نے، جو بعد میں خوارج بنے، انہیں مجبور کر کے بیہ جنگ رکوائی اور پھر تنحیم کو بنیاد بناکریہ لوگ آپ کی فوج سے الگ ہو گئے۔اب سوال بیرپیداہو تاہے کہ اگر خوارج جنگ ر کوانا چاہتے تھے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے بھی ان کی بات مان لی تو پھر ان کے پاس کیاجواز تھا کہ وہ آپ سے علیحدہ ہوتے؟ دوسری بات بیہ ہے کہ مسلمانوں میں صلحاور جنگ بندی تو باغیوں کے تمام گرویوں کی موت تھی۔ کیاان کا دماغ خراب ہو گیاتھا کہ وہ مسلمانوں میں صلح کروا کراینے کیے کرائے پریانی پھیر دیتے۔ جنگ کی جس آگ کوانہوں نے اتنی محنت سے بھٹر کا یا تھا، اسے خود ہی ٹھنڈ اکر کے کیاوہ اپنے یاؤں پر کلہاڑی مارنے چلے تھے؟ کیاوہ اس در ہے میں احمق ہو گئے تھے کہ اس''خو د کش صلح'' کے لیے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مجبور کرنے لگے۔

افسوس کہ ہمارے پاس ابومخنف سے ہٹ کر غیر جانبدار ذرائع سے ایسی روایات موجو د نہیں ہیں۔ جو جنگ بندی کی تفصیلات کو بیان كرين البته ابومخنف ہى كى بير روايت معقول نظر آتى ہے:

اشعث بن قیس، حضرت علی (رضی الله عنه) کے پاس آئے اور کہا: "میر اخیال ہے کہ سب لوگ اس پر راضی اور خوش ہیں کہ قر آن کے حکم پر چلنے کی جو دعوت انہیں دی گئی ہے، وہ اسے قبول کر لیں۔اگر آپ چاہیں تو میں معاویہ کے پاس جاکر ان کا ارادہ معلوم کروں تا کہ آپ ان کے سوالات پر غور فرماسکیں۔" حضرت علی نے فرمایا: "اگر آپ کا یہی خیال ہے تو پھر ان سے جاکر یو چھیے۔" اشعث، حضرت معاویہ (رضی الله عنه) کے پاس آئے اور یوچھا: "معاویہ! آپ نے یہ قرآن کس لیے اٹھوائے ہیں؟" انہوں نے جواب دیا: "اس لیے کہ ہم اور آپ ان احکامات پر عمل کریں جو اللہ عزوجل نے اپنی کتاب میں دیے ہیں۔ آپ اسے میں سے ایک ایسا مخص فیلے کے لیے متعین سیجیے جس پر ہم راضی ہوں اور ہم بھی اینے میں سے ایک شخص کو متعین کر دیتے ہیں (جس پر آپ راضی ہوں۔) ہم دونوں فریقوں پر یہ لازم ہو گا کہ جو کچھ الله عزو جل کی کتاب میں یائیں، اس پر عمل پیراہوں اور اس سے سر مو تجاوز نہ کریں۔ جس امریر یہ دونوں متفق ہو جائیں، ہم اس کی پیروی کریں۔" اشعث بن قیس نے جواب دیا: "یہ حق کی بات ہے۔ اس کے بعد وہ حضرت علی کے پاس لوٹ کر آئے اور جو پچھ حضرت معاویہ رضی الله عنہما

<sup>69</sup>طبر ی **-** 250-3/2

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 308 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>سيد شريف رضي - نهج البلاغه - خط نمبر 58

نے کہا تھا، انہیں مطلع کیا۔ علی کے ساتھیوں نے جواب دیا: "ہم نے یہ بات قبول کی اور ہم اس سے راضی ہیں۔" <sup>70</sup>

مند احمد کی اوپر بیان کر دہ روایت سے حقیقت یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس جنگ کور کو انے والے مخلص مسلمان تھے جو آپس میں جنگ نہ چاہتے تھے اور پہلے ہی دوماہ تک اس جنگ کو ٹالتے چلے آئے تھے۔ جنگ بندی کی تجویز حضرت عمرو بن عاص کی طرف سے آئی اور حضرت علی نے اس کا پر جوش خیر مقدم کیا۔ حضرت علی جیسے جلیل القدر صحابی سے ایسی امید نہیں کی جاسکتی ہے کہ آپ مسلمانوں کا خون بہانا چاہتے ہوں گے۔ آپ کا جو خطبہ ہم اوپر نقل کر چکے ہیں، اس سے اندازہ ہو تاہے کہ آپ خونریزی سے کس حد تک بچنا چاہتے سے۔ جنگ صفین کے بارے میں آپ کے جو تاثرات آگے آرہے ہیں، ان سے بھی یہی بات سامنے آتی ہے۔

#### جنگ صفین پر حضرت علی کے تاثرات کیاتھ؟

اس ضمن میں متعد دروایتیں حدیث و تاریخ کی کتابوں میں ملتی ہیں۔ جن سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اس جنگ کا شدید افسوس تھااور آپ اپنی جان دے کر بھی جنگ کو بند کروانا چاہتے تھے۔ چندروایات یہ ہیں:

عمر و جنگ صفین میں پیچیےرہ گئے تھے۔ جب علی رضی اللہ عنہ سے ان کی ملاقات ہوئی توانہوں نے اس پر مواخذہ کیا۔ وہ کہتے ہیں کہ میں حسن بن علی رضی اللہ عنہماسے ملاتوانہوں نے فرمایا: "آپ فکر مت کیجیے۔ اللہ کی قشم کہ میں نے انہیں (حضرت علی) کو صفین والے دن (یا فلاں فلاں دن) فرماتے تھے سناتھا: "کاش! میری والدہ نے مجھے پیدائی نہ کیا ہوتا۔ کاش! میں آج کے دن سے پہلے ہی مرگیا ہوتا۔ "

سلیمان بن مہران (الاعمش) کہتے ہیں کہ میں نے (جنگ صفین کے) ایک عینی شاہد سے سنا کہ صفین کے دن حضرت علی ہونٹ کاٹ رہے تھے اور فرمار ہے تھے: "اگر میں جانتا کہ معاملہ یہاں تک پہنچ جائے گاتو (کوفہ سے) باہر ہی نہ نکلتا۔ ابوموسی! آپ فیصلہ یجیے، خواہ یہ میری گر دن اڑا دینے ہی کاہو۔"<sup>72</sup>

اسی موقع پر آپنے او گول کو حضرت معاویہ کی امارت پر قائل کرنے کی کوشش کرتے ہوئے فرمایا:

حارث کہتے ہیں: جب علی، صفین سے واپس آئے تو آپ جان چکے تھے کہ اب آپ کا اقتدار کبھی متحکم نہ ہو گا۔ آپ ایسی چیز وں کے بارے میں بات کرنے لگے جن کے بارے میں آپ نے پہلے بات نہ کی تھی اور ایسی احادیث بیان کرنے لگے جو پہلے بیان نہ کی تھیں۔ انہی باتوں میں سے آپ کا یہ ارشاد بھی ہے: "لو گو! معاویہ کی گورنری کو ناپیند نہ کرو۔ واللہ! اگر تم نے انہیں کھو دیا تو تم ضرور دیکھوگے کہ سر، شانوں سے اس طرح کے ایس کے کہ کر گررہے ہوں گے جیسا کہ حظل کا پھل اپنے بودے سے گر تاہے۔"<sup>73</sup>

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> طبري **-** 244-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> بخاری - تاریخ الکبیر - باب "عمرو" - راوی نمبر 2717

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> بلا ذري - 3/107 - ابن ابي شيبه - المصنف - كتاب الحمل ، باب صفين - جلد 14 - حديث 38848

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> ايضا ـ 38850 - ابن الى الحديد - شرح نهج البلاغة - 12/40

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

بعد کی تاریخ نے ثابت کیا کہ حضرت علی کی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے بارے میں رائے کس قدر درست تھی۔ جب تک حضرت معاویه زنده رہے،امت فتنہ وفساد سے محفوظ رہی اور جیسے ہی ان کی وفات ہوئی، خانہ جنگیوں کاایک طویل سلسلہ شر وع ہو گیا۔ حضرت علی نے اپنے اور اہل شام کے مقتولین کو جنتی قرار دیا۔

یزید بن اصم کہتے ہیں کہ جب علی اور معاویہ کے در میان صلح ہو گئی تو علی اپنے مقتولین کی جانب نکلے اور فرمایا: "بیدلوگ جنت میں ہوں گے۔" پھر معاویہ کے مقتولین کی طرف چلے اور فرمایا: "بیالوگ بھی جنت میں ہوں گے۔ (روز قیامت) بیہ معاملہ میرے اور معاویہ کے در میان ہو گا۔ فیصلہ میرے حق میں دیاجائے گااور معاویہ کومعاف کر دیاجائے گا۔ مجھے میرے حبیب رسول الله صلی الله علیہ وسلم نےاسی طرح بتایا تھا۔"<sup>74</sup> اہل تشیع کی مشہور کتاب نہج البلاغہ میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک مر اسلہ (Circular) نقل کیا گیاہے جو آپ نے جنگ صفین کے بارے میں شہروں میں بھیجا۔ اس میں لکھاہے:

حضرت علی علیہ السلام کا خط،جو آپ نے شہر وں کی جانب لکھا، اس میں آپ نے اپنے اور اہل صفین کے در میان ہونے والے واقعے کو بیان فرمایا۔ ہارے معاملہ کی ابتدایوں ہوئی کہ ہم اہل شام کے ساتھ ایک میدان میں اکٹھ ہوئے۔ ظاہر ہے کہ جارا اور ان کارب ایک، جارا اور ان کا نی ا یک، جاری اور ان کی اسلام کے متعلق دعوت ایک۔اللہ پر ایمان اور اس کے رسول کی تصدیق کے معاملے میں نہ ہم ان سے بڑھ کر تھے اور نہوہ ہم سے بڑھ کر۔ صرف ایک معاملے میں ہم میں اختلاف ہوااور وہ تھاخون عثان کا جبکہ ہم اس سے بری تھے۔ ہم نے اس کا حل یہ پیش کیا کہ جو مقصد آج نہیں حاصل ہو سکتا ہے، اس کا وقتی علاج ہیہ کیا جائے کہ آتش جنگ کو خاموش کر دیا جائے اور لو گوں کو جذبات کو پرسکون ہو لینے دیا جائے۔اس کے بعد جب حکومت کو استحکام حاصل ہو جائے گا اور حالات ساز گار ہو جائیں گے تو ہم اتنے طاقتور ہو جائیں گے کہ حق (یعنی قصاص) کو اس کے مقام پر رکھ لیں۔ لیکن انہوں نے کہا کہ اس کاعلاج صرف جنگ ہی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جنگ نے اپنے یاؤں پھیلا دیے اور جم کر کھڑی ہو گئی۔ شعلے بھڑک اٹھے اور مستقل ہو گئے۔ سب نے دیکھا کہ جنگ نے دونوں فریقوں کو دانت سے کاٹناشر وع کر دیاہے اور فریقین میں ، اینے ینج گاڑ دیے ہیں تووہ میری بات ماننے پر آمادہ ہو گئے اور میں نے بھی ان کی بات کومان لیا اور تیزی سے بڑھ کر ان کے مطالبہ صلح کو قبول کر لیا۔ یہاں تک کہ ان پر ججت واضح ہو گئی اور ہر طرح کاعذر ختم ہو گیا۔ اب اس کے بعد کوئی اس حق پر قائم رہ گیاتو گویا اپنے آپ کو ہلاکت سے نکال لے گاور نہ اس گمر اہی میں پڑارہ گیا توابیاعہد شکن ہو گا جس کے دل پر اللہ نے مہر لگا دی ہے۔ گر دش ایام اس کے سر پر منڈلار ہی ہوگی۔<sup>75</sup>

بہ تحریر وہ خطہے جو نہج البلاغہ کے مولف شریف رضی کے مطابق مختلف شہر وں میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حکم سے بھیجا گیا تا کہ اس جنگ سے متعلق حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نقطہ نظر کو واضح کیا جا سکے۔ انڈر لائن الفاظ سے واضح ہے کہ آپ، اہل شام کو عین مسلمان سمجھتے تھے اور ہر حال میں صلح چاہتے تھے۔اس سے ابومخنف کی ان روایات کی بھی تر دید ہو جاتی ہے جن کے مطابق حضرت علی

<sup>74</sup>ابن عساكر **-** 59/139

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 310 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>سيد شريف رضي - نهج البلاغه - خط نمبر 58

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

جنگ جاری رکھنا چاہتے تھے اور اپنے ساتھیوں کے مجبور کر دینے پر وہ بادل نخواستہ جنگ بندی کے لیے تیار ہوئے تھے۔

#### کیا جنگ صفین سے بیر ونی قوتوں نے فائدہ اٹھایا؟

یہاں پر تاریخ کے طالب علم کے ذہن میں یہ سوال پیداہو تاہے کہ جنگ صفین کے موقع پر مسلم دنیا میں انتشار پیداہوا تھا، تو کیا ہیر ونی قوتوں نے اس موقع سے فائدہ اٹھانے کی کوشش نہیں کی اور اگر نہیں کی تواس کی وجہ کیا ہے؟ اہل سیاست کی یہ نفسیات ہے کہ وہ موقع سے فائدہ اٹھانے (Opportunism) کے ماہر ہوتے ہیں۔ انہوں نہیں کیا؟ سوال دلچ سپ ہے اور اس کا جواب یہ ہے کہ مسلمانوں کے دونوں ہیرونی دشمنوں نے اس موقع سے فائدہ اٹھانے کی بھر پور کوشش کی۔ ہماری مراد ایران اور روم کی طاقتوں سے ہے۔ اس کی ہم کچھ تفصیل بیان کرتے ہیں۔

ایران کی ساسانی سلطنت کا خاتمہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہی کے دور میں ہو چکا تھااور اس کا آخری بادشاہ یزدگر دادھر ادھر چھپتا پھر رہا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں یزدگر دمجی ایک بین چکی والے کے ہاتھوں مارا گیا۔ جب مسلمانوں نے ایرانیوں کو شکست دی تو ان کی ہز اروں سالہ بادشاہت کا خاتمہ ہو گیا۔ عام ایرانیوں کو اس سے بہت فائدہ پہنچا کیونکہ دور بادشاہت کی جو اشر افیہ شکست دی تو ان کی ہز اروں سالہ بادشاہت کا خاتمہ ہو گیا۔ عام ایرانیوں کو اس سے بہت فائدہ پہنچا کیونکہ دور بادشاہت کی جو اشر افیہ (Elite Class) تھی، وہ ان کاخون چوس رہی تھیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں انہی کی زمینوں پر بحال رکھا اور فصلوں کی فوم نصف جسہ بطور خراج وصول کر کے سرکاری خزانے میں داخل کیاجا تا جسے انہی عوام کی فلاح و بہود پر خرج کیاجا تا۔ ایرانی پروفیشنلز جن میں ان کے فوجی، ڈاکٹر، انجینئر، اکاؤنٹنٹ اور دیگر شعبوں کے ماہرین تھے، اسلامی فوج ادر سول سروس کا حصہ بن گئے۔

یہ تمام فوائد ایرانی عوام کو پہنچے لیکن ان کی وہ اشر افیہ جو مکی وسائل پر قابض چلی آرہی تھی اور ایرانی باد شاہت سے ان کے مفاد وابستہ سے ، اسے ہضم نہ کر سکی۔ اشر افیہ کی ہمیشہ سے یہ حکمت عملی رہی ہے کہ وہ اپنے اقتدار کو مستخام کرنے کے لیے "قوم پر ستی " کا حربہ استعال کرتی ہے۔ اس کی بہت سے مثالیں ہمارے دور میں بھی دیکھی جاسکتی ہیں۔ اس اشر افیہ نے ایرانی قوم پر ستی کی تحریک اٹھائی اور حضرت عمر اور عثمان رضی اللہ عنہما کے زمانے میں ایرانی علاقوں میں بار بار بغاو تیں پیدا کیں جو کہ ناکام رہیں۔ ان میں اصطخر اور جورکی بغاو تیں زیادہ مشہور ہیں۔ اس کے علاوہ بلخ، طبر ستان، کرمان، سجستان وغیرہ کے علاقوں میں بھی بغاو تیں ہوتی رہیں جنہیں ان علاقوں کے گورنر ہاسانی دباتے رہے۔

جنگ صفین کے موقع پر ایرانی قوم پرست اشر افیہ نے فائدہ اٹھانے کی کوشش کی اور اس زمانے میں ایران میں بغاوت برپا کی۔ ان کا مسئلہ یہ تھا کہ یزد گرد (d. 30/651) کی موت کے بعد اب ان کا کوئی مرکزی باد شاہ نہ تھا، جس کی وجہ سے قوم پرستی کی یہ تحریک زور نہ کیڑ سکی۔ عام ایرانی بھی اس بغاوت سے دور رہے کیونکہ اس میں ان کا سر اسر نقصان تھا۔ حضرت علی نے جنگ صفین کے بعد اپنے قریبی ساتھی اور حضرت معاویہ کے بھائی زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہم کو یہ بغاوت فروکرنے کے لیے بھیجا اور وہ ایرانی قوم پرستوں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 311 of 507

کوروندتے ہوئے چلے گئے۔اس طرح انہوں نے ایران میں دوبارہ امن وامان قائم کر دیا۔ 76

دوسری طرف مغرب میں قیصر روم نے بھی جنگ صفین کا فائدہ اٹھانے کے لیے شام پر حملہ کا منصوبہ بنایا۔ ابن کثیر لکھتے ہیں:

قیصر روم نے حضرت معاویہ کو ساتھ ملانے کی خواہش ظاہر کی۔ چو تکہ ان کا اقتد ار رومی سلطنت کے لیے خطرہ بن چکا تھا، اور شامی افواج اس کی فوجوں کو مغلوب کر کے سرنگوں کر چکی تھیں، اس لیے اس نے جب یہ دیکھامعاویہ، علی (در حقیقت باغی تحریک نہ کہ حضرت علی) سے جنگ میں مشغول ہیں تووہ بڑی فوج کے ساتھ قریبی علاقے میں چلا آیا اور حضرت معاویہ کولا کچے دیا (کہ وہ اس کے ساتھ مل جائیں۔)

حضرت معاویہ نے اس کو لکھا: "واللہ! اگر تم نہ رکے اور اے لعین! اپنے ملک واپس نہ گئے تو میں اور میر اچپازاد بھائی (علی) آپس میں اتحاد کر
لیس گے اور تہہیں تمہارے ملک سے نکال باہر کریں گے۔روئے زمین کو تم پر ننگ کرکے رکھ دیں گے۔ اگر تم نے اپناارادہ پوراکرنے کی ٹھان ہی
لیس ہے تو میں قتم کھا تا ہوں کہ میں اپنے ساتھی (علی) سے صلح کر لوں گا۔ پھر تمہارے خلاف ان کا جو لشکر روانہ ہو گا، اس کے ہر اول دستے میں
شامل ہو کر قسطنطنیہ کو جلا ہوا کو کلہ بنادوں گا اور تمہاری حکومت کو گاجر مولی کی طرح اکھاڑ چینکوں گا۔" یہ خط پڑھ کر قیصر روم ڈر گیا اور اس نے
جنگ بندی کی اپیل کی۔ 77

اس سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے امت کے لیے خلوص کا اندازہ ہوتا ہے۔ باغی راویوں نے حضرت معاویہ پر تہمت عائد کی ہے کہ انہوں نے اقتدار کے لا کی میں حضرت علی رضی اللہ عنہما سے جنگ کی تھی۔ اگر ان کا مقصد محض اقتدار پر قبضہ ہوتا تو وہ حجٹ سے قیصر روم کی پیشکش قبول کر لیتے اور اس کی فوجوں کو ساتھ ملا کر حضرت علی رضی اللہ عنہ سے جنگ کرتے لیکن ان کا مقصد صرف یہ تھا کہ باغی تحریک سے اپناد فاع کیا جائے۔ انہوں نے آگے بڑھ کر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر حملہ نہیں کیا بلکہ جب باغیوں نے ان پر حملہ کیا تو انہوں نے محض اپناد فاع کیا۔

# واقعه تحكيم

واقعہ تحکیم تاریخ صحابہ کانہایت ہی مبارک واقعہ ہے جس کی بدولت مسلمانوں میں خونریزی رک گئی اور وہ ایک نتیج پر پہنچ گئے لیکن اس واقعہ تحکیم تاریخ صحابہ کانہایت ہی مبارک واقعہ ہے جس کی بدولت مسلمانوں میں اتفاق رائے کا پیدا ہو جاناان کی موت تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ان باغیوں نے واقعہ تحکیم کی ایسی مکر وہ تصویر پیش کرنے کی کوشش کی ہے جس سے ظاہر ہو کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں باہم دشمنی تھی اور ان کا کر دار ہمارے دور کے دنیا دار سیاستدانوں سے مختلف نہ تھا۔ عجیب بات یہ ہے کہ تاریخ طبری میں جنگ صفین کی طرح واقعہ تحکیم کی بھی کل روایات بھی ابو مختف ہی کی روایت کر دہ ہیں۔ ان صاحب کے بارے میں یہ بات معلوم و معروف ہے کہ وہ انہی

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 312 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>طبر ی **-** 326-3/2

<sup>77</sup> ابن كثير ،11/400 - ترجمه معاويه بن الى سفيان (سنه 60ھ)

#### باغیوں کے ساتھی ہیں۔

#### فیصله کرنے والے کون تھے اور ان کا تعین کیسے ہوا؟

فیصلہ کرنے کے لیے جن دو حضرات کے نام پر مسلمانوں کا اتفاق ہوا، وہ حضرت ابو موسی اشعری اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما ہیں۔
ان دونوں حضرات کی جلالت شان کا اندازہ اس سے لگا یا جاسکتا ہے کہ ان دونوں حضرات کوخو در سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انتظامی عہدے دیے تھے۔ حضرت ابو موسی اشعری پہلے تینوں خلفائے راشدین کے دور میں مختلف علاقوں کے گور نر رہے اور حضرت عثمان کی شہادت کے وقت آپ کو فہ کے گور نر تھے۔ آپ ایسے صائب الرائے تھے کہ طویل عرصہ حکومتی امور چلاتے رہے۔ آپ کی روایت کر دہ احادیث سے آپ کے فہم دین و دنیا کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس کے برعکس تحکیم کی روایات میں انہیں معاذ اللہ ایک بے وقوف شخص کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔

عہد فاروتی میں حضرت عمروا یک اعلی پایہ کے منتظم اور جرنیل بن کر ابھر ہے۔ فلسطین اور مصر آپ کے ہاتھوں فتح ہوئے۔ حضرت عمر اور عثمان رضی اللہ عنہ کے دور میں آپ حضرت معاویہ سے جاملے اور عثمان رضی اللہ عنہ کے دور میں آپ حضرت معاویہ سے جاملے اور ان کی حکمت عملی نے باغی تحریک کوناکول جنے چبوائے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 313 of 507

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> ابن عساكر ـ 46/134 باب عمر وبن عاص رضى الله عنه

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> ايضا ـ 46/137

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> ايضا - 46/143

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

حضرت علی کی جانب سے بطور حکم (جج) حضرت ابو موسی اشعری رضی الله عنه کا نام پیش کیا گیاجو نہایت ہی جلیل القدر صحابی تھے اور جنگ صفین میں غیر جانبداررہے تھے۔ابومخنف نے اپنی روایتوں میں بیر زور لگانے کی کوشش کی ہے کہ یہ ثابت کیا جائے کہ حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ ، ابو موسی سے خوش نہیں تھے اور مالک الاشتر کو تھکّم (فیصلہ کرنے والا) بنانا چاہتے تھے مگر آپ کے ساتھیوں نے آپ کو مجبور کرکے انہی کو مقرر کروا دیا۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ آپ حضرت عمروبن عاص رضی اللہ عنہ کے بھی حکم بننے پر خوش نہ تھے۔ سوال بیہ ہے کہ اوپر بیان کر دہ روایت میں یہ شرط طے کی گئی تھی: "آپ اپنے میں سے ایک ایسا شخص فیصلے کے لیے متعین سیجیے جس پر ہم راضی ہوں اور ہم بھی اپنے میں سے ایک شخص کو متعین کر دیتے ہیں (جس پر آپ راضی ہوں۔) "مالک الاشتر کو حضرت معاویہ رضی اللّه عنه کس طرح قبول کر سکتے تھے جبکہ یہی قاتلین عثان کا سربراہ تھا۔ دوسری طرف اگر حضرت عمرو بن عاص رضی اللّه عنه ویسے ہی تھے، جبیبا کہ روایات میں بیان کیا گیاہے، تو پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں قبول کیوں کر لیا؟ حکم کے لیے یہ شرط طے کی گئی تھی کہ وہ غیر جانبدار ہوں۔ حضرت عمرو بن عاص رضی الله عنه غیر جانبدار نہیں تھے بلکہ حضرت معاویہ رضی الله عنه کی فوج کے سربراہ تھے۔اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ کوان کی امانت و دیانت پر اعتاد نہ ہو تا، توانہیں کیسے بطور حکم کے قبول کر لیتے۔اس سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو توان دونوں جلیل القدر صحابہ پر کوئی اعتراض نہ تھا مگریہ باغی چاہتے تھے کہ ان کالیڈر مالک الاشتر تھکم بنے تاکہ ان کے مفادات پورے ہوں۔جب ابیبانہ ہو سکا توانہوں نے حضرت ابوموسی اشعری اور عمرو بن عاص رضی الله عنہما کی کر دار کشی کی بھر پور کوشش کی۔اس کے برعکس بلاذری کی روایتوں سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت علی اور معاویہ دونوں ہی ان دونول حضرات سے راضی تھے۔

معاویہ نے کہا: "میں عمرو کو نامز د کرتا ہوں۔" علی نے کہا: "میں ابو موسی اشعری کو نامز د کرتا ہوں۔" وہ دونوں ان کے ناموں پر راضی ہو گئے۔اس بات پرایک معاہدہ تحریر کیا گیا جس پر دونوں لشکروں کے دس دس افراد نے بطور گواہ دستخط کیے۔"<sup>81</sup>

#### صلح كامعابده كياتفا؟

ابو مخنف نے صلح کا معاہدہ بھی نقل کیاہے اور ہمارا خیال ہے کہ بیہ کام انہوں نے ٹھیک کیاہے کیونکہ بلاذری نے دیگر اسناد سے اس معاہدے کامتن دیاہے۔معاہدے کے الفاظ یہ تھے:

یہ وہ معاہدہ ہے جو علی بن ابی طالب اور معاویہ بن ابی سفیان نے باہم کیا ہے۔ علی کا فیصلہ اہل عر اتی اور ان لو گول پر نافذ ہو گا جو لوگ ان کی جاعت میں سے ہیں یاعام مومنین میں سے ان کے ساتھ ہیں۔ معاویہ کا فیصلہ اہل شام اور ان صاحب ایمان لوگوں پر نافذ ہو گاجو معاویہ کے **ساتھ ہیں**۔ ہم اللہ عز وجل کے تھم اور اس کی کتاب کو قبول کرتے ہیں اور کتاب اللہ کے علاوہ ہمیں کوئی فیصلہ قبول نہ ہو گا۔ اللہ عز وجل کی کتاب میں اول تا آخر جو کچھ بھی موجو د ہے، ہم اس پر عمل کریں گے۔ جس چیز کے احیاء کا پیے کتاب حکم دیتی ہے، اسے رائج کریں گے اور جس چیز کے

Page 314 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>بلاذرى **-** 3/107

ختم کرنے کا حکم دیتی ہے، اسے ختم کر دیں گے۔ دونوں حکم یعنی ابو موسی اشعری یعنی عبداللہ بن قیس اور عمر و بن عاص القرشی کتاب اللہ میں جو حکم پائیس گئے، اس پر عمل پیرا ہوں گے۔ اگر اس معاملہ میں کتاب اللہ میں بید دونوں کوئی حکم نہ پائیس تو اس سنت پر عمل پیرا ہوں گے جو عدل و انصاف پر مبنی ہوگا اور جس پر سب کا اتفاق ہوگا اور کسی کو اس سے اختلاف نہ ہوگا۔

دونوں تھم، علی اور معاوبہ اور ان کے لشکروں سے عہد و پیان لیس گے، اسی طرح دیگر معتبر لوگوں سے بھی وعدہ لیس گے کہ ان دونوں کی جان و مال محفوظ رہیں گی۔ جو فیصلہ بید دونوں کریں گے، اس پر تمام امت ان کی معاون و مد دگار ہوگی۔ دونوں فریقوں کے مسلمانوں پر اللہ کے نام پر بیہ عہد لازم ہو گا کہ جو کچھ اس معاہدہ میں تحریر ہے، وہ ہمیں قبول ہے اور ہم نے ان دونوں ثالثوں کا فیصلہ تمام مسلمانوں پر لازم کر دیا ہے۔ یہ سب لوگ ہو گئے اور سب لوگوں کو امن حاصل ہوگا۔ جہاں چاہیں، وہ چلے جائیں، ان کی جان ومال اور اہل و عیال محفوظ رہیں گے۔ وہ تمام لوگ جو یہاں موجو دہیں اور جو غائب ہیں، سب لوگوں کو یہ امن حاصل ہوگا۔ عبد اللہ بن قیس اور عمر و بن عاص پر اللہ کا یہ عہد و میثاق ہوگا کہ وہ اس امت کا فیصلہ کر دیں اور انہیں دوبارہ جنگ اور اختلاف میں مبتلانہ کریں۔ یہ دوسری چیز ہے کہ کوئی ان کا فیصلہ قبول نہ کرے۔

اس معاہدے کی مدت رمضان تک ہوگی، اگریہ دونوں تکم اس مدت کوبڑھاناچاہیں تو باہمی رضامندی سے بڑھاسکتے ہیں۔ اگر دونوں تحکموں میں سے کسی ایک تھم کا انتقال ہو جائے تو اس کی پارٹی کا امیر اس کی جگہ دوسرا تھم مقرر کرے گا اور وہ شخص اہل عدل وانصاف میں سے منتخب کیاجائے گا۔ ان دونوں کے فیصلے کا مقام، جس میں وہ فیصلہ کریں گے، وہ جگہ ہوگی جو اہل کو فہ اور اہل شام کے در میان واقع ہے۔ یہ دونوں تھم فیصلہ پر جن لوگوں کی گواہی لوگوں کے مقابلے میں حمایت لوگوں کی گواہی وہ اس فیصلہ پر تحریر کر دیں گے۔ یہ گواہ اس فیصلے کی ان لوگوں کے مقابلے میں حمایت کریں گے، جو اسے مثانا چاہے یا اس کی مخالفت کرے۔ اے اللہ! ہم آپ سے اس شخص کے مقابلے میں امداد طلب کرتے ہیں، جو اس فیصلہ کو جھوڑ دیں ہے۔

اہل تشیع کی کتاب اخبار الطوال کی روایت کے مطابق اس میں یہ الفاظ بھی موجو د تھے:

عبداللہ بن قیس (ابوموس) اور عمروبن عاص نے علی اور معاویہ سے اللہ کے نام پر میثاق لیا ہے کہ یہ دونوں ثالثوں کے فیصلے پر راضی ہوں گے جو کتاب اللہ اور اس کے نبی کی سنت کی بنیاد پر کیا جائے۔ ان دونوں (علی اور معاویہ) کو اجازت نہ ہوگی کہ وہ ثالثوں کے فیصلے کو توڑ دیں اور اس کی خلاف ورزی کر کے کسی اور چیز کی طرف ماکل ہوں۔83

معاہدے کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ کتنا مبارک معاہدہ تھا کہ اس کی بدولت مسلمانوں کی طاقت اکٹھی ہور ہی تھی۔ معاہدے کے الفاظ سے ہی ظاہر ہے کہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہمادونوں ہی کے دل میں اسلام کے بارے میں کس در جے کاخلوص پایا جاتا تھا۔ معاہدے کے آغاز میں ھذا ما تقاضی علیہ علی بن أبی طالب ومعاویة بن أبی سفیان، قاضی علی علی أهل

عهد صحابه اور جدید ذنه من کے شبهات Page 315 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> طبري **-** 3/2-248

<sup>83</sup> نامعلوم مصنف (منسوب به ابو حنیفه الدینوری) - الاخبار الطوال - 208 - لندن: مطبع بریل (1888) - www.al-mostafa.com (ac. 6 Apr - (1888) مصنف (منسوب به ابو حنیفه الدینوری) - الاخبار الطوال - 208 - لندن: مطبع بریل (1888) - 2010

علوم اسلامیه پروگرام ۔۔۔مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

الكوفة ومن معهم من شيعتهم من المؤمنين والمسلمين، وقاضي معاوية على أهل الشأم ومن كان معهم من المؤمنين والممسلمین کے الفاظ سے ظاہر ہو تاہے کہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہماایک دوسرے کے ساتھیوں کو صاحب ایمان اور مسلمان سمجھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ متعدد صحابہ نے بطور گواہ اس پر دستخط کیے اور اس معاہدے پر عالم اسلام میں خوشی کی لہر دوڑ گئی۔ ابو مخنف ہی کے بیان کے مطابق معاہدے کے بعد دونوں فریقوں نے ایک دوسرے کے جنگی قیدیوں کو آزاد کر دیا۔

# باغیوں نے صلح کے اس معاہدے کے سلسلے میں کس رد عمل کا اظہار کیا؟

جہاں اہل اسلام کے لیے یہ معاہدہ نہایت مبارک ثابت ہواوہاں باغیوں کے لیے یہ معاہدہ موت کے متر ادف تھا۔ان کے ہاں صف ماتم بچھ گئے۔خود ابومخنف نے باغی تحریک کے لیڈر مالک الاشتر کی حالت کچھ یوں نقل کی ہے:

جب یہ معاہدہ تحریر کیا گیا تو اس کی گواہی کے لیے اشتر کو بھی طلب کیا گیا۔اس نے کہا: "الله کرے، یہ دایاں ہاتھ میرے یاس نہ رہے اور نہ میں اس بائیں ہاتھ سے کوئی نفع حاصل کر سکوں، اگر میں اس معاہدے پر دستخط کروں جو صلح کے نام پر تحریر کیا گیاہے۔ کیا میں اپنے رب کی جانب سے ہدایت پر نہیں ہوں اور میں اپنے دشمن کی گمراہی پر یقین رکھتا ہوں۔" اشعث بن قبیں، (جنہوں نے اس معاہدے کی جنمیل میں بنیادی كردار اداكيا) بولے: "والله! تم نے نه كوئى كاميابي ديھي اور نه كوئى ظلم ديھا۔ ہارے ساتھ آؤ، ہميں تم سے كوئى دشمنى نہيں۔" اشتر بولا: "کیوں نہیں ہے؟ واللہ! میں تم سے دنیامیں دنیا کی خاطر اور آخرت میں آخرت کی خاطر نفرت کر تاہوں۔اللہ عزوجل نے میری اس تلوار کے ذریعے بہت سے افراد کاخون بہایا ہے اور تم میرے نزدیک ان سے بہتر نہیں ہو اور نہ ہی میں تمہاراخون حرام سمجھتا ہوں۔"عمارہ (راوی) کہتا ہے کہ میں نے اس شخص(اشعث) کو دیکھاتواہیامعلوم ہو تاتھا کہ ان کی ناک پر کو ئلے رکھ دیے گئے ہوں، یعنی وہ (غصے سے) اتنی سیاہ تھی۔<sup>84</sup>

اس سے معلوم ہو تاہے کہ باغیوں کی اس معاہدے کے بارے میں کیارائے تھی؟ اشعث بن قیس رحمہ اللہ نے چونکہ صلح کے اس معاہدے میں بنیادی کر دار ادا کیا، اس وجہ سے وہ ان باغی راوپوں کے غیض وغضب کا نثانہ بنے۔ انہی ابومخنف نے اپنے ساتھیوں سے نقل کیاہے انہی اشعث نے پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت کر کے خارجی جماعت بنائی۔ ظاہر ہے کہ ان پر بیہ تہمت اسی وجہ سے لگائی گئی ہے کہ وہ صلح میں پیش پیش تھے اور اس صلح کے ذریعے انہوں نے باغیوں کی لٹیاڈ بو دی تھی۔ خود ابو مخنف ہی کی روایت میں بیربات موجو دہے کہ اشعث بن قیس خوارج کے مقابلے میں پیش پیش شے۔<sup>85</sup>

اشعث کے باغی ہونے کو طبری نے اس سندسے بیان کیا ہے۔فحد ثنی عبد الله بن أحمد، قال: حدثنی أبي، قال: حدثنی سليمان بن یونس بن یزید، عن الزهري. اس سند کے بارے میں ہم کئ جگه بیان کر چکے ہیں کہ به سند کمزور ہے۔ یونس بن یزید الا یلی کے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 316 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>طبر ی**-**249-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> ايضاً **-** 281-3/2

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

بارے میں امام احمد بن حنبل کا کہنا ہے ہے کہ بیے زہری سے منکر (انتہائی عجیب وغریب) قشم کی روایتیں کرتے ہیں۔ <sup>86</sup> پھر ایلی اس روایت کو ابن شہاب الزہری سے منسوب کرتے ہیں جو کہ اس واقعہ کے 21 برس بعد 58/677 میں پیدا ہوئے۔اگر زہری نے واقعی بیہ روایت بیان کی ہے توعین ممکن ہے کہ انہوں نے بیر روایت کسی ایسے شخص سے سنی ہوجو کہ باغی تحریک کا حصہ ہو۔

صلح کے معاہدے کے بعد دونوں افواج واپس چلی گئیں۔ ابو مخنف کی روایت کے مطابق اس کے بعد باغیوں میں پھوٹ پڑگئی۔ جو پچھ ہوا، وہ ان کے اپنے الفاظ میں پڑھیے:

ابو مخنف نے ابو خباب الکلبی کے واسطے عمارہ بن ربیعہ کا یہ بیان نقل کیا ہے: جب شیعان علی، حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ میدان صفین میں گئے تھے تو باہم ایک دوسرے کے دوست تھے اور ہر ایک دوسرے سے محبت کرتا تھا۔ جب یہ میدان صفین سے واپس لوٹ کر آئے تو یہ سب ایک دوسرے کے دشمن تھے۔ ہر ایک، دوسرے سے کینہ رکھتا تھا۔ یہ لوگ میدان صفین میں جب تک علی رضی اللہ عنہ کے لشکر میں رہے، خوش رہے لیکن جب حکیم کا واقعہ پیش آیا تو یہ سب ایک دوسرے کی راہ روکنے لگے۔ آپس میں ایک دوسرے کو گالیاں دیتے اور ایک دوسرے کو کوڑے مارتے۔ 87

ابو مخنف کی اس گھر کی گواہی سے اندازہ ہو تاہے کہ جنگ صفین کے بعد اللہ تعالی کے عذاب کا کوڑا حرکت میں آیااور باغیوں کی پیٹے پر بری طرح برسا۔ اب اس تحریک میں پھوٹ پڑگئی اور ان میں باہمی دشمنی عروح کو پہنچ گئی۔ ابو مخنف (d. 157/774) کی ان روایات کے مطالعے سے ایسامحسوس ہو تاہے کہ ان صاحب کا مقصد اپنے زمانے کی باغی تحریک کو تاریخی دلائل کی بنیاد پر منظم کرنا تھا۔ انہوں نے جنگ صفین، تحکیم اور پھر کر بلاکے واقعات پر کتابیں لکھیں اور ان میں اپنی تحریک کی غلطیاں بھی بیان کر دیں تا کہ اس کے ساتھی آئندہ ان غلطیوں سے محفوظ رہ سکیں۔

ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ باغی تحریک میں بہت سے عناصر شامل تھے جن کے مفادات ایک دوسر ہے سے مختلف تھے۔ یقینی طور پر اب ان کے مابین مفادات کا طکر اؤ ہوا ہو گا جس کی وجہ سے وہ ایک دوسر ہے کے دشمن بن گئے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ جو مخلص مسلمان تھے، وہ پہلے ہی ان باغیوں سے نفرت کرتے تھے۔ دوسر کی جانب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ جولوگ تھے، وہ نہایت ہی مخلص اور کیجان تھے اور ان کے اندر کسی قشم کا کوئی اختلاف موجود نہ تھا۔ اسی موقع پر باغی تحریک دو حصوں میں تقسیم ہو گئ اور ان کے اندر کسی قشم کا کوئی اختلاف موجود نہ تھا۔ اسی موقع پر باغی تحریک دو حصوں میں تقسیم ہو گئ اور ان کے اندر کسی قشم کا کوئی اختلاف موجود نہ تھا۔ اسی موقع پر باغی تحریک دو حصوں میں تقسیم ہو گئ

#### واقعه تحکیم کی روایات کس حد تک درست بیں؟

طری میں واقعہ تحکیم کی بھی تمام تر روایات ابو مخنف ہی کی روایت کر دہ ہیں اور ان صاحب نے صحابہ کرام سے متعلق اپنے بغض کو

عبد صحابہ اور جدید ذ ہمن کے شبہات Page 317 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>ز ہیں۔راوی 9932–7/320

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> طبر ی-872-2/8

حسب عادت ان روایات میں داخل کر دیا ہے۔ ان صاحب نے حضرت ابو موسی اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما دونوں کو بدنام کرنے کی کوشش کی ہے اور حضرت ابو موسی کو معاذ اللہ بے و قوف اور حضرت عمر و کو مکار اور دھوکے باز ظاہر کیا ہے۔ اس تاثر کا جھوٹ اسی سے واضح ہے کہ خو در سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں حضرات کو ذھے دار اور حساس عہد وں پر فائز کیا تھا۔

ابو مخنف کے بیان کے مطابق رمضان 37/657 میں دومۃ الجندل کے مقام پر دونوں تھم اکٹھے ہوئے۔ دونوں کے ساتھ چار چار سوساتھی تھے۔ <sup>88</sup> راوی کا کہنا ہے ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھیوں میں زبر دست پھوٹ پڑی ہوئی تھی کیونکہ ان کی بڑی تعداد آپ سے مخلص نہیں تھی۔ تفصیل ان صاحب کے اپنے الفاظ میں پڑھیے:

ابو مخنف نے مجالد بن سعید اور شعبی کے واسطے زیاد بن النضر الحارثی کا بیان نقل کیا ہے: حضرت علی رضی اللہ عنہ نے چار سوافر ادروانہ فرمائے اور ان کا امیر شرح کی بن ہانی الحارثی کو مقرر کیا۔ ان کے ساتھ عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بھی تھے، جولوگوں کو نماز پڑھاتے اور ان آدمیوں کے کاموں کا انتظام کرتے۔ ابوموسی اشعری رضی اللہ عنہ انہی کے ساتھ تھے۔ معاویہ نے عمرو بن عاص (رضی اللہ عنہما) کے ساتھ چار سوافر ادروانہ کے سقے۔ یہ دونوں گروہ اذرح میں دومۃ الجندل کے مقام پر جمع ہوئے۔

معاویہ جب بھی کسی قاصد کو عمروبن عاص کے پاس بھیجے تووہ آتا اور واپس چلاجاتا۔ کسی کو کانوں کان خبر نہ ہوتی کہ وہ کیا پیغام لایا ہے اور کیا پیغام فرائی میں جب جھڑت علی کا کوئی قاصد ابن عباس کے پاس آتا تو اہل عراق فرراً ابن عباس رضی اللہ عنہما سے سوال کرتے کہ امیر المومنین نے کیا لکھا ہے ؟ اگر ابن عباس کچھ چھپاتے تو یہ لوگ ان پر مختلف قسم کی بد گمانیاں کرتے اور کہتے ، ہماراخیال ہے کہ انہوں نے ایسا ایسا لکھا ہو گا؟ ابن عباس نے مجبور ہو کر فرمایا: "کیا تم لوگوں میں ذراسی بھی عقل نہیں ہے ؟ کیا تم معاویہ کے قاصد کو نہیں دیکھتے کہ وہ پیغام لے کر آتا ہے اور کسی کو خبر نہیں ہوتے۔ یہاں سے پیغام لے کر جاتا ہے تو کسی کو علم نہیں ہوتا کہ کیا بیغام لے کر جاتا ہے تو کسی کو علم نہیں ہوتا کہ کیا بیغام لے کر گیا ہے۔ نہ اس پر شامی چیختے چلاتے ہیں اور نہ زبان سے کوئی لفظ نکا لتے ہیں۔ ایک تم ہو کہ ہر وقت نئی نئی بد گمانیاں کرتے ہو۔ 89

ابو مخنف اور دیگر باغی راویوں نے واقعہ تحکیم سے متعلق لکھاہے کہ اس میں حضرت ابو موسی اشعری اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہما کے مابین تنہائی میں گفتگو ہوئی۔ پھر اس کے ساتھ ساتھ وہ پوری ہی گفتگو مکالمے کی صورت میں اس طرح نقل کرتے ہیں کہ گویاخو دان حضرات کے ساتھ موجود تھے اور یا توٹیپ ریکارڈر ان کے پاس تھایا پھر شارٹ ہینڈ میں نوٹس لے رہے تھے۔ اس ضمن میں وہ ان کا پورا مکالمہ نقل کرتے ہیں جس کی دوروایتیں ہیں جو ایک دو سرے کے متضاد ہیں:

#### پہلی روایت جہلی روایت

روایت پیہے:

<sup>89</sup>ايضا

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 318 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> ايضاً - 3/2-263

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

فحد ثني عبد الله بن أحمد، قال: حد ثني أبي، قال: حد ثني سليمان بن يونس بن يزيد، عن الزهري - اس روايت كے مطابق حضرت عمرونے حضرت معاويه رضى الله عنها كو خليفه بنانے كى تجويز پيش كى تو حضرت ابو موسى نے اس كى تر ديد كى اور پھريه دونوں ايك دوسرے كوبرا بحلا كہتے ہوئے باہر آئے - حضرت ابو موسى نے حضرت عمرو كے متعلق به آیت پڑھى: وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا يعنى "انہيں اس شخص كا قصه سنا يے جے ہم نے اپنى آيات ديں تووه ان سے نكل گيا ـ " اس پر حضرت عمرونے ان كے بارے بيں يہ آيت پڑھى: مَثُلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً يعنى "جنهيں تورات دى گئ، ان كى مثال اس گدھ كى سى ہے جس نے كتابوں كابوچھ اٹھاباہو ـ "90

#### دوسرى روايت

دوسری روایت کے مطابق حضرت عمر و اور ابو موسی رضی اللہ عنہمانے اس بات پر اتفاق کر لیا کہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما دونوں ہی کو معزول کر دیا جائے اور فیصلہ عام مسلمانوں پر حچبوڑ دیا جائے کہ وہ جسے چاہیں اپنا خلیفہ بنا لیں۔اس کے بعد یہ حضرت باہر آئے۔ حضرت عمرونے حضرت ابوموسی کو کہا کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی اور مجھ سے عمر میں بڑے ہیں، اس وجہ سے آپ اعلان کہا ججے۔ ابن عباس نے حضرت ابوموسی کو کہا بھی کہ انہیں ہی پہلے اعلان کرنے دیجے، آپ پہلے اعلان نہ کریں مگر انہوں نے بات نہ مانی۔ آگے کی روایت ہے ہے:

قال أبو مخنف: حدثني أبو جناب الكلبي: حضرت ابوموس اشعرى رضى الله عنه نے پہلے اعلان كيا: لوگو! ہم نے اس امت كى خلافت كے معاملے پر غور كياتواس سے بہتر كوئى صورت نہيں ديكھى جس پر مير ااور عمر وكا اتفاق ہوا ہے۔ وہ يہ كہ على اور معاويہ دونوں كو ہم معزول كر ديں اور اس خلافت كو امت پر حجود ديں كہ وہ جسے پيند كريں، اپنا خليفہ منتخب كرليں۔ اس ليے ميں نے على اور معاويہ دونوں كو معزول كيا۔ آپ لوگ اس كام ميں خود غور كر ليجيے اور جسے آپ اس خلافت كا اہل سمجھے، اسے يہ خلافت سونپ دیجیے۔ "اس كے بعد آپ پیچھے ہے گئے اور حضرت عمر ورضى الله عنه نے اعلان كيا:

"انہوں (ابو موسی) نے جو کہا، وہ آپ نے سن لیا۔ انہوں نے اپنے امیر کو معزول کر دیاہے، میں بھی انہیں معزول کر تاہوں جنہیں انہوں نے معزول کیالیکن میں اپنے امیر معاویہ کوبر قرار رکھتا ہوں کیونکہ وہ عثان بن عفان کے وارث اور ان کے قصاص کے طلب گار ہیں اور لوگوں میں سب سے زیادہ اس مقام کے حق دار ہیں۔"

اس پر ابو موسی نے فرمایا: "عمرو! تمہیں کیا ہو گیا ہے۔ اللہ تعالی تمہیں نیک کام کی توفیق دے، تم نے وعدہ خلافی کی اور دھو کہ دیا۔ تمہاری مثال اللہ ہے۔ اللہ تعالی تعجیل عکیہ یکھٹ اُو تَشُورُکُهُ یکھٹٹ "اس کی مثال اس سے کی سی ہے اگر اسے ایس ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: کَمَشَلِ الْکَلْبِ إِنْ تَعْمِلْ عَلَيْهِ یَلْهَتْ اَوْ تَشُرُکُهُ یَلْهَتْ "اس کی مثال اس سے کی سی ہے اگر اسے کی گھھ ڈالو، تب بھی زبان نکالے رہتا ہے اور اگر چھوڑ دو، تب بھی زبان نکالے رہتا ہے۔ " اس پر عمرونے جواب دیا کہ تمہاری مثال اس گدھے کی

90 ايضاً ـ 252-3/2

عهد صحابه اور جدید ذنان کے شبهات Page 319 of 507

سی ہے جس پر کتابیں لدی ہوں۔

اس کے بعد شرت کی بن ہانی نے عمرو پر کوڑے کے ذریعے عملہ کر دیا۔ اس پر عمرو کے بیٹے نے شرح کو کوڑے مارنے شروع کر دیے اور مار کٹائی شروع ہو گئی۔شامیوں نے ابو موسی کو تلاش کیا تو وہ مکہ کی طرف روانہ ہو چکے تھے۔ اس فیصلے کی اطلاع جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کو پینچی تو انہوں نے نمازوں میں حضرت معاویہ، عمرو بن عاص، ابو الاعور اسلمی، حبیب بن مسلمہ، عبدالرحمن بن خالد، ضحاک بن قیس اور ولید بن عقبہ رضی اللہ عنہم پر لعنت بھیجنا شروع کر دی۔ جب حضرت معاویہ کو اس کی اطلاع ملی تو انہوں نے نمازوں میں حضرت علی، ابن عباس، اشتر، حسن اور حسین رضی اللہ عنہم پر لعنت بھیجنا شروع کر دی۔ 19 اطلاع ملی تو انہوں نے نمازوں میں حضرت علی، ابن عباس، اشتر، حسن اور حسین رضی اللہ عنہم پر لعنت بھیجنا شروع کر دی۔ 19 اطلاع ملی تو انہوں نے نمازوں میں حضرت علی، ابن عباس، اشتر، حسن اور حسین رضی اللہ عنہم پر لعنت بھیجنا شروع کر دی۔ 19 ان اللہ و انا البہ راجعون۔

افسوس کہ بعد کے مور خین نے اسی دوسری روایت کو سوچ سمجھے بغیر بیان کرنا شروع کر دیا، جس سے یہ مشہور ہو گئی۔نہ توہم حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ایسی بدگمانی کر سکتے ہیں کہ جن صحابہ کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مومن قرار دیا، ان کے لیے دوران نماز لعنت کا اہتمام فرمائیں اور نہ ہی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ بدگمانی رکھتے ہیں کہ وہ حضرت علی اور حسن وحسین رضی اللہ عنہم جیسے جلیل القدر لوگوں کے خلاف ایسی جوانی کاروائی کریں۔

اب ہم ان دونوں روایات کا موازنہ اور تجزیہ کرتے ہیں۔ اگر آپ نے اب تک پہلے دو ابواب کا مطالعہ نہیں کیا توروایت کے تجزیہ و تنقید کے اصولوں کا دہاں مطالعہ ضرور کر لیجیے۔ان روایات کی سند اور متن میں غور کیاجائے توبیہ امور سامنے آتے ہیں:

1- پہلی روایت کی سند طبر کی نے یہ بیان کی ہے: فحد ثنی عبد الله بن أحمد، قال: حد ثنی أبی، قال: حد ثنی سلیمان بن یونس بن یزید، عن الزهری۔ باغیول نے اس سند کو ابن شہاب الزہر کی (741-74/677-58) سے منسوب کیا ہے جو واقعہ تحکیم کے 21 سال بعد پیدا ہوئے۔ وہ واقعے کے عینی شاہد نہیں سے اور معلوم نہیں کہ انہوں نے کس سے سن کریہ روایت بیان کی ہے۔ اگر ہیں برس کی عمر میں بھی انہوں نے اس روایت کو سنا ہو، تو کم از کم ایک ایسا شخص ہے جو اس سند میں نامعلوم ہے۔ ممکن ہے کہ یہ نامعلوم شخص باغی تحریک کا کوئی کارکن ہو۔ پھر زہر کی سے اس روایت کو سلیمان بن یونس بن یزید ایلی روایت کر رہے ہیں۔ سلیمان بر اہ راست زہر ک کے شاگر دنہیں ہیں بلکہ ان کے والد یونس بن یزید الا یلی زہر ک کے شاگر دنہیں اور ان کانا قابل اعتماد ہو ناہم اس کتاب میں بار بار بیان کر چکے ہیں۔

2۔ دوسری روایت کی سند طبری نے یوں بیان کی ہے: قال أبو محنف: حدثني أبو جناب الكلبي۔ اس سند میں سب سے پہلے تو یہی ابو مخنف (d. 157/774) ہیں جو صحابہ كرام سے متعلق دل میں نہایت بغض رکھتے ہیں اور ان کے جھوٹ گھڑنے پر محدثین كا اتفاق ہے۔ دوسرے صاحب ابو جناب الكلبی (d. 150/766) ہے جن كا اصلی نام یجی بن ابی الحیہ الكلبی الكوفی ہے۔ ان کے بارے میں جرح و

2/2 267 104

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 320 of 507

<sup>91</sup> اليضاً - 3/2-267

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

تعدیل کے مختلف ماہرین کے ارشادات یہ ہیں: یجی القطان کہتے ہیں: میں جائز نہیں سمجھتا کہ اس کی روایتیں نقل کروں۔ نسائی اور دار قطنی کا قول ہے کہ یہ ضعیف راوی ہے۔ ابوزر عہ اور یجی بن معین کہتے ہیں کہ یہ صدوق ہے مگر تدلیس کر تاہے۔ ابن الدور قی عن یکی: ابو جناب میں ویسے تو حرج نہیں مگریہ تدلیس کر تاہے۔ فلاس کا کہنا ہے کہ متر وک راوی ہے۔ <sup>92</sup> ابن عدی بیان کرتے ہیں کہ یہ کو فہ کے شیعہ گروہ سے تعلق رکھتا ہے۔ <sup>94</sup> ابن ابی حاتم کہتے ہیں کہ اس سے کوئی بات نہ کھو،وہ قوی نہیں ہے۔ <sup>94</sup>

اس روایت کو ابو مخنف اور ابو جناب الکلبی کے سوا اور کوئی روایت نہیں کر تاہے اور ابو جناب سے لے کر واقعہ تحکیم کے عینی شاہدوں تک کسی کانام بیان نہیں ہوا۔ ابو جناب الکلبی 150/766 میں فوت ہوئے اور انہوں نے بیہ روایت واقعہ تحکیم کے سوبرس بعد بیان کی ہو گی لیکن در میان کے تمام راوی غائب ہیں اور ہمیں معلوم نہیں کہ وہ کس قشم اور کس درجے کے لوگ ہیں؟

3۔ دونوں روایات میں شدید تضاد پایا جاتا ہے۔ پہلی روایت کے مطابق حضرت ابو موسی اور عمر ورضی اللہ عنہما میں اختلاف تنہائی ہی میں ہو گیا تھا اور وہ ایک دوسرے کو بر ابھلا کہتے باہر نکلے اور پھر باہر نکل کر ایک دوسرے کی قصیدہ گوئی فرمائی۔ دوسری روایت کے مطابق دونوں اتفاق رائے کرکے بڑے اچھے انداز میں نکلے۔ پھر اپنے اپنے اعلانات کیے اور اس کے بعد ان میں تلج کلامی ہوئی جس میں انہوں نے آیات پڑھیں۔ اب ان دونوں متضا دروایتوں میں سے کس روایت کو مانا جائے؟

4۔ حضرت ابو موسی نے جو آیت پڑھی، اس کے بارے میں یہ روایتیں متضاد تصاویر پیش کرتی ہیں۔ پہلی روایت کے مطابق آیت 7:175 کا ایک طکڑا آپ نے تلاوت کیا جبکہ دوسری روایت کے مطابق آیت 7:176 کا ایک حصہ پڑھا۔ اگر یہ دونوں جلیل القدر حضرات ایک دوسرے کے خلاف ایسی بدزبانی کرتے تو معاملہ پھریہیں تک محدود نہ رہتا۔ فریقین کے چار چارسو آدمی موجود تھے، ان میں جنگ بھی چھڑ سکتی تھی۔ پھر معاملہ صرف کوڑوں سے بیٹنے تک محدود نہ رہتا بلکہ تلواریں نکل آئیں۔

5۔ دلچیپ امریہ ہے کہ واقعہ تحکیم کے وقت دونوں جانب سے چار چار سوافراد وہاں موجو دیتھے لیکن کسی نے یہ تفصیلات بیان نہیں کی بیں۔ صرف زہر کی اور ابو جناب الکلبی اسے بیان کرتے ہیں جن میں سے ایک اس واقعے کے اکیس برس بعد پیدا ہوئے اور دوسرے کا زمانہ بھی اس واقعے کے سوبر س بعد کا ہے۔

6۔ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کی حالت نماز میں ایک دوسرے پر لعنت کی بات ایسی ہے جو عقل میں نہیں آتی۔ کہاں تو یہ حضرات ایک دوسرے کی تعربیان کر دہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا خط حضرات ایک دوسرے کی تعربیان کر دہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا خط ہی دیکھے لیجے، اس میں حضرت معاویہ کی حضرت علی سے ہی دیکھے لیجے، اس میں حضرت معاویہ کی حضرت علی سے

<sup>9499</sup>ميز ان الاعتدال، رادي نمبر 9499

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>ابن عدى، الكامل في الضعفاء ـ ص 2669

<sup>&</sup>lt;u>www.wagfeya.com</u> (ac. 8 Aug 2012) -587 راوي نمبر 787- راوي نمبر 138- وابن ابي حاتم الرازي - الجرح والتعديل -9/138- راوي ألمبر 138- وابن ابي حاتم الرازي - الجرح والتعديل - 9/138- راوي ألمبر 138- وابن ابي حاتم الرازي - الجرح والتعديل - 9/138- وابن ابي حاتم الرازي - المبرح والتعديل - 9/138- وابن ابي حاتم الرازي - المبرح والتعديل - 9/138- وابن ابي حاتم الرازي - المبرح والتعديل - 9/138- وابن ابي حاتم الرازي - المبرح والتعديل - 9/138- وابن ابي حاتم الرازي - المبرح والتعديل - 9/138- وابن ابي حاتم الرازي - المبرح والتعديل - 9/138- وابن ابي - 9/138- واب

متعلق رائے ہم آگے بیان کریں گے۔ بیہ محض ان راویوں کا بغض ہے جسے انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبان سے کہلوانے کی ناکام کوشش کی ہے۔

7۔ اگر حضرت عمرورضی اللہ عنہ نے دھو کہ دہی کی ہوتی، حبیبا کہ ان روایات میں بیان کیا گیاہے، تو مخلص مسلمانوں کی کثیر تعداد ، جو ابھی غیر جانبدار تھی، اس صورت میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے جاملتی۔ اسی طرح آپ کے کیمپ میں جولوگ ابھی تر دد کاشکار تھے،ان کاتر دد بھی دور ہو جاتا۔ بعد کے واقعات سے یہ بات ثابت ہے کہ ایسانہیں ہوا۔

8۔ ابو جناب کببی اور ابو محنف نے بیر وایت گھڑتے وقت ہیہ بھی نہ سوچا کہ حضرت عمرواور ابو مو می رضی اللہ عنہما میں سے عمر میں کون بڑا ہے۔ چنانچے انہوں نے بڑے دھڑے اسے حضرت عمرو کے بید الفاظ نقل کے ہیں: "آپر سول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے صحابی اور مجھے سے عمر میں بڑے ہیں۔ اس لیے آپ پہلے اعلان کریں تو میں بھی اعلان کروں۔" عمرو ہر معاملہ میں اسی طرح آبو موسی کو آگے کر دیے تھے اور ای طرح ہر معاملہ میں انہیں کہد دیا کرتے تھے اور چاہتے یہ تھے کہ ان سے علی کی خلافت ختم کرنے کا اعلان کرادیں۔ 95 حضرت ابو موسی اشعری نے 63 ہر س کی عمر میں 63 ہیں وفات پائی۔ 96 اس حساب سے ان کی تاریخ پیدائش سن جمری کی ابتدا سے 79 میں وفات پائی۔ 96 اس حساب سے ان کی تاریخ پیدائش سن جمری کی ابتدا سے 79 اگر وفات سے تیرہ ہر س پہلے 600ء میں ہوئی۔ اس کے ہر عکس حضرت عمرونے 43/664 میں 80 ہر س سے زائد عمر میں وفات پائی۔ 97 اگر وفات کے وقت ان کی عمر کو بالفر ض 81 سال مجھی مان لیس تو اس حساب سے ان کا سن پیدائش سن جمری کی ابتدا سے 38 سال پہلے 585ء بنگا ہے۔ اس طرح، حضرت عمرون ماضی کا لئد علیہ و سلم کے صحابی اور دلیل ہے ہے کہ وہ سن جمری کی ابتدا سے آٹھ ہر س پہلے اعلان کریں تو میں مطلب ہے کہ "آپ رسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے صحابی اور دلیل ہے ہے کہ وہ سن جمری کی ابتدا سے آٹھ ہر س پہلے 161ء میں اعلان کروں۔ "حضرت عمرون عاص کی طویل العمری کی ایک اور دلیل ہے ہے کہ وہ سن جمری کی ابتدا سے آٹھ ہر س پہلے 161ء میں جمرے سے حکم میں بڑے تھے۔ 98 اس وقت حضرت ابو موسی اشعری پائی جسوٹ جمور کے اگر حضرت عمروان سے چھوٹے تھے تو کیا قرین سال کے بیچ کو سفیر بنا کر بھیج دیا تھا؟ تی گئے ہیں کہ جھوٹ کے یا توں نہیں ہوتے۔

محدثین نے اگر چپہ واضح کر دیاتھا کہ ابو مخنف ایک جھوٹے آدمی ہیں اور ان کی بیان کر دہ روایات کا کوئی اعتبار نہیں۔ افسوس کہ طبری اور بلاذری جیسے محقق علماءنے ابو مخنف کی ان روایات کو جول کا تول اپنی کتاب میں درج کر لیا اور محض سند میں اس کا نام دے کریہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 322 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>طبری-3/2-266

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>ابن عبد البر - الاستيعاب - صحابي نمبر 1650 - 1/588 -

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> ایضا۔ صحابی نمبر 1941۔2/100

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>طبر ی-79-2/1

فرض کرلیا کہ بعد کی نسلوں کے لوگ اس کانام دیکھ کر ان روایات کو پر کھ لیس گے۔ یقیناً محققین توابیا کر سکتے تھے لیکن عام مورخین نے ایسانہ کیا کیونکہ انہیں ابو مخنف سے ہٹ کر کسی اور کی روایات نہ ملیں۔ اس طرح سے یہ روایات ایک کتاب سے دوسری کتاب میں نقل ہوتی چلی گئیں اور پچھ ہی عرصہ میں اس جھوٹے پر اپیگنڈے کو "مستند تاریخ" کی حیثیت مل گئی۔ ابن کثیر نے البتہ ان روایات کا جعلی ہونابیان کر دیاہے۔ 99

# واقعه تحكيم كي صحيح تفصيلات كيابين؟

اوپر کی تفصیل سے واضح ہو چکا ہے کہ واقعہ تحکیم کی جو روایات طبر ی میں بیان ہوئی ہیں، ان کا کوئی سرپاؤل نہیں ہے اور وہ انہی باغی راویوں کا گھڑا ہوا جھوٹ ہے۔ اب سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ پھر صحیح روایات سے اس واقعے کی کیا تصویر سامنے آتی ہے۔ یہ ایک ایسا سوال ہے جس کے جواب نے ہمیں اس مجور کر دیا ہے کہ ہم احادیث و آثار اور تاریخ کے پورے ذخیرے کا جائزہ لیں۔ عجیب بات میہ ہوال ہے جس کے جواب نے ہمیں اس مجور کر دیا ہے کہ ہم احادیث و آثار اور تاریخ کے پورے ذخیرے کا جائزہ لیں۔ عجیب بات میہ روایتیں ملتی ہیں، وہ بہی یونس بن بزید ایلی اور ابومخنف کی بیان کر دہ ہیں۔ ایسا محسوس ہو تا ہے کہ اس واقعے کی تفصیلات کو جان ہو جھ کریا تو چھ کریا گیا ہے ، یا اس درجے میں مسخ کر دیا گیا ہے کہ حقیقت تک رسائی ممکن نہیں۔ البتہ بعد میں جو واقعات پیش آئے، ان سے ہم میر نتائج اخذ کر سکتے ہیں کہ حضرت ابوموسی اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما کسی نتیج پر نہیں پہنچ سکے سے اور انہوں نے معاملے کو مہاجرین نتائج اخذ کر سکتے ہیں کہ حضرت ابوموسی اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما کسی نتیج پر نہیں پہنچ سکے سے اور انہوں نے معاملے کو مہاجرین وانصار کے سپر دکر دیا تھا۔ ہاں مید دونوں اس بات پر متفق ہو گئے سے کہ جب تک اتفاق رائے نہیں ہو جاتا، اس وقت تک حضرت علی عراق پر، اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما شام پر حکومت کرتے رہیں یہاں تک کہ اللہ تعالی ان میں اتفاق کی کوئی صورت پیدا کر

واقعہ تحکیم کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کو پہلے خوارج اور پھر ایر انیوں کی جانب سے بغاوت کا سامنا کرنا پڑا، جس کی وجہ سے اہل شام کے ساتھ اتفاق کی کوئی صورت نہ نکل سکی۔خوارج کے ساتھ جنگ کے نتیج میں حضرت علی شہید ہوئے اور پھر حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے اس معاملے کو اتفاق رائے تک پہنچادیا۔

# واقعہ تحکیم کے بعد کے واقعات

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ واقعہ تحکیم کے بعد باغی تحریک میں پھوٹ پڑ گئی اور ان کا ایک بڑا حصہ خوارج کی شکل میں الگ ہو گیا۔ تین برس تک صور تحال بیر رہی کہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما اپنے اپنے علا قوں پر حکومت کرتے رہے۔ طبر ی کا بیان ہے کہ 40/660 میں حضرت علی اور معاویہ کے مابین جنگ بندی کا معاہدہ ہو ااور بیہ طے پایا کہ دونوں اپنے اپنے علا قوں پر حکومت کرتے

<sup>99</sup>ابن کثیر۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 323 of 507

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

رېن:

اسی سال حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہماکے در میان جنگ بندی کا فیصلہ ہوا۔ باہمی طویل خط و کتابت رہی۔ کتاب کی طوالت کے خوف سے ہم اس خطو کتابت کو نظر انداز کرتے ہیں۔ فیصلہ یہ قراریایا کہ باہمی جنگ بندی کر دی جائے۔ عراق علی کی حکومت میں شار ہو گااور شام معاوییہ کی حکومت میں۔ دونوں فرنق ایک دوسرے کے علاقے پر نہ لشکر کشی کریں گے اور نہ کسی قشم کی غارت گری مجائیں گے۔ <sup>100</sup>

یہ معاہدہ یقیناً ہوا ہو گا اور ان دونوں جلیل القدر صحابہ سے اسی کی امید کی جاسکتی ہے۔ تاہم طبر ی نے اس سال 40/660 کے بعض ایسے واقعات نقل کر دیے ہیں، جن پر سوال اٹھایا جاسکتا ہے۔ان کی تفصیل یہ ہے:

- حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بسر بن ابی ارطاۃ کی سر کر دگی میں ایک فوج حجاز اور یمن پر حملہ کے لیے بھیجی جس نے وہاں ان کی فوج نے ظلم ڈھائے،اس کا کیاجواز تھا؟ جواباً حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جاربیہ بن قدامہ اور وہب بن مسعو د کو فوج دے کر بھیجا جنہوں نے نجر ان اور مکہ کے لو گوں پر ظلم وستم کیا۔ اس کاجواز کیا تھا؟
  - حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهمانے حضرت علی رضی الله عنه کاساتھ حیور ڈیا،اس کی وجہ کیا تھی؟

یہاں ہم ان دونوں سوالات کاجواب تلاش کرنے کی کوشش کریں گے۔

# کیا حضرت معاویہ وعلی نے حجاز ویمن میں فوج کشی کی؟

طبری کی روایت میں بیان ہواہے کہ 40/660 میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بسر بن ابی ارطاۃ کی قیادت میں تین ہز ار جنگجوؤں کا ایک لشکر حجاز بھیجا۔اس لشکرنے مدینہ پر قبضہ کر لیااور شہر کا کوئی شخص بھی مقابلے پر نہ نکلا۔ اہل مدینہ نے حضرت معاویہ کی بیعت کر لی۔ اس کے بعد بیہ لشکر مکہ کی طرف بڑھا اور اس پر قبضہ کر لیا۔ وہاں ابو موسی اشعر ی حضرت علی رضی اللہ عنہما کی جانب سے گورنر تھے۔ بسر نے ان سے اچھاسلوک کیا۔اس کے بعد یہ لشکریمن کی طرف بڑھا جہاں عبید اللّٰہ بن عباس رضی اللّٰہ عنہما گورنر تھے۔ عبید اللّٰہ خوف سے فرار ہو کر کو فہ چلے آئے مگر اپنے گھر والوں کو یمن ہی جیموڑ آئے۔بسر نے یمن میں شیعان علی کی ایک بڑی جماعت کو قتل کیا اور اس کے ساتھ عبیداللّٰد کے دوبچوں عبدالرحمن اور قثم کو بھی قتل کیا۔اس کی اطلاع ملتے ہی حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ نے جار یہ بن قدامہ اور وہب بن مسعود کو دوہز ار کالشکر دے کر بھیجا۔ جاربیہ نے نجر ان شہر کو آگ لگادی اور پورے شہر کو جلا کر را کھ کر دیا۔ اس نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بہت سے حامیوں کو قتل کیا۔ بسر اوراس کے ساتھی شام بھاگ گئے۔ <sup>101</sup>

اس روایت میں سند اور متن کے اعتبار بہت سے مسائل ہیں۔ پہلے ہم اس روایت کاسند کے اعتبار سے تجزیبہ کرتے ہیں اور پھر متن کے۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 324 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>طبر ی**-**346-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> ال**ضاً -** 345-3/2

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

طبری میں اس روایت کی بیہ سند بیان ہوئی ہے، اس کی سند بیہ ہے: فذکر عن زیاد بن عبد الله البکائي، عن عوانة اب ان دونوں حضرات کے بارے میں ماہرین جرح و تعدیل کی آراء پڑھیے۔

زیاد بن عبداللہ البکائی (ط. 183/799) کے بارے میں ماہرین کی آراء یہ ہیں: ابو حاتم کہتے ہیں کہ بکائی سے روایت کرنا درست نہیں۔
ابن المدین کے مطابق یہ ضعیف راوی ہیں، میں نے ان سے روایتیں لکھی بھی ہیں اور ترک بھی کی ہیں۔ ابن معین کے مطابق جنگوں کی تاریخ کے بارے میں ان کی روایتیں گی۔ نسائی کے نزدیک یہ تاریخ کے بارے میں ان کی روایتیں گی۔ نسائی کے نزدیک یہ صاحب ضعیف ہیں۔ ابن سعد کا کہنا ہے کہ وہ محد ثین کے نزدیک ضعیف تھے لیکن ان کی روایتیں نقل کی جاتی تھیں۔ احمد بن حنبل البتہ یہ کہتے ہیں کہ ان کی حدیث، سے لوگوں کی حدیث ہے۔

ان آراء کاخلاصہ یہ ہے کہ سوائے احمد بن حنبل کے ،اکثر ماہرین کے نزدیک زیاد البکائی ضعیف ہے۔ دوسرے راوی عوانہ ہیں،جوغالباً عوانہ بن حکم الکلبی ہے۔ان صاحب کی زیادہ تفصیلات ہمیں فن رجال کی کتب میں نہیں مل سکیں۔صرف اتنا لکھاہے:

عوانہ بن الحکم بن عیاض بن وزر الکلبی جن کی کنیت ابو الحکم کونی تھی، بڑے اخباری (ماہر تاریخ) سے اور فضیح لوگوں میں سے ایک سے ان کی کتابوں میں "التاریخ" اور "سیر معاویہ و بنی امیہ" اور دیگر کتب شامل ہیں۔ ان سے ہشام کلبی وغیرہ روایتیں کرتے ہے ۔ وہ نقل کرنے کے معاطم میں "صدوق" یعنی سے آدمی سے (یعنی جو سے یا جموٹ ان کے سامنے بیان ہوتا، اسے ٹھیک ٹھیک نقل کر دیتے ہے۔) محمد بن اسحاق الندیم کا قول ہے کہ وہ 147/764 میں فوت ہوئے۔

واضح ہے کہ عوانہ جب 147/764 میں فوت ہوئے تو انہوں نے یہ روایت اس واقعے کے تقریباً سوبر س بعد بیان کی ہوگ۔ عوانہ ہر گز اس واقعے کے عینی شاہد نہیں ہو سکتے۔ در میان میں نجانے کتنی کڑیاں غائب ہیں اور ہمیں معلوم نہیں کہ یہ نامعلوم راوی کس قشم کے لوگ ہیں، قابل اعتاد ہیں بھی یا نہیں۔ جتنی نامکمل سند اس روایت کی موجو دہے، وہ تو قابل اعتاد نہیں ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ عوانہ کے شاگر دہشام کلبی، جو انہی کے ہم قبیلہ ہیں، نے ان سے یہ باتیں منسوب کر دی ہوں۔

درایت کے اعتبار سے دیکھیے تواس روایت کا سریاؤں ہی سمجھ میں نہیں آتا۔ اس پریہ سوال وار دہوتے ہیں:

1۔ کیا تین ہزار کالشکر اتنابڑا ہو سکتاہے جسے دیکھ کر مدینہ ، مکہ اوریمن کے لوگ ذراسی بھی مزاحمت نہ کریں اور عبیداللہ بن عباس اس کے خوف سے فرار ہو کر کوفہ چلے آئیں؟ یمن آج بھی ہمارے سامنے ہے جہال لڑائی جھگڑے ختم ہونے کانام نہیں لیتے۔ کیا اس دور کے اہل یمن نے چوڑیاں پہن رکھی تھیں کہ تین ہزار کے لشکر کو دیکھتے ہیں اپنی گر دنیں جھکا دیں کہ آؤاور ہمیں قتل کر دو۔

2۔ جب انسان کسی خطرے کے سبب اپناوطن حجبوڑ تاہے توسب سے پہلے اپنے بیوی بچوں کو وہاں سے نکالتاہے۔ عبیداللہ بن عباس نے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> زهبي ـ ميز ان الاعتدال، راوي نمبر 2952

http://www.islamweb.net/newlibrary/showalam.php?id=1080 (ac. 29 Mar 2012)

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### ا پنی جان توبیالی کیکن اینے بچوں کو وہیں جھوڑ آئے۔ یہ کیسے ممکن ہے؟

3۔ کیا حضرت علی رضی اللّٰد عنہ سے یہ امید کی جاسکتی ہے کہ وہ ایسے نامعقول لو گوں کو بھیجیں گے جو پورے شہر نجران کو جلا کر را کھ کر

4۔ عبداللّٰہ اور عبیداللّٰہ بن عباس رضی اللّٰہ عنہم ، دونوں ہی رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے کزن ہیں۔ بیہ دونوں حضرات حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں موجو دیتھے اور ان کے وفا دار رہے۔ انہوں نے کبھی ان بچوں کے قتل کا گلہ تک نہ کیا۔ کیا کوئی شخص اینے بچوں کے قاتل کے ساتھ وفادار رہ سکتا ہے؟ دلچیپ امریہ ہے کہ عبیداللہ بن عباس کی بیٹی لبابہ کی شادی، حضرت معاویہ کے بھیتیے ولید بن عتبہ بن ابی سفیان سے ہوئی۔ <sup>104</sup>اگر حضرت معاویہ نے ان کے بچوں کو قتل کر وایاہو تاتویہ رشتہ کیسے طے یا تا؟

اس سے معلوم ہو تاہے کہ بیرروایت کسی نامعلوم شخص نے اس لیے وضع کی ہے کہ اس کی مد د سے حضرت معاویہ اور علی رضی اللّه عنہما کوبدنام کیاجاسکے۔اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔

#### كياحضرت عبدالله بن عباس نے حضرت على كاساتھ جھوڑ ديا؟

راویوں نے حضرت عبداللّٰد بن عباس رضی اللّٰد عنہما پر بیہ تہت باند ھی ہے کہ انہوں نے حضرت علی رضی اللّٰد عنه کاساتھ حچھوڑ دیا۔ بیہ روایت تاریخ طبری میں موجو دہے مگر طبری نے اس ضمن میں خو دہی بیان کر دیاہے کہ اس معاملے میں ان تک دومختلف روایتیں پہنچی ہں۔ لکھتے ہیں:

عام تاریخ نگار کہتے ہیں کہ اس سال یعنی 40/660 میں عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہمابھرہ چپوڑ کر مکہ چلے گئے تھے لیکن بعض اہل تاریخ نے اس کا انکار کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ عبداللہ بن عباس برابر بھر ہ کے گور نر رہے یہاں تک کہ حضرت علی کی شہادت کے بعد حضرت حسن نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم سے صلح کر لی۔اس (صلح) کے بعد عبدللہ بن عباس بھر ہ جیموڑ کر مکہ جلے گئے تھے۔ <sup>105</sup>

اس کے بعد طبری نے ابو مخنف کی وہ روایت بیان کی ہے جس کے مطابق ایک باغی ابو الاسود وائلی نے حضرت علی کو ابن عباس کے بارے میں شکا یی خط لکھاجس میں ان پر مال میں کر پشن کا الزام لگایا۔ یہ باغی یارٹی کاساتھی تھااور اقتدار پر کنٹر ول کے لیے بصر ہ کا قاضی بناہوا تھا۔خط کے جواب میں حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ نے اسے تعریفی سرٹیفکیٹ جاری کیااور ابن عباس رضی اللّٰہ عنہماسے مال کاحساب طلب کیا۔ ابن عباس اس پر غصے ہو کر بھر ہ چھوڑ گئے اور یہاں کے بیت المال کاسار امال لے گئے۔ اس موقع پر لو گوں میں ہاتھا یائی بھی

Page 326 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

www.wagfeya.com (ac. 14 Aug 2012) -133 -نسب قريش -133 (156-236/773-851) نسب قريش -133 (14 مصعب الزبيري كا

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> طبر ی **-** 347-3/2

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

موئی<sub>۔</sub>106

واقع كى سند طبرى ميں يہ بيان ہوئى ہے: حدثني عمر بن شبة، قال: حدثني جماعة عن أبي مخنف، عن سليمان ابن أبي راشد، عن عبد الرحمن بن عبيد أبي الكنود اس روايت كے جھوٹ ہونے سے متعلق اتنا ہى كافى ہے كہ اس كى سند ميں ابو مخنف موجود ہے۔ پھر ابو مخنف سے بھى ايك جماعت نے يہ روايت سنى ہے جس كے بارے ميں معلوم نہيں كہ يہ كون لوگ تھے اور كس درج ميں قابل اعتاد تھے۔

یہ بات البتہ تسلیم کی جاسکتی ہے کہ باغیوں نے ابن عباس رضی اللہ عنہما پر کرپشن کا الزام عائد کیا ہو کیونکہ ان کی یہ عادت رہی تھی کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مخلص ساتھیوں کو ان سے دور کیا جائے اور ان کے گرد گھیر انگ کیا جائے۔ ابن عباس ان مخلصین میں تھے جو شروع سے لے کر اب تک حضرت علی سے البتہ یہ امید نہیں کرسکتے تھے۔ حضرت علی سے البتہ یہ امید نہیں کی جاسکتی ہے کہ وہ ایسے کسی الزام کے سبب اپنے چچازاد بھائی، جسے وہ بچپین سے جانتے ہیں، پر شک کریں اور باغیوں کو تعریفی سر ٹیفکیٹ جاری کریں۔ عین ممکن ہے کہ ان باغیوں نے وہ خط خو دہی آپ کی جانب سے لکھ مارا ہو۔

# حضرت علی اور معاویه رضی الله عنهماکے باہمی تعلقات

باغی راویوں کی پوری کوشش رہی ہے کہ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کو معاذ اللہ ایک دوسرے کا دشمن ثابت کیا جائے۔ کبھی وہ ان کی زبان سے ایک دوسرے پر لعنت کہلواتے ہیں، کبھی ایک دوسرے کو بر ابھلا کہلواتے ہیں اور ان کے اسلام میں شک کرواتے ہیں۔ در حقیقت یہ ان کے اپنے جذبات ہیں جنہیں وہ زبر دستی حضرت علی یا معاویہ رضی اللہ عنہما کی زبان سے کہلوانے کی کوشش کرتے ہیں۔ الیی تمام روایات کا اگر جائزہ لیا جائے تو ان کی سند میں کوئی نہ کوئی جھوٹا راوی جیسے ابو مخنف، ہشام کلبی، سیف بن عمریا واقدی ضرور موجود ہوگا۔ یہاں ہم چند روایات اور کچھ نکات پیش کر رہے ہیں، جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان حضرات کی ایک دوسرے کے بارے میں کیارائے تھی؟

1۔ حضرت علی کے بھائی عقیل اس وقت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے قریبی ساتھی تھے اور دوسری طرف حضرت معاویہ کے بھائی زیاد بن ابی سفیان ، حضرت علی کے قریبی ساتھی تھے اور آپ نے انہیں ایران و خراسان کا گورنر مقرر کر رکھا تھا۔ ایک بار عقیل ، معاویہ کے پاس بیٹھے تھے تو معاویہ نے بی کھول کر علی کی تعریف کی اور انہیں بہادری اور چستی میں شیر ،خوبصورتی میں موسم بہار ،جود و سخامیں دریائے فرات سے تشبیہ دی اور کہا: "اے ابویزید (عقیل)! میں علی بن ابی طالب کے بارے میں یہ کیسے نہ کہوں۔ علی قریش کے سر داروں میں سے ایک ہیں اور وہ نیزہ ہیں جس پر قریش قائم ہیں۔ علی میں بڑائی کی تمام علامات موجود ہیں۔" عقیل نے یہ سن کر

<sup>106</sup> الضاً - 3/2-348

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 327 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

کہا: "امیر المومنین! آپنے فی الواقع صلہ رحمی کی۔ "<sup>107</sup>

2۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جنگ صفین کے بعد جو خط شہر وں میں بھیجا، اس میں فرمایا: ہمارے معاملہ کی ابتدایوں ہوئی کہ ہم میں اور اہل شام میں مقابلہ ہوا۔ ظاہر ہے کہ ہمارااور ان کارب ایک، ہمارااور ان کا نبی ایک، ہماری اور ان کی اسلام کے متعلق دعوت ایک۔ اس معاملے میں نہ وہ ہم سے زیادہ تھے اور نہ ہم ان سے۔ صرف ایک معاملے میں ہم میں اختلاف ہوااور وہ تھاخون عثمان کا جبکہ ہم اس سے مری تھے۔ 108

5۔ جنگ صفین کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: "لو گو! آپ لوگ معاویہ کی گورنری کو ناپیند مت کریں۔ اگر آپ نے انہیں کھو دیاتو آپ دیکھوگے کہ سر اپنے شانوں سے اس طرح کٹ کٹ کر گریں گے جیسے حنظل کا کھل اپنے درخت سے ٹوٹ ٹوٹ کر گرتاہے۔"<sup>111</sup>

6۔ یزید بن اصم کہتے ہیں کہ جب علی اور معاویہ کے در میان صلح ہو گئ تو علی اپنے مقتولین کی جانب نکلے اور فرمایا: "یہ لوگ جنت میں ہوں گے۔" پھر معاویہ کے مقتولین کی طرف چلے اور فرمایا: "یہ لوگ بھی جنت میں ہوں گے۔ (روز قیامت) یہ معاملہ میرے اور

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> ابن عساكر ـ 42/416

<sup>108</sup> سيد شريف رضي - نهج البلاغه - خط نمبر 58

<sup>109</sup> ابن عساكر -42/170

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>طبري **-** 357-357

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>ابن البي شيبه - المصنف - 14/38850

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

معاویہ کے در میان ہو گا۔ فیصلہ میرے حق میں دیا جائے گا اور معاویہ کو معاف کر دیا جائے گا۔ مجھے میرے حبیب رسول اللہ صلی اللہ عليه وسلم نے اسی طرح بتایا تھا۔ "<sup>112</sup>

ان تفصیلات سے معلوم ہو تاہے کہ ان حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما میں ذاتی نوعیت کا کوئی اختلاف نہ تھا۔ دونوں میں صرف اسٹریٹجی پر اختلاف تھا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ باغیوں کی قوت کو اچھی طرح کچل دیا جائے جبکہ حضرت علی ر ضی اللّٰہ عنہ کا خیال بیہ تھا کہ اگر ان باغیوں سے اس وقت انقام لیا گیاتوان کے قبائل اٹھ کھڑے ہوں گے جس سے بہت بڑی خانہ جنگی پیدا ہو گی۔ باغی چونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حکومتی معاملات پر قبضہ کیے بیٹھے تھے،اس وجہ سے انہوں نے یوری کوشش کی کہ شام پر حملہ کر کے حضرت معاوبیہ رضی اللہ عنہ کی قوت کو ختم کر دیا جائے۔ اس کی وجہ سے جنگ صفین ہوئی جسے مخلص مسلمانوں نے بند کروادیا۔اس طرح سے باغیوں کا بیہ منصوبہ پاپیہ پیمبیل کو نہ پہنچ سکا۔

### فتنه خوارج

جنگ صفین کے بارے میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ اس جنگ میں جب حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کے مابین صلح ہو ئی تو ماغیوں کو بیہ امر سخت نا گوار گزرا۔ ان کے ایک گروہ نے حضرت علی سے علی الاعلان علیحد گی اختیار کر لی اور ان دونوں صحابہ کو معاذ اللّٰہ کا فر قرار دے کر ان کے خلاف اعلان جنگ کر دیا۔ حضرت علی اور ابن عباس رضی اللہ عنہم نے انہیں بہت سمجھایالیکن بیہ کسی طرح نہیں مانے۔انہوں نے مسلم آبادیوں پر حملے شروع کر دیے۔اس پر حضرت علی نے ان کے خلاف کاروائی کی جس سے ان کا زور ٹوٹ گیا۔ بعد میں اسی گروہ نے سازش کر کے حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کوشہید کر دیا۔

خوارج سے متعلق بھی بعض سوالات تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں پیدا ہوتے ہیں جو کہ یہ ہیں:

- 1. خوارج کسے بیداہوئے اور ہاغی جماعت میں گروینگ کسے ہوئی؟
  - 2. خوارج كانقطه نظر كياتها؟
  - حضرت على نے خوارج سے کیامعاملہ کیا؟
    - 4. خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نکلے؟

اب ہم ان سوالات کے جواب تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 329 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>ابن عساكر ـ 59/139

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### خوارج کیسے پیداہوئے اور باغی جماعت میں گروپنگ کیسے ہوئی؟

خوارج (واحد خارجی) کے بارے میں ایک مسئلہ یہ ہے کہ ان کی اپنی کوئی کتب موجود نہیں ہیں کیونکہ با قاعدہ کتب لکھے جانے کے زمانے (150/767 کے بعد) تک وہ ختم ہو چکے تھے۔ ان کے آغاز کے بارے میں زیادہ تر تفصیلات کا ماخذ وہی ابو مخنف ہے جو تاریخ طبری میں مسلسل ہمارے ساتھ ہے۔ یہ بات بہر حال معلوم و معروف ہے کہ ان کے بہت سے گروپ ہو گئے تھے جن میں سے ایک گروپ جو "اباضیہ" کہلا تا ہے، اب تک موجود ہے۔ اباضی خود کو خوارج سے الگ قرار دیتے ہیں اور یہ عمان، لیبیا اور الجزائر میں موجود ہیں۔ ان کی کتب میں بھی ہمیں خوارج کے ارتقاء سے متعلق کچھ زیادہ تفصیلات نہیں مل سکی ہیں۔ اس وجہ سے اس سلسلے میں کوئی حتی بات کہنا مشکل ہے۔

خوارج کے بارے میں جو روایات طبری میں بیان ہوئی ہیں، ان سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ گروہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ ہی کے زمانے سے باغی تحریک کا حصہ بن گیا تھا۔ یہ لوگ" قراء" کہلاتے تھے۔ قراء کا لفظ ان لوگوں کے بارے میں بولا جاتا ہے جو خاص کر قراءت کا فن سیکھیں اور دو سروں کو سکھائیں۔ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بہت عابدو زاہد قسم کے لوگ تھے اور نماز روزہ کے معاملے میں بڑے تشد دسے کام لیتے تھے۔ سجدوں کی کثرت سے ان کی پیشانیوں پر سیاہ نشان بن گئے تھے۔ عام طور پر ایسا ہو جاتا ہے کہ جو لوگ عبادت گزاری میں شدت پیند بن جائیں، وہ عام طور پر ان لوگوں کو حقارت کی نظر سے دیکھنے لگتے ہیں، جو دنیاوی کاموں میں مشغول ہوں۔ یہ رویہ جب پختگی اختیار کر جائے تو ایسے لوگ بات بات پر دوسروں کو جھڑ کتے ہیں، ان پر کفر، فسق اور گراہی کے فتوے عائد کرتے ہیں اور اپنے سواسب کو گمر اہ سمجھتے ہیں۔ انگریزی میں ایسے لوگوں کے لیے self-righteous اور کہ اوارے موجود ہیں، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ایسے لوگ اہل مغرب کے ہاں بھی پائے جاتے ہیں۔

خوارج سے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی متعد داحادیث بھی صحیح بخاری و مسلم میں نقل ہوئی ہیں۔ چند مثالیں پیش خدمت ہیں:
ابوسلمہ اور عطاء بن بیار، حضرت ابوسعیہ خدری رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور ان سے حروریہ (حرورہ کے خوارج) کے متعلق بوچھا کہ کیا آپ
نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کے متعلق کچھ سنا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: مجھے نہیں معلوم کہ یہ حروریہ کیا چیز ہے۔ میں نے رسول اللہ صلی
اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا ہے: "اس امت میں پچھ لوگ پیدا ہوں گے (یہ نہیں فرمایا کہ اس امت سے پیدا ہوں گے۔) آپ اپنی نمازوں کو ان
کی نمازوں کے مقابلے میں حقیر سمجھیں گے۔ یہ لوگ قرآن پڑھیں گے مگر اس طرح کہ ان کے حلق سے نیچ نہیں اترے گا۔ یہ لوگ دین سے
اس طرح نکل جائیں گے جینے تیر شکار سے آر پار ہو جاتا ہے اور شکاری اپنے تیر اور اس کے پھل کو اور اس کے پروں کو دیکھتا ہے اور شک کرتا ہے
کہ اس میں پچھ خون تو لگا ہوا ہے یا نہیں۔"

ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک باررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مال غنیمت تقسیم کررہے تھے کہ عبداللہ بن ذی الخویصرہ تمیمی آیا اور کہنے لگا: "اے اللہ کے رسول! عدل سے کام لیجے۔" آپ نے فرمایا: "تمہاری خرابی! اگر میں عدل نہ کروں گا تو اور کون کرے گا؟"

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: "مجھے اجازت دیجے کہ اس کی گردن اڑا دوں۔" آپ نے فرمایا: "اسے چھوڑ دیجے۔ اس کے ایسے ساتھی ہیں کہ آپ میں سے کوئی شخص، ان کی نماز کے مقابلے میں اپنی نماز کو حقیر سمجھے گا اور اپنے روزے کو ان کے روزے کے مقابلے میں حقیر سمجھے گا۔ یہ لوگ دین سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے اور اس کے پروں کو دیکھا جائے تو پچھ معلوم نہیں ہو تا ہے۔ پھر اس (تیرک) پھل کو دیکھا جائے تو معلوم نہیں ہو تا ہے (کہ یہ شکار کے اندر سے گزرا ہے) حالانکہ وہ خون اور گوبر سے ہو کر گزرا ہے۔ ان کی نشانی یہ ہوگی کہ ان میں ایک ایسا آدمی ہو گا جس کا ایک ہاتھ یا ایک چھاتی، عورت کی چھاتی کی طرح ہوگی۔ یا فرمایا کہ گوشت کے لو تھڑے کی طرح ہوگی۔ یا فرمایا کہ گوشت کے لو تھڑے کی طرح ہوگی کہ ان میں خانہ جنگی کے وقت نکلیں گے۔" ابو سعید کہتے ہیں: "میں گواہی دیتا ہوں کہ جب حضرت علی نے ان لوگوں کو قتل کیا تو میں ان کے پاس تھا۔ اس وقت (ان کے سامنے) ایک شخص اس صورت کا لایا گیا جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمایا تھا۔ انہی کے متعلق کی قریت میں طعنہ زنی کرتے ہیں۔"

ان احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ خوارج کا یہ سیلف رائچیں (Self-Righteous) گروپ عہد رسالت میں بھی موجود تھا۔ ان لوگوں کی خصوصیت یہ تھی کہ یہ بہت زیادہ عبادات کرتے تھے اور اس بنا پر ایک نوعیت کے تکبر کا شکار تھے۔ یہ خود کو اتنا حق پرست سبجھتے تھے کہ اپنے مقابلے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی معاذ اللہ ناانصافی کرنے والا سبجھتے تھے۔ تاہم آپ نے اس وجہ سے ان کے خلاف کوئی کاروائی نہیں کی کہ اب تک انہوں نے کسی جرم کا ارتکاب نہیں کیا تھا۔ محسوس ہوتا ہے کہ ان خوارج کے پچھ ساتھیوں کو حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے بعض جرائم کی وجہ سے سزائیں دی تھیں، جس کے سبب یہ آپ کے خلاف ہو گئے تھے۔ موجودہ دور کے لیبیا کے اباضی عالم سلیمان البارونی نے عبداللہ بن اباض (خوارج کی ایک پارٹی کے لیڈر، جن کے نام سے اباضی فرقہ موسوم ہے) کا عبدالملک بن مروان ایک خطابی کتاب "مختصر تاریخ الاباضیہ" میں نقل کیا ہے۔ اس خط میں ابن اباض نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ سے متعلق لکھا ہے:

پھر انہوں (عثمان) نے ایسے نئے امور ایجاد کیے، جب پر ان کے پہلے دوساتھیوں (ابو بکر وعمر) نے عمل نہ کیا تھا اور نہ ہی ان لو گوں نے، جنہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ دیکھا تھا۔ جب اہل ایمان (یعنی باغیوں) نے ان نئی باتوں کو دیکھا توان (عثمان) کے پاس آئے اور ان سے بات کی اور انہیں کتاب اللہ اور پہلے سے چلی آر ہی سنت کی طرف توجہ دلائی۔ اس پر انہوں نے ان پر سختی کی کہ وہ انہیں اللہ کی آیات کی طرف توجہ کیوں دلاتے ہیں اور انہیں قوت سے پکڑا۔ ان میں سے جسے چاہا، مارا اور جسے چاہا، جیل میں ڈال دیایا پھر جلاوطن کر دیا۔ 114

ان باغیوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پریہ تہمت لگائی کہ آپ نے کتاب اللہ اور سنت رسول کی طرف یاد دہانی کی وجہ سے ان کے خلاف کاروائی کی تھی حالا نکہ اگر آپ ایسے ہوتے تو پھر اس وقت زیادہ شدت سے کاروائی کرتے جب ان باغیوں نے مدینہ کے گر د گھیر ا ڈالا تھا۔ اس کے برعکس آپ نے ہمیشہ ان کے ساتھ حسن سلوک کیے رکھا، یہاں تک کہ ان کے ہاتھوں جان دے دی مگر ان کے

-

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>113</sup> بخاری - کتاب استتابة المرتدین - حدیث 6534 and 6534 -

www.scribd.com (ac. 3 Oct 2011) -24 أابوالربيع سليمان الباروني، مختصر تاريخ الاباضيه، ص24- (1011) www.scribd.com

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

خلاف کاروائی نہ کی۔ عبداللہ بن اباض کے اس خط سے ظاہر ہو تاہے کہ خوارج کی بغاوت کی وجہ یہ تھی کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے ان کے بعض ساتھیوں کو سزادی تھی۔ بہر حال یہ گروہ باغیوں کا حصہ بنار ہااور جنگ جمل اور جنگ صفین میں ان کے ساتھ شریک ر ہا۔ اس وقت تک ان کی کوئی علیحدہ شاخت نہیں تھی بلکہ یہ اسی باغی تحریک کا حصہ تھا۔ جنگ صفین میں جب صلح کی گفت وشنید ہونے لگی تو بیہ منظر عام پر آئے۔ ظاہر ہے کہ کوئی گروہ ایک دم نہیں بن جاتا۔ بیہ گروہ بھی ایک دم ہی نہیں بناہو گابلکہ طویل عرصے سے اس کی منصوبہ بندی کی جارہی ہو گی۔اس سے معلوم ہو تاہے کہ یہ باغی پارٹی کے اندر ایک پارٹی تھی جو الگ سے موجو د تھی لیکن جنگ صفین کے خاتمے پر ظاہر ہو گئی۔ بعض روایات سے اندازہ ہو تاہے کہ باغیوں کے اندر بیہ تقسیم خفیہ طور پر جنگ جمل کے بعد ہی وجو د میں آگئی تھی۔سیف بن عمر کی روایت کے مطابق جب حضرت علی رضی اللّٰد عنہ نے جنگ جمل کے بعد بھر ہ کے خزانے سے فوجیوں کو تنخواه دی توانهی باغیوں کو سخت نا گوار گزرا کیونکہ وہ خو دیورے مال پر قبضہ کرناچاہتے تھے۔ ایک راوی راشد کا بیان ہے:

حضرت علی رضی اللہ عنہ کا اصول تھا کہ وہ کسی بھا گتے ہوئے اور زخمی کو قتل نہ کرتے تھے،نہ کسی کا پر دہ فاش کرتے تھے اور نہ کسی کامال لیتے تھے۔ کچھ لوگوں نے کہا: " ہیربڑے تعجب کی بات ہے کہ ان لوگوں کاخون تو ہمارے لیے حلال ہے اور ان کا مال حرام۔ " حضرت علی نے یہ سن کر فرمایا: "یه تمهارے بھائی ہیں۔ جس نے ہم سے تعرض نہ کیا (یعنی غیر جانبدار رہا)، وہ ہمارا حصہ ہے اور ہم اس کا حصہ ہیں۔ جو شخص ہمارے مقابلے میں قتل ہوا، وہ ہماری جانب سے ابتداء کے باعث ہوا، اس لیے ان کے مال کاخمس (1/5) نہیں لیا جاسکتا۔" اسی وقت سے وہ لوگ، جو بعد میں خارجی ہو گئے تھے، حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف ساز شیں کرنے لگے۔ <sup>115</sup>

مالک الاشترکی اس تقریر سے یارٹی کے اندر اس یارٹی کی نوعیت کا اندازہ ہو تا ہے۔ یہ تقریر موصوف نے انہی خارجیوں کے سامنے کی

تم لو گوں کو دھو کہ دیا گیا اور واللہ! تم دھوکے میں مبتلا ہو گئے۔ تتہمیں (صفین میں) جنگ بندی کی دعوت دی گئی، تم نے فریب میں آکر اسے قبول کرلیا۔ اے سیاہ پیشانیوں والو! ہم تو تمہاری نمازیں دیکھ کریہ سمجھتے تھے کہ تمہیں دنیاسے کوئی غرض نہیں۔تم جو یہ عبادات کر رہے ہو، اللہ عزوجل کی ملا قات کے شوق میں کر رہے ہو، لیکن اب تمہارے فرارسے بیہ ظاہر ہوا کہ تم دنیا کی طلب میں موت سے بھا گناچاہتے ہو۔ افسوس صد افسوس! اے بڑے بڑے جبے پہننے والو! آج کے بعد تم ہمیشہ دورایوں پر چلتے رہو ہوگے اور ایک رائے پر تبھی متفق نہ ہوگے۔تم بھی ہمارے سامنے سے اسی طرح دفع ہو جاؤ جیسے ظالم قوم (یعنی اہل شام) دور ہو گئی ہے۔ 116

ابو مخنف نے بڑازور لگایا ہے کہ جنگ صفین میں صلح کے "جرم" کاساراملبہ اسی خارجی یارٹی پر ڈال دیا جائے حالانکہ حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کی اپنی تقاریر اور خطوط سے واضح ہے کہ حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ خو د بھی صلح جاہتے تھے اور آپ کی جنگ صفین میں شرکت کا

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 332 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>طبر ی**پ** 160-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> ايضاً **-** 244-3/2

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

مقصد ہی ہے تھا کہ ان باغیوں کو کنٹرول کیا جائے۔ ابو مخنف کا کہنا ہے ہے کہ خارجیوں کے لیڈر مسعر بن فد کی تمہمی اور زید بن حصین الطائی نے حضرت علی سے بڑی بدتمیزی کی اور کہا:

علی! جب تہمیں کتاب اللہ کی دعوت دی جارہی ہے، تم اسے قبول کروورنہ ہم تہمیں اور تمہارے مخصوص ساتھیوں کو انہی لو گوں کے ہاتھوں میں دے دیں گے۔ یا پھر جو سلوک ہم نے (عثمان) ابن عفان کے ساتھ کیا، وہی تمہارے ساتھ کریں گے (یعنی تمہیں قتل کر دیں گے۔)^117

اگریہ روایتیں درست ہیں تو پھر ماننا پڑے گا کہ خوارج کے نزدیک حضرت علی رضی اللہ عنہ کی کوئی حیثیت نہ تھی اور وہ اینے زہد و تقوی کے زعم میں ان جلیل القدر صحابہ کو بھی اپنے سامنے کچھ نہ سمجھتے تھے۔ بہر حال ابو مخنف ان خوارج کے خلاف بھی متعصب ہے کیونکہ باغیوں کے ان دونوں فر قوں میں بعد میں زبر دست نفرت پیداہو گی۔

#### خوارج كانقطه نظر كياتها؟

ابو مخنف کی روایت کے مطابق ان خوارج کی بغاوت کی بنیاد ان کا بہ نقطہ نظر تھا کہ قر آن مجید کے مطابق باغیوں سے اس وقت تک جنگ کی جائے جب تک کہ وہ توبہ نہ کرلیں یا پھر بالکل ہی ختم نہ ہو جائیں۔ حضرت علی نے چو نکہ حضرت معاوبیر رضی اللہ عنہماسے صلح کر لی تھی، اس وجہ سے انہوں نے قر آن کی خلاف ورزی کی۔ قر آن کی خلاف ورزی کرنا گناہ کبیرہ ہے اور ایسا کرنے والا کا فر ہو جاتا ہے۔اس طرح سے علی اور معاوبیر ضی اللہ عنہما، معاذ اللہ دونوں ہی کا فرہو گئے۔ان خوارج نے جس آیت کی بنیادیر اپنے نقطہ نظر کی بنیادر کھی تھی،وہ ہے:

وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْر اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ.

اگر اہل ایمان میں سے دو گروہ آپس میں لڑیڑیں توان کے در میان صلح کروا دیا تیجیے۔ پھر اگر ان میں سے ایک گروہ دوسرے کے خلاف سرکشی کرے تواس سرکشی کرنے والے سے جنگ تیجیے یہاں تک کہ وہ اللہ کے امر کی طرف لوٹ آئے۔ پھر اگر وہ پیٹ آئے توان دونوں کے در میان عدل کے ساتھ صلح کروادیجیے۔اور انصاف کیا کیجے کیونکہ اللہ انصاف کرنے والوں کو پیند کرتاہے۔(الحجرات 49:9)

خوارج اس آیت کامطلب بیر اخذ کرتے تھے کہ جو گروہ بغاوت کرے، اس سے جنگ کرنا قر آن کی روسے فرض ہے اور اس کے علاوہ کچھ اور کرنا جائز نہیں ہے بلکہ قر آن کی مخالفت کی وجہ سے کفر ہے۔ چو نکہ معاویہ نے بغاوت کی تھی، اس وجہ سے علی پر لازم تھا کہ وہ ان سے جنگ کرتے۔ اب چونکہ انہوں نے ایبانہیں کیا بلکہ دو فیصلہ کرنے والے تھکم مقرر کر دیے ہیں، اس وجہ سے انہوں نے تھکم قر آنی کی خلاف ورزی کی ہے جس کے باعث وہ نعوذ باللہ کا فر اور دائرہ اسلام سے خارج ہو گئے ہیں۔ اس کے برعکس حضرت علی اور

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 333 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> اي**ضاً -** 243-3/2

عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہم کاموقف بیہ تھا کہ حکم مقرر کرنااس آیت کریمہ میں صلح کروانے کے حکم سے متعلق ہے اور حضرت علی نے اللہ کے کسی حکم کی خلاف ورزی نہیں کی۔

خوارج کانقطہ نظریہ تھا کہ قر آن کے ایک تھم کی خلاف ورزی بھی گناہ کبیرہ ہے اور گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرنے والا کا فراور دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔ اس کے برعکس عام مسلمانوں کانقطہ نظریہ تھا کہ گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرنے والا گناہ گار ضرور ہوتا ہے مگر کا فر نہیں ہوتا۔ خوارج اسی نقطہ نظر کی بنیاد پر کثرت سے مسلمانوں پر کفر کا فتوی عائد کیا کرتے تھے۔ بہت مرتبہ ایساہوتا تھا کہ وہ اپنے کسی لیڈر کو گناہ کبیرہ کے ارتکاب پر کفر کا مرتکب قرار دے دیا کرتے تھے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلتا کہ ان کی اپنی جماعت فرقوں میں تقسیم ہوتی جلی گئی۔ 118 سی وجہ سے آپس میں لڑنے گے اور بالآخرروئے زمین ان کے وجو دسے خالی ہوگئی۔

آیت کریمہ پر غور کیا جائے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ٹھیک ٹھیک اس آیت پر عمل کیا تھا اور فاََصْلِحُوا بَیْنَهُمَا کے تحت اصلاح کی کوشش کی تھی۔ آپ نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کو انہیں قائل کرنے کے لیے بھیجا اور پھر خود تشریف لے گئے لیکن خوارج نے آپ کی کسی وضاحت کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ اس کی وجہ یہی تھی کہ یہ حضرات کسی طرح ماننا ہی نہ چاہتے تھے اور ہر صورت میں فتنہ وفساد پھیلانا چاہتے تھے۔

یہ بالکل اس کہانی کا سامعاملہ تھا جس میں ایک بھیڑ ہے نے پانی پیتے ہوئے ایک بھیڑ کے بیچ کو دیکھا تو اسے کھانے کی ٹھانی۔ کہنے لگا:
"تم پانی گندا کر کے میری طرف کیوں بھیج رہے ہو؟" اس نے جو اب دیا: "جناب! پانی تو آپ کی طرف سے آرہا ہے۔" بھیڑیا بولا:
"تم نے مجھے بچھلے سال گالیاں کیوں دی تھیں؟" اس نے جو اب دیا: "جناب! میری عمر تو ابھی چھ ماہ ہے۔" بھیڑیا بولا: "پھر تمہاری ماں ہوگی جس نے مجھے گالیاں دی ہوں گی۔" یہ کہ کر اس نے بھیڑے کے بیچ پر حملہ کر دیا اور اسے چیر پھاڑ کر کھا گیا۔ خو ارج کا معاملہ بھی بہی تھا۔ انہوں نے چو نکہ فتنہ و فساد کی ٹھان رکھی تھی، اس وجہ سے وہ کسی بھی دلیل سے قائل نہیں ہونے والے تھے اور انہوں نے ہر صورت میں کوئی نہ کوئی بہانہ بناکر جنگ کرنا تھی لیکن مسلہ یہ تھا کہ ان کے مقالیا چیر کوئی بھیڑ کا بچے نہیں تھا بلکہ شیر خدا علی رضی اللہ عنہ تھے۔

خوارج دیگر باغیوں سے الگ کیوں ہوئے ؟اس پر ہمیں تاریخ کی کتب میں سے کچھ نہیں مل سکا۔ یہ محسوس ہو تاہے کہ باغیوں کے مابین مفادات کی جنگ ہو گئی ہو گئ، جس کی وجہ سے یہ الگ ہو گئے۔ اس کے بعد انہوں نے اپنا فلسفہ گھڑ لیا۔ مز اج کے اعتبار سے چو نکہ یہ بالکل ہی اکھڑ قشم کے متکبر بدو تھے، اس وجہ سے انہوں نے کسی چالبازی کی بجائے سید ھی سید ھی خود کش جنگ چھیڑی اور اس میں

عبد صحابہ اور جدیدذ ہمن کے شبہات Page 334 of 507

Fazal ur Rahman. Revival and Reform in Islam. P 36. London: One World Publications (2006)

#### اجماعی خو د کشی کرلی۔

#### حضرت علی نے خوارج کے ساتھ کیاسلوک کیا؟

ابو مخنف نے جو واقعات بیان کیے ہیں، ان کے مطابق خوارج کے پچھ سر کر دہ لیڈر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور ان سے مطالبہ کیا کہ آپ نے معاویہ سے صلح کا معاہدہ کرکے گناہ کبیرہ کا ارتکاب کیا ہے۔ اس پر توبہ کیجیے اور جنگ دوبارہ شروع کیجیے۔ ہم آپ کے ساتھ مل کر لڑیں گے۔ حضرت علی نے اس سے انکار کر دیا اور فرمایا کہ ہم معاہدہ کر پچکے ہیں، جس کی خلاف ورزی کسی صورت میں جائز نہیں ہے۔ اس پر ان خوارج نے کہا کہ اگر آپ اس معاہدہ کرنے کے گناہ سے توبہ نہ کریں گے تو ہم آپ سے جنگ کریں گے۔ یہ کہ کروہ "لا حکم الا اللہ" کا نعرہ لگاتے چلے گئے۔ 119

اس وفت تک خوارج عام مسلمانوں میں مل جل کر رہتے تھے۔ ایک مرتبہ حضرت علی رضی اللہ عنہ خطبہ دینے کھڑے ہوئے تومسجد کے مختلف کونوں سے "لا حکم الا اللہ" کی صدائیں بلند ہوئی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اس کے جواب میں اپنی پالیسی کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا:

اللہ اکبر! یہ ایک حق کلمہ (لا حکم الا اللہ) ہے جس کے ذریعے باطل کا ارادہ کیا جارہا ہے۔ جب تک آپ لوگ ہمارے ساتھ ہیں، میری جانب سے آپ کے لیے تین فیطے ہیں: اول یہ کہ ہم آپ کو اس وقت تک مسجد میں آنے سے نہ رو کیں گے، جب تک آپ مسجد میں اللہ کا ذکر کرتے رہیں گے۔ (دوسرے یہ کہ) جب تک آپ ہم سے گے۔ (دوسرے یہ کہ) جب تک آپ ہم سے جنگ نہیں کریں گے۔ 120 جنگ کی ابتدانہ کریں گے، ہم آپ سے جنگ نہیں کریں گے۔ 120

یہ روایت طبری نے ابو مخنف کے علاوہ اور ذرائع سے بھی بیان کی ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی پالیسی یہی تھی۔ جب فیصلے کے لیے حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ روانہ ہوئے تو خوارج نے باہمی مشورے سے عبداللہ بن وہب الراسبی کو اپناامیر بنالیا۔ ان کے نزدیک بیہ شخص پانچواں خلیفہ راشد کہلا تا ہے۔ اس کے بعد انہوں نے اپنی قوت کو منظم کر کے مدائن کارخ کیا جو کوفہ کے شال میں واقع ہے۔ یہاں ان کی مدائن کے گور نر سعد بن مسعود سے جھڑ پ بھی ہوئی اور اس کے بعد بیہ نہروان کے علاقے میں اکھے ہوگئے۔ بھر ہ کی خارجی جماعت بھی ان سے آملی۔

اس دوران باغی تحریک کے بقیہ عناصر شام پر دوبارہ حملے کی منصوبہ بندی کررہے تھے۔بقول ابومخنف کے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے خوارج کو خطوط بھی لکھے اور انہیں شام پر حملے کی ترغیب دی لیکن انہوں نے ایسا کرنے سے انکار کر دیا۔ حضرت علی کاجو کر دار ہم اوپر

عهد سحابه اور جديد ذ بمن كے شبهات Page 335 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>طبری **-** 269-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> ايضاً **-** 3/2-270

بیان کر چکے ہیں، اس سے یہ بات بہت بعید ہے کہ آپ کے نزدیک اہل شام کامقابلہ، ان باغیوں کے مقابلے سے زیادہ اہم تھا۔ یقینی طور پر باغی عناصر ہی شام پر حملہ کرنا چاہتے تھے کیونکہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ان کے عزائم میں اب بھی سب سے بڑی ر کاوٹ تھے۔ ابو مخنف ہی کا بیان ہے کہ بہت کم لوگ شام پر حملے کے لیے تیار ہوئے۔ بالآخر غلاموں، آزاد کر دہ غلاموں اور بالکل ہی نوجوان لڑکوں کو ملاکر 57000 کالشکر تیار ہوا۔ 121

اس دوران خارجیوں نے جنگی کاروائیاں شروع کر دیں۔انہوں نے ایک صحابی حضرت عبداللہ بن خباب رضی اللہ عنہ کو پکڑلیا اور ان سے حضرت ابو بکر، عمر، عثمان اور علی رضی اللہ عنہم کے بارے میں رائے طلب کی۔انہوں نے ان سب حضرات کی تعریف کی توانہیں شہید کر دیا۔ ان کے ساتھ ان کی ایک لونڈی بھی تھی جو حاملہ تھی۔ اسے شہید کر کے اس کا پیٹ چاک کر دیا۔ ان خوارج کے زہدو تقوی کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ انسان کا قتل ان کے نزدیک کوئی اہمیت نہ رکھتا تھالیکن بقیہ معاملات میں یہ بڑے مختاط تھے۔ ایک جگہ ایک درخت سے محبور گری توایک خارجی نے اسے منہ میں ڈال لیا۔ اس کے ساتھی نے ٹوکا کہ یہ محبور لینا تمہارے لیے حرام ہے۔ اس نے منہ سے محبور نکال بھینی اور اپناہاتھ بھی کاٹ دیا۔ایک جگہ ایک غیر مسلم کا خزیر چرتا دیکھا تواسے ایک خارجی نے مار دیا۔ دوسروں نے اسے تعبیہ کی تواس نے جاکر اس کے مالک سے معافی مائی۔ <sup>122</sup> اس کر دار کے لوگ اب بھی ہمارے ہاں نظر آتے ہیں جو دوسروں نے اسے تعبیہ کی تواس نے جاکر اس کے مالک سے معافی مائی۔ میں زہدو تقوی کابڑا اہتمام کرتے ہیں۔

حضرت عبداللہ بن خباب کی شہادت کا من کر حضرت علی نے ان خوارج کا مقابلہ کرنے کا فیصلہ کر لیا۔ آپ نے قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہم کی سرکر دگی میں ایک فوج خوارج کی طرف بھیجی۔ انہوں نے بھی براہ راست حملہ کرنے کی بجائے پہلے خوارج کو دعوت دی کہ وہ قاتلین کو ان کے حوالے کریں اور توبہ کرکے مسلمانوں سے آملیں لیکن خوارج نے انکار کر دیا۔ اس کے بعد حضرت ابوابوب انصاری اور حضرت علی رضی اللہ عنہمانے بھی انہیں سمجھانے کی بہت کوشش کی لیکن یہ کسی طرح نہ مانے۔ اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ایک سفید جھنڈ اکھڑ اکر کے اعلان کیا کہ جو شخص جنگ کیے بغیر اس جھنڈ ہے کے پنچ آ جائے، اسے امان حاصل ہوگی اور جو یہاں سے نکل کر کو فیہ یامد ائن چلا جائے، اسے بھی امان حاصل ہوگی۔ متعدد خوارج نے اس آ فرسے فائدہ اٹھا کر امان حاصل کی۔ خوارج کی کل تعداد محض چار ہز ارتھی جن میں سے اب 2800 آدمی عبداللہ بن وہب الراسبی کے ساتھ رہ گئے تھے۔ انہوں نے جان خوارج کی کی لیکن مالآ خر مارے گئے۔

جنگ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے خوارج کے چار سوز خمیوں کی مرہم پٹی کروائی اور انہیں ان کے قبائل میں بھیج دیا۔ آپ نے

عبد صحابہ اور جدیدذ بمن کے شبہات Page 336 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> الينياً - 3/2-277

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> الي**ضاً -**280 - 3/2

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> اي**ضاً -** 3/2-285

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ان کامال واسباب بھی واپس کر دیا۔ اس سے زیادہ اچھاسلوک شاید ہی کسی نے باغیوں سے کیاہو گا۔

اس کے بعد مین اسٹر یم باغی لیڈروں نے ایک مرتبہ پھر شام پر جملے کا ارادہ کیا اور فوج کو لشکر گاہ میں مقیم رہنے کی ہدایت کی لیکن لوگ اہل شام کا مقابلہ نہ کرنا چاہتے تھے چنا نچہ وہ آہتہ آہتہ کھسکنا شروع ہو گئے اور چند سر داروں کے سوالشکر گاہ خالی ہو گئی۔ 124 اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عام لوگ اہل شام کو مسلمان سمجھتے تھے اور ان باغیوں کے لیے شامیوں سے جنگ کو درست نہ سمجھتے تھے۔ ابو مخنف نے اپنے الفاظ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبان سے کہلوا کر ان لوگوں کو بڑی لعن طعن کی ہے اور ان کا نوحہ کہا ہے کیونکہ انہی لوگوں کی وجہ سے باغی یارٹی کا مشن ناکام ہوگیا تھا۔

## خوارج سے جنگ کے نتائج کیا نکلے؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے شروع میں خوارج سے جنگ کرنے سے پر ہیز کیا تھا، اس کی وجہ وہی تھی کہ جنگ کے نتیج میں ان کے قبائل بغاوت نہ کر دیں۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے خوارج کو آخر تک ڈھیل دی اور جب کسی طرح ان کا معاملہ نہ سلجھا، توان سے جنگ کی۔ بہر حال جنگ کا نتیجہ وہی نکلاجس سے آپ بچناچاہ رہے تھے۔ طبری نے شعبی کا یہ بیان نقل کیا ہے:

جب حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اہل نہروان کو قتل کیا تو ایک بہت بڑی جماعت آپ کی مخالفت پر کمربستہ ہو گئی اور گردونواح میں ہر جانب بغاوتیں شروع ہو گئیں۔ بنو ناجیہ بھی مخالف بن گئے، اہل اہواز نے بھی بغاوت کر دی، بھرہ میں ابن الحضر می نے پہنچ کر ریشہ دوانیاں شروع کر دیں اور ذمیوں نے بھی خراج دینے سے انکار کر دیا۔ ایرانیوں نے حضرت سہل بن حنیف رضی اللہ عنہ ، جو وہاں کے گور نر تھے، نکال باہر کیا۔ حضرت علی نے ابن عباس رضی اللہ عنہم کو حکم دیا کہ (حضرت معاویہ کے بھائی) زیاد (بن ابی سفیان) کو ایران روانہ کر دو۔ حضرت ابن عباس کو فہ سے بھرہ آئے اور زیاد کو ایک بڑالشکر دے کر ایران روانہ کیا۔ زیاد نے اہل ایران کو خوب روند ااور انہوں نے بالآخر خراج ادا کیا۔

اگر ہم اس قبائلی ماحول کا تصور کریں تواس سے بات کو سمجھنے میں آسانی ہوگ۔ یہ روایت دنیا بھر کے قبائلی معاشر وں میں عام ہے کہ ہر قیمت پر اپنے قبیلے کے آدمی کا ساتھ دینا ہے خواہ وہ حق پر ہو یا باطل پر۔ چنانچہ ہم اپنے دور میں بھی دیکھتے ہیں کہ لوگ کوئی جرم جیسے قل، اغواوغیرہ میں ملوث ہوتے ہیں اور پھر اپنے قبیلے میں جاکر پناہ لے لیتے ہیں۔ پولیس اگر ان کے خلاف کوئی اقدام کر ناچاہے تو پورا قبیلہ ہی اس ملزم کی حمایت کے لیے اٹھ کھڑا ہو تا ہے اور پولیس، عدالت اور دیگر حکومتی اداروں پر دباؤڈال کر تفتیش کارخ کسی اور جانب پھیرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ قبائل تو کیا، موجودہ دور کی سیاسی پارٹیوں کا معاملہ بھی یہی ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ لوگ جرم کرتے ہیں اور عدالتیں انہیں سز اسناتی ہیں لیکن پارٹی کے کارکن عدالت کا گھیر اؤکر کے اس کے فیصلے پر عمل درآ مد نہیں ہونے دیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ابتدا میں باغیوں کے خلاف کاروائی نہ کی تھی کہ کہیں ان کے قبائل ان کی حمایت میں اٹھ نہ

الصا-290

عهد صحابه اور حدید ذبمن کے شبہات Page 337 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> ايضاً -290 ايضاً

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> اليضاً **-** 3/811

علوم اسلامیه پروگرام --- مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

کھڑے ہوں۔ پھر ان کے ایک گروہ "خوارج" نے حضرت علی کے خلاف بھی بغاوت کر دی اور لو گوں کی جان ومال کے لیے خطرہ بن گئے۔ جب حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ نے ان کے خلاف کاروائی کی توان کے قبائل اٹھ کھڑے ہوئے۔اس کے بعدیہ خوارج ہی تھے جنہوں نے سیدناعلی رضی اللہ عنہ کوشہید کیا۔اس کی تفصیل ہم بعد میں بیان کریں گے۔

خوارج کی مختلف یارٹیاں بنوامیہ اور بنوعباس کے زمانوں میں مسلسل بغاوت کرتی رہیں۔ تاریخ میں خوارج کی متعدد بغاوتوں کو ذکر ماتا ہے۔ انہوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں متعدد بغاوتیں کیں جن میں 57/677 کی بغاوت کافی بڑی تھی۔ حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما کے زمانے میں ان کے ساتھ آ ملے لیکن جلد ہی انہوں نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف اینے بغض کا اظہار کیا توابن زبیر نے ان سے براءت کا اعلان کر دیا۔ اس کے بعد ان خوارج نے مغربی ایران کے مختلف علا قوں کو اپنامر کز بنا لیا اور پہاڑوں میں حیب کر گوریلا جنگ جاری رکھی۔ یہاں سے بیہ شہروں پر حملہ کر کے لوٹ مار کرتے۔ انہوں نے 65/684 میں انہوں نے پھر بغاوت کی جسے حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمانے فرو کیا۔ 68/687 میں انہوں نے ایران میں بغاوت بریا کر دی جسے مصعب بن زبیر نے فرو کیا۔ 72/691 میں انہوں نے عبد الملک بن مروان کے خلاف بغاوت کی۔ <sup>126</sup>

خوارج کا نقطہ نظر یہ تھا کہ گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرنے والا کافر ہے۔ جو شخص بھی ان کے خیال میں گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوتا، اسے یہ بلا تکلف کا فر قرار دے کر اس سے جنگ شروع کر دیا کرتے تھے۔ان کے نز دیک سوائے ان کے گروپ کے ، پوراعالم اسلام کا فرتھا۔ یہ اپنے ساتھیوں کو بھی معاف نہ کرتے تھے بلکہ ذراسی غلطی پر انہیں بھی کا فر قرار دے دیا کرتے تھے۔اس طرح ان کی جماعت مختلف گروپوں میں تقسیم ہو گئی۔ حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہماکے زمانے تک ان کے بہت سے فرقے بن چکے تھے جن میں ازار قہ، صفاریہ اور اباضیہ نمایاں تھے۔ اباضیہ کے سوایہ سب بار بار حکومت کے خلاف بغاوت کرتے رہے ، جس کی وجہ سے ان کی قوت کمزوریڑ گئی اور دوصدیوں کے اندر اندریہ فرقہ ختم ہو گیا۔ اباضیہ نسبتاً اعتدال پیند تھے اور جنگ وجدال سے پر ہیز کرتے تھے،اس وجہ سے بیر باقی رہے اور آج تک بیہ موجو دہیں۔

اب ہم جنگ جمل، صفین، تحکیم اور خوارج سے متعلق سوالات کے جوابات کا مطالعہ کریکے ہیں۔ مناسب ہو گا کہ اب ہم مصر کی باغی یارٹی کی بقیہ تفصیلات سے متعلق سوالات کے جوابات حاصل کرنے کی کوشش کریں۔

# مصر کی باغی یار ٹی

ہم جانتے ہیں کہ شہادت عثمان کے وقت مصر باغی پارٹی کا مر کز بناہوا تھا۔ اس سیشن میں ہم ان کی اس مصری شاخ کے احوال کا مطالعہ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 338 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> الي*ضا*ً -94 ,75-57, 4/2-57 ,94

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### شہادت عثان کے بعد مصر میں کیا ہوا؟

جیبا کہ ہم اوپر واضح کر چکے ہیں کہ یہاں مصرسے مر اد فسطاط شہر ہے جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں کو فیہ اور بھر ہ کی طر زپر آباد کیا گیا۔ یہ اس وقت مصر کے صوبے کا دار الحکومت تھا اور اب یہ شہر ، موجو دہ قاہر ہ کا ایک حصہ بن چکاہے اور یہاں حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ کی بنائی ہوئی مسجد اب تک موجو دہے۔ قدیم مصر کے اور بھی شہر تھے جن میں اسکندریہ مصر کا قدیم دار الحکومت تھا مگر مسلمانوں کے زمانے میں یہ تمام شہر فسطاط کی چھاؤنی ہی سے کنٹر ول کیے جاتے تھے۔

آپ پڑھ چکے ہیں کہ کوفہ اور بھرہ کی طرح، فسطاط کو بھی باغیوں نے اپنامر کز بنالیا تھا اور ان کے جو گروہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو شہید کرنے کے لیے مدینہ آئے تھے، ان میں سب سے بڑا گروہ مصر ہی سے آیا تھا۔ مصر کے گورنر حضرت عبداللہ بن ابی سرح رضی اللہ عنہ تھے جنہوں نے لیبیاسمیت تیونس تک کا علاقہ فنح کر لیا تھا۔ جب انہیں باغیوں کے مدینہ پر حملے کی اطلاع ملی تو یہ اپنی فوج کے ساتھ مصر سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی مدد کے لیے نکلے لیکن ابھی راستے ہی میں تھے کہ خلیفہ کی شہادت کی اطلاع ملی۔

اوپر ہم محمہ بن ابی حذیفہ کا ذکر کر چکے ہیں۔ اس شخص کی پرورش حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے کی تھی اور اب بیہ بڑا ہو کر بغیر کسی اہلیت کے کسی بڑے عہدے کا طالب تھا۔ حضرت عثمان نے اسے مصر بھیجے دیا تاکہ بیہ یہاں رہ کر ایڈ منسٹریشن میں مہارت حاصل کرے لیکن اس نے ابن ابی سرح کے ساتھ سرکشی کارویہ اختیار کیا۔ انہوں نے اس کی شکایت حضرت عثمان کو کی لیکن اسے کوئی سزانہ دی۔ جب ابن ابی سرح مصرسے فوج لے کر نکلے تو ابن ابی حذیفہ نے مصرکی گور نری پر قبضہ کر لیا۔ بیہ ایک کھلی بغاوت تھی جس کے نتیجے میں مصر پر باغیوں کا اقتدار قائم ہو گیا تھا۔ ابن ابی سرح نے باغیوں کے علاقے میں واپس جانا مناسب نہ سمجھا اور شام میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس جا پہنچے۔ وہاں سے حضرت معاویہ اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ کے پاس جا پہنچے۔ وہاں سے حضرت معاویہ اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ مصرکی جانب فوج بھیجی اور ابن ابی حذیفہ کو قتل کر دیا۔

جنگ جمل سے پہلے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہما کو مصر کا گور نر مقرر فرمایا۔ یہ خزرج کے سر دار سے۔ نہایت ہی اعلی در جے کے منتظم اور مخلص مسلمان حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ کے بیٹے تھے اور اب قبیلہ خزرج کے سر دار سے۔ نہایت ہی اعلی در جے کے منتظم اور مخلص مسلمان سے دے۔ انہوں نے مصر جاکر حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت لی۔ صرف ایک علاقے "خربتا" کے دس ہز ار لوگوں نے ان سے قصاص عثمان کا مطالبہ کیا اور بیعت کا فیصلہ مو خرکیا۔ ان میں مسلمہ بن مخلد انصاری اور معاویہ بن خدت کرضی اللہ عنہما جیسے بزرگ انصاری صحابہ موجود ہے۔ قبیس رضی اللہ عنہ نے ان سے نرمی کی اور حسن سلوک سے کام لیا، اس طرح سے مصر کا معاملہ بڑی حد تک سلجھ گیا۔ طبری نے یہاں ہشام کلبی اور ابو مخنف کی روایت نقل کی ہے اور ان دونوں راویوں کا صحابہ سے بغض معلوم و معروف ہے۔ اس روایت میں انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک خط نقل کیا ہے جس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہے اور کھا ہے کہ انہوں میں انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک خط نقل کیا ہے جس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہے اور کھا ہے کہ انہوں میں انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک خط نقل کیا ہے جس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہے اور کھا ہے کہ انہوں میں انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک خط نقل کیا ہے جس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہے اور کھا ہے کہ انہوں میں انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک خط نقل کیا ہے جس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہے اور کھا ہے کہ انہوں میں انہوں کے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ایک خط نقل کیا ہے جس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر تنقید ہے اور کی حدرت علی میں دوروں کیا کے دوروں کی اور میں انہوں کے دوروں کی کیا کہ کی دوروں کی دوروں کی دوروں کی دوروں کی کی دوروں کی کی دوروں کی کی دوروں کی دوروں کی دوروں کی دوروں کی دوروں ک

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات Page 339 of 507

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

نے بدعتیں نکالیں۔ 127 اس کے بعد انہی راویوں نے حضرت معاویہ اور قیس بن سعد رضی اللہ عنہم کے در میان خطو کتابت نقل کی ہے جس میں حضرت معاویہ، قیس بن سعد اور حضرت علی پر قتل عثمان کا الزام عائد کرتے ہیں اور حضرت قیس ان کی کر دار کشی کرتے ہیں۔ اس کے بعد انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ ہیں۔ اس کے بعد انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو قیس سے بد ظن کرنے کے لیے ان کے جانب سے اپنے نام ایک جھوٹا خط کھوا کر حضرت علی کو بھجوایا۔ اس خط میں حضرت قیس نے معاویہ رضی اللہ عنہماکے ساتھ شمولیت کا اعلان کیا ہے۔ اس خط کی وجہ سے حضرت علی نے قیس بن سعد کو مصر کی گور نری سے معزول کر دیا۔

ان روایات کے جھوٹا ہونے کے لیے یہی کافی ہے کہ اس کے راوی ہشام کلبی اور ابو مخنف جیسے لوگ ہیں۔ ان لو گول نے اپنی کمزوریوں پر پر دہ ڈالنے کے لیے اصحاب رسول کی کر دار کشی کی ہے۔ اوپر جو تفصیل دی گئ ہے، اس کی روشنی میں واضح ہے کہ یہ روایت جعلی ہے اور اس کاموجو دہشام کلبی یا ابو مخنف میں سے کوئی ایک ہے کیونکہ حضرت علی تو حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کے دست راست اور سب سے بڑے حمایتی تھے۔

حقیقت یہ تھی کہ باغی لیڈر مصر پر خود قبضہ کرنا چاہتے تھے جو کہ ان کی تحریک کام کزرہا تھا گریہاں قیس بن سعد رضی اللہ عنہما جیسے دانش مند اور ہوشیار گورنر کی وجہ سے انہیں اپنی دال گلتی نظر نہیں آرہی تھی۔ چنانچہ عین ممکن ہے کہ انہوں نے خود یہ سازش کی ہو اور قیس کی جانب خط لکھ دیا ہو۔ جعلی خطوط کے اس فن میں وہ پہلے سے ید طولی رکھتے تھے۔ اس کا مقصد اس کے سوااور پچھ نہ تھا کہ قیس بن سعد رضی اللہ عنہما کی جگہ ان باغیوں کے ساتھی محمد بن ابی بکر کو مصر کا گورنر لگوایا جاسکے اور پھر مصر میں جی بھر کر من مانی کی جا سکے۔ اس کے لیے انہوں نے بہانہ یہ بنایا کہ اگر قیس، معاویہ کے حامی نہیں ہیں تو پھر انہیں کہیے کہ خربتا کے ان دس ہز ار لوگوں سے جنگ کریں جنہوں نے بیعت نہیں کی ہے۔ واضح رہے کہ مصر میں باغیوں کے اقتدار کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ یہی خربتا کے دس ہزار لوگ تھے۔ انہی کہی اور ابو مخنف کی روایت کے مطابق جب حضرت علی رضی اللہ عنہ نے قیس کو ان لوگوں سے جنگ کا حکم دیا تو قیس نے جواب میں لکھا:

امیر المومنین! مجھے آپ کے حکم سے بہت تعجب ہوا ہے۔ کیا آپ مجھے ایسے گروہ سے جنگ کا حکم دے رہے ہیں، جو آپ کی حفاظت کر رہے ہیں اور آپ کے دشمنوں کوروکے ہوئے ہیں۔ اگر آپ ان سے جنگ کریں گے تو آپ کے دشمن ان کی حمایت کریں گے اور ان پر چڑھ دوڑیں گے۔ امیر المومنین! آپ میری بات تسلیم سیجھے، ان سے جنگ نہ سیجھے کیونکہ ان سے جنگ نہ کیجھے کیونکہ ان سے جنگ نہ کرنا کہتر ہے۔ والسلام۔ 128

ہمیں یقین ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ جبیباصاحب حکمت اور صاحب دانش ایسااقدام نہ کر سکتاتھا کہ جب کئی محاذ کھلے ہوں،وہاں

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات میر محابہ اور جدید ذنمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> الي**ضاً -** 3/2-167

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> الي**ضاً -** 173-3/2

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

ا یک اور محاذ کھول لیتا۔ خربتا کے لو گوں نے بغاوت نہ کی تھی، وہ صرف غیر جانبدار رہ کر باغیوں کو سز ادینے کا مطالبہ کر رہے تھے۔ ان کے خلاف لشکر کشی کا کوئی جواز نہ تھا۔ قیس بن سعد جیسے صائب الرائے شخص کی رائے بالکل درست تھی لیکن حضرت علی رضی اللہ عنہ ، کے ساتھ موجود باغیوں کو چین کسے آتا۔ انہیں سب سے بڑھ کر تکلیف یہ ہو گی کہ جس مصر میں انہوں نے اپنی تحریک کو پروان چڑھایا، وہ قیس کے ذریعے ان کے ہاتھوں سے نکل رہاہے۔ چنانچہ انہوں نے کسی نہ کسی مجبور کر کے قیس بن سعد کو معزول کر وایا اور ان کی جگہ محمد بن ابی بکر مصر کا گورنر لگوا دیا اور قیس کو ان کا ماتحت بنا دیا۔ قیس یہ بات بر داشت نہ کر سکے اور مصر چھوڑ کر مدینہ چلے آئے۔

طبری نے ایک اور بے سر ویاروایت یہاں نقل کی ہے کہ جب قیس مدینہ پہنچے تو مر وان اور اسو دبن ابی البختری نے انہیں ڈرایا د ھمکایا، جس کی وجہ سے وہ مدینہ چپوڑ کر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس آ گئے۔ اس پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے انہیں خط لکھا جس میں بہت ڈانٹا کہ بیتم نے کیا کیا۔اگرتم علی کی مد دایک لا کھ سواروں سے کرتے توجیحے اتنانا گوارنہ گزر تاجتنا کہ قیس جیسے ہوشیار شخص کو مدینہ سے نکال کرتم نے کیا ہے۔ <sup>129</sup>اس روایت کے جھوٹا ہونے کے لیے یہی کافی ہے کہ مروان تواس وقت مدینہ میں موجو د نہ تھے بلکہ اسی وقت مدینہ سے نکل گئے تھے جب شہادت عثانی کے فوراً بعد حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے گر د باغیوں نے گھیر اڈال ر کھا تھا۔ اس روایت کی سند بیر ہے: حدثنی عبد الله، عن یونس، عن الزهري۔اس کی سند میں وہی یونس بن بزید الایلی ہیں جو کہ سخت نا قابل اعتاد ہیں اور انہوں نے زہری سے عجیب وغریب روایتیں نقل کی ہیں۔ محدثین نے ان کے بارے میں جو تفصیلات بیان کی ہیں، باب 2 میں آپ ان کامطالعہ کر سکتے ہیں۔

# مصرمیں باغی یارٹی کاخاتمہ کیسے ہوا؟

ہشام کلبی اور ابومخنف کی روایت کے مطابق محمد بن ابی بکر نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے خط و کتابت کی اور یہ سلسلہ طویل عرصے تک جاری رہا۔ طبری کہتے ہیں کہ چونکہ عام لوگ ان خطوط کا سننا بر داشت نہیں کر سکتے، اس لیے ہم انہیں نظر انداز کرتے ہیں۔<sup>130</sup>اس سے معلوم ہو تاہے کہ ان خطوط میں ان غالی راویوں نے جی کھول کر حضرت معاویہ اور علی رضی الله عنہما کی کر دار کشی کی ہو گی، تبھی طبری جیسے انسان،جوہر طرح کی روایت نقل کر دیتے ہیں، نے بھی ان خطوط کو نقل کرنے سے احتر از کیا ہے۔

ہشام اور ابومخنف کی اپنی روایت کے مطابق محمد بن ابی بکرنے جاتے ہی خربتا کے ان غیر جانبد ارلو گوں کے خلاف جنگ چھیڑ دی۔اس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ پورامصراس کے خلاف ہو گیا۔ باغیوں نے اس کی مد د کے لیے مالک الاشتر کومصر روانہ کیا۔ اگر آپ نقثے کو دیکھیں تو اندازہ ہو گا کہ عراق سے مصر جانے کے لیے حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کے علاقے سے گزرنالازم تھا۔اشتر اسی علاقے سے گزرااور

<sup>130</sup> ال**يضاً -** 176-2/2

Page 341 of 507

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> اي**ضاً ـ**294-3/2

ایک غیر مسلم کے گھر قیام کیا۔اس نے اشتر کو زہر دے کر ہلاک کر دیااور اس طرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کابیہ قاتل اپنے انجام کو پہنچا۔ <sup>131</sup> اس کے سامان میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ایک جعلی خط ملاجس میں اسے اللہ کی تلواروں میں سے ایک تلوار قرار دیا گیا تھا۔ اس طرح باغیوں نے اپنی جعل سازی کے طفیل اس شخص کو حضرت خالد بن ولیدرضی اللہ عنہ کا درجہ دےر کھا تھا۔



سامى بن عبد الله الملعوّث: اطلس الخليفه على بن ابي طالب رضى الله عنه

حضرت معاویہ نے عمروبن عاص رضی اللہ عنہما کی سرکر دگی میں باغیوں کی سرکوئی کے لیے مصرایک فوج بھیجی۔ حضرت عمروبن عاص ہی وہ شخصیت ہیں جنہوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں مصرفتی کیا تھا۔ اس کے بعد طویل عرصے تک یہاں کے گور نر رہے اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں اسکندر یہ میں دومر تبہ بغاوت الٹھی تو آپ ہی نے اسے فرو کیا۔ اب آپ ایک مرتبہ پھر مصرفتی کرنے کے لیے نکلے لیکن اس مرتبہ آپ کے مقابلے پر وہی باغی پارٹی تھی۔ جلد ہی انہیں شکست ہوئی اور اس طرح چو تھی مرتبہ حضرت عمرورضی اللہ عنہ نے مصرفتی کیا۔ محمہ بن ابی بحر چھپتا پھر الیکن بالآخر پکڑا گیا۔ اس کی موت کے بارے میں اختلاف ہے: ابو محنف کی روایت کے مطابق اسے مار کر گدھے کی کھال میں بھر کر جلاد یا گیا جبکہ واقدی کی روایت کے مطابق یہ آخر دم تک لڑتا ہوا ابو محنف کی روایت کے مطابق یہ تخر دم تک لڑتا ہوا مارا گیا۔ 132 افسوس اس شخص پر کہ یہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے گھر پیدا ہوا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گھر اس نے بیدا ہوا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گھر اس نے پرورش پائی۔ اس کے بعد یہ باغیوں سے مل گیا اور اسے وہ گور نری بھی راس نہ آئی، جس کے لیے اس نے اپناسب پچھ داؤپر لگا دیا تھا۔ بہر حال اب چونکہ وہ اس جہان سے جا چکا ہے ، اس وجہ سے اس کا معاملہ اللہ تعالی کے سپر دکر دینا چا ہے۔ ہمارے یاس سوائے ان

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 342 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> الي**ضاً -** 296-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> ايضاً **-** 306-3/2

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

روایات کے،کسی کے جرم کو جاننے کا کوئی ذریعہ نہیں ہے اور روایات کی حیثیت آپ کے سامنے ہے۔

ابو مخنف نے یہاں بھی ایک جھوٹی روایت سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی طرف منسوب کر دی ہے کہ جب آپ کو محمد بن ابی بکر کی موت کی اطلاع ملی تو آپ حضرت عمرو بن عاص اور معاویہ بن خد تخرضی اللہ عنہماکے خلاف بدد عاکر تی رہیں۔ اگر آپ کو اپنے بھائی سے اتن ہی محد ردی ہوتی تو پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قصاص کے لیے آپ کیول نگلتیں ؟ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے البتہ یہ ضرور کیا کہ محمد بن ابی بکر کی اولاد کو اپنی کفالت میں لے لیا اور ان کے بیٹے قاسم بن محمد بن ابی بکر (107/726 ملی ایک بہت جلیل القدر عالم دین ہے۔ یہ سیدہ عائشہ ، ابن عباس ، ابن زبیر اور دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم کے شاگر دول میں نمایاں شھے اور ان کا شار مدینہ کے سات جلیل القدر فقہاء میں ہو تاہے۔ یہ بہت عبادت گزار شھے اور راتوں کورورو کر اپنے والد کے گناہ کی معافی کی دعا کیا کرتے تھے۔

مصر کی باغی پارٹی اس جنگ میں ماری گئی اور اس طرح سے باغیوں کے مصر چیپیٹر کا بھی خاتمہ ہو گیا۔ چونکہ ایساکر نے میں حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ نے غیر معمولی کر دار ادا کیا، اس وجہ سے باغیوں کی اگلی نسلوں نے آپ کو خاص نشانہ بنا یا اور آپ کی کر دار کشی کے ماص رضی اللہ عنہ نے غیر معمولی کر دار ادا کیا، اس وجہ سے باغیوں کی اجائزہ لیا جائے تو ان میں یہی ہشام کلبی، ابو محنف، سیف بن عمر یا واقد می جیسے لیے روایت محض ان باغیوں کا انتقام ہے کہ انہوں نے اپنی ناکامی سے جھنجلا کر حضرت عمر ورضی اللہ عنہ کر دار کشی کی روایتیں گھڑی ہیں۔

کی روایتیں گھڑی ہیں۔

# حضرت علی کی شہادت

## حضرت علی کیسے شہید ہوئے؟

مور خین اس بات پر متفق ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت خوارج کے ہاتھوں ہو گی۔ یہ وہی گروہ ہے جو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قاتلوں میں شامل تھا۔ بعد میں اس پارٹی میں اختلافات پیدا ہو گئے اور خوارج نے اپنی جماعت الگ بنالی۔ باغی پارٹی کے بقیہ ارکان بدستور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گر دو پیش میں موجو در ہے تاہم ان کی طاقت اب کمزور پڑچکی تھی۔

تین خارجی ابن ملجم، برک بن عبداللہ اور عمرو بن بکر تیمی اکٹھے ہوئے اور انہوں نے منصوبہ بنایا حضرت علی، معاویہ اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہم کوایک ہی رات میں قتل کر دیا جائے۔ انہوں نے اپنی طرف سے اپنی جانوں کو اللہ تعالی کے ہاتھ فروخت کیا، خود کش حملے کا ارادہ کیا اور تلواریں زہر میں بجھالیں۔ ابن ملجم کوفہ آکر دیگر خوارج سے ملاجو خاموشی سے مسلمانوں کے اندر رہ رہے تھے۔ اس کی ملا قات ایک حسین عورت قطامہ سے ہوئی، جس کے باپ اور بھائی جنگ نہروان میں مارے گئے تھے۔ ابن ملجم اس کے حسن پر فریفتہ ہو گیا اور اسے نکاح کا پیغام بھیجا۔ قطامہ نے نکاح کی شرط یہ رکھی کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو قتل کر دیا جائے۔ ایک خارجی شبیب نے ابن ملجم کوروکا بھی اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو قتل کر دیا جائے۔ ایک خارجی شبیب نے ابن ملجم کوروکا بھی اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو آئل کر لیا۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 343 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ awww.islamic-studies.info

اس نے نہایت ہی سادہ منصوبہ بنایا اور صبح تاریکی میں چھپ کر بیٹھ گیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ جب فجر کی نماز کے لیے مسجد کی طرف آرہے سے تواس نے آپ پر حملہ کر کے آپ کو شدید زخمی کر دیا۔ اس کے بقیہ دوساتھی جو حضرت معاویہ اور عمر ورضی اللہ عنہما کو شہید کرنے روانہ ہوئے تھے، ناکام رہے۔ برک بن عبداللہ، جو حضرت معاویہ کو شہید کرنے گیاتھا، انہیں زخمی کرنے میں کامیاب ہو گیالیکن انہوں نے اسے پکڑ لیا۔ حضرت عمر واس دن بھار تھے، اس وجہ سے انہوں نے فجر کی نماز پڑھانے کے لیے خارجہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ کو مقرر کیاتھا۔ خارجی عمر وبن مجر وبن عاص کے دھوکے میں خارجہ کو شہید کر دیا۔ اس کے بعد وہ گر فقار ہوا اور مارا گیا۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کو وفات سے پہلے بچھ وقت مل گیا جسے آپ نے اپنے بیٹوں کو وصیت کرنے میں صرف کیا۔ جا نکنی کے اس عالم میں بھی آپ نے جو باتیں ارشاد فرمائیں، وہ آب زرسے لکھنے کے لا کُق ہیں۔ یہاں ہم طبری سے چندا قتباسات پیش کررہے ہیں:

آپ نے حسن اور حسین رضی اللہ عنہما کو بلوایا اور ان سے فرمایا: "میں تم دونوں کو اللہ سے ڈرنے کی وصیت کرتا ہوں۔ دنیا کے پیچیے ہر گزنہ لگنا خواہ دنیا تم سے بغاوت ہی کیوں نہ کر دے۔ جو چیز تہمیں نہ ملے ، اس پر رونا نہیں۔ ہمیشہ حق بات کہنا، پتیموں سے شفقت کرنا، پریثان کی مد دکرنا، آخرت کی تیاری میں مصروف رہنا، ہمیشہ ظالم کے دشمن اور مظلوم کے حامی رہنا اور کتاب اللہ کے احکامات پر عمل کرتے رہنا۔ اللہ کے دین کے معاملے میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے مت گھبر انا۔

(تیسر سے بیٹے) محد بن حفنیہ سے فرمایا: "میں نے تمہار سے بھائیوں کوجو نصیحت کی، تم نے بھی سن کر محفوظ کرلی؟ میں تمہیں بھی وہی نصیحت کرتا ہوں جو تمہار سے بھائیوں کو کی ہے۔ اس کے علاوہ یہ وصیت کرتا ہوں کہ اپنے بھائیوں (حسن وحسین) کی عزت و تو قیر کرنااور ان دونوں کے اس اہم حق کو ملحوظ رکھنا جو تمہار سے ذمہ ہے۔ ان کی بات ماننا اور ان کے حکم کے بغیر کوئی کام نہ کرنا۔ "

پھر حسن و حسین سے فرمایا: "میں تم دونوں کو بھی محمد کے ساتھ اچھے سلوک کی وصیت کر تاہوں کیونکہ وہ تمہار ابھائی اور تمہارے باپ کا بیٹا ہے۔ تم یہ بھی جانتے ہو کہ تمہارا باپ اس سے محبت کر تاہے۔"

پھر خاص طور پر حسن رضی اللہ عنہ سے فرمایا: "میرے بیٹے! تمہارے لیے میری وصیت بیہ ہے کہ اللہ سے ڈرتے رہنا، نماز وقت پر ادا کرنا، زکوۃ کو اس کے مصرف میں خرج کرنا، وضو کو اچھی طرح کرنا کہ بغیر وضو کے نماز نہیں ہوتی اور زکوۃ نہ دینے والے کی نماز بھی قبول نہیں ہوتی۔ ہر وقت گناہوں کی مغفرت طلب کرنا، غصہ پینا، صلہ رحمی کرنا، جاہلوں سے بر دباری سے کام لینا، دین میں تفقہ حاصل کرنا، ہر کام میں ثابت قدمی دکھانا، قرآن پر لازمی عمل کرتے رہنا، پڑوسیوں سے اچھاسلوک کرنا، نیکی کی تلقین اور برائیوں سے اجتناب کی دعوت دیتے رہنا اور خود بھی برائیوں سے بچتے رہنا۔"

جب وفات کا وقت آیا تو پھریہ (قر آنی آیات پر مشمل) وصیت فرمائی: "بسم اللہ الرحمن الرحیم! یہ وہ وصیت ہے جو علی بن ابی طالب نے ک
ہے۔ وہ اس بات کی وصیت کر تاہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ اکیلاہے، اس کا کوئی شریک نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے
اور رسول ہیں، جنہیں اللہ تعالی نے ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا تا کہ وہ اس دین کو تمام ادیان پر غالب فرما دیں، خواہ یہ بات مشر کین کو
ناگوار گزرے۔ یقیناً میری نماز، میری قربانی، میری زندگی اور میری موت سب کچھ اللہ رب العالمین کے لیے ہے جس کا کوئی شریک نہیں۔ مجھے

عبد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اسی کا تھم دیا گیاہے اور میں فرمانبر دارلو گوں میں سے ہوں۔

حسن بیٹا! میں تمہمیں اور اپنی تمام اولا د اور اپنے تمام گھر والوں کو اللہ سے ڈرنے کی وصیت کرتا ہوں جو تمہارارب ہے۔اس بات کی وصیت کرتا ہوں کہ صرف اسلام ہی کی حالت میں جان دینا۔ تم سب مل کر اللہ کی رسی کو مضبوطی سے تھام لواور تفرقہ میں نہ پڑو۔ میں نے ابوالقاسم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا ہے کہ ایک دوسرے باہمی تعلق ر کھنا اور اصلاح کرتے رہنا نفل نمازوں اور روزوں سے بہتر ہے۔ اینے رشتے داروں سے اچھاسلوک کرنا، اس سے اللہ تم پر حساب نرم فرما دے گا۔ یتیموں کے معاملے میں اللہ سے ڈرنا، ان پریپہ نوبت نہ آنے دینا کہ وہ اپنی زبان سے تم سے مانگیں اور نہ ہی تمہاری موجو دگی میں پریشانی میں مبتلا ہوں۔اللہ سے ڈرتے رہنااور اللہ سے پڑوسیوں کے حقوق کے بارے میں بھی ڈر نا کیونکہ تمهارے نبی صلی الله علیہ وسلم کی نصیحت ہے۔۔۔۔ <sup>133</sup>

اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اور بھی بہت سی نصیحتیں فرمائیں جن میں خاص کر نماز، زکوۃ، جہاد، امر بالمعروف کی نصیحت تھی۔ معاشرے کے کمزور طبقات بیغی غرباءومساکین اور غلاموں کے بارے میں خاص وصیت فرمائی اور صحابہ کرام رضی الله عنهم کے بارے میں فرمایا:

تمہارے موجود ہوتے ہوئے کسی پر ظلم نہ کیا جائے۔ اینے نبی کے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرتے رہنا۔۔۔۔پشت و کھانے، رشتوں کو توڑنے اور تفرقہ سے بیجے رہنا۔ نیکی اور تقوی کے معاملے میں ایک دوسرے کی مد د کرنا اور نافرمانی اور سرکشی میں کسی کی مد دنہ کرنا۔ اللہ سے ڈرتے رہنا کیونکہ اللہ سخت عذاب دینے والا ہے۔اللہ تعالی تمہاری ،تمہارے اہل خاندان کی حفاظت کرے جیسے اس نے تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت فرمائی تھی۔ میں تمہیں اللہ کے سپر د کر تاہوں اور تم پر سلام اور اللہ کی رحمت جھیجنا ہوں۔ 134

حضرت علی رضی الله عنه کی وصیتیں الیی ہیں کہ پڑھنے والے کا دل بھر آتا ہے۔ان وصیتوں میں جوخط کشیدہ الفاظ ہیں،ان پر غور سیجیے تو معلوم ہو تاہے کہ دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم کے بارے میں آپ کی رائے کیا تھی؟ آپ نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو خاص کر اس بات کی تلقین فرمائی کہ صحابہ کرام کوساتھ ملایا جائے،ان سے تفرقہ نہ پیدا کیا جائے اورانہی کے ساتھ رہاجائے خواہ اس کے لیے انہیں کسی بھی قشم کی قربانی دینا پڑے۔ چنانچہ ہم جانتے ہیں کہ حضرت حسن نے یہی کیا اور قربانی کی ایک ایسی تاریخ رقم کی، جس پر ملت اسلامیہ قیامت تک فخر کرتی رہے گی۔

اینے قاتل کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کیاوصیت فرمائی، اسے بھی پڑھتے چلیے:

بنوعبدالمطلب! کہیں تم میری وجہ سے مسلمانوں کے خون نہ بہا دینا، اور یہ کہتے نہ پھرنا کہ امیر المومنین قتل کیے گئے ہیں (تو ہم ان کا انتقام لے رہے ہیں۔) سوائے میرے قاتل کے کسی کو قتل نہ کرنا۔ حسن! اگر میں اس کے وار سے مر جاؤں تو قاتل کو بھی ایک ہی وار میں ختم کرنا کیونکہ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 345 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> الي**ناً ـ** 352-3/2

<sup>134</sup> الضأ - 356-3/2

ایک وار کے بدلے میں ایک وار ہی ہوناچا ہیے۔اس کی لاش کو بگاڑنا نہیں کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ساہے کہ تم لوگ مثلہ سے بچوخواہ وہ باؤلے کتے ہی کا کیوں نہ ہو۔<sup>135</sup>

حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کی شہادت کے بعد حضرت حسن رضی اللّٰہ عنہ نے ابن ملجم کو طلب کیا تواس نے آپ کوایک آفر کی:

"كيا آپ مجھے ايك اچھاكام كرنے ديں گے؟ وہ يہ ہے كہ ميں نے اللہ ہے عہد كيا تھا اور ميں اسے ضرور پورا كرناچا ہتا ہوں۔ وہ عہد ميں نے حطيم (خانه كعبہ) كے قريب كيا تھا كہ ميں على اور معاويہ دونوں ہى كو ضرور قتل كروں گا يا خود اس كو شش ميں مارا جاؤں گا۔ اگر آپ چاہيں تو مجھے چھوڑ ديں تاكہ ميں معاويہ كو قتل كر دوں۔ ميں آپ سے اللہ كے نام پر وعدہ كرتا ہوں كہ اگر ميں انہيں قتل نہ كرسكايا قتل كر كے زندہ في گيا تو آپ كے پاس آكر آپ كے ہاتھ ميں اپناہا تھ دے دوں گا۔ "حضرت حسن نے فرمايا: "ميں اس كام كے ليے تہميں ہر گزنه چھوڑوں گا كہ تم آگ كو اور جھڑكاؤ۔ " 136

اس کے بعد آپ نے اسے قتل کر دیا۔ پھر لوگ اس کی لاش کو چٹ گئے اور اس کی بوٹیاں کر کے آگ میں ڈال دیں۔افسوس کہ اس معاملے میں وہ اتنے جذباتی تھے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی وصیت پر عمل نہ کر سکے۔

# حضرت علی کی شہادت کے وقت صحابہ کرام اور باغیوں کی حالت کیا تھی؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت صحابہ کرام تین حصوں میں تقسیم تھے:

1۔ ایک مختصر گروہ حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے ساتھ تھا، لیکن معاملات پر بڑی حد تک باغی چھائے ہوئے تھے۔ مخلصین میں حضرت ابن عباس، حسن، حسین، ابوایوب انصاری، زیاد بن ابی سفیان اور قیس بن سعد رضی اللّٰہ عنہم نمایاں تھے۔

2۔ صحابہ کرام کا بڑا گروہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا جن میں حضرت علی کے بڑے بھائی عقیل رضی اللہ عنہما بھی شامل تھے۔

3۔ تیسر اگروہ غیر جانبدار تھا۔ یہ مسلمانوں کے خلاف کسی کاروائی میں شریک نہ ہو ناچاہتے تھے اور حضرت علی کے گر د موجو د باغیوں کو پیند نہ کرتے تھے۔ ان میں حضرت سعد بن ابی و قاص اور عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم جیسے لوگ شامل تھے۔

دوسری طرف باغیوں کی قوت اب بڑی حد تک کمزور پڑ پھی تھی کیونکہ خوارج کی صورت میں ان کا ایک حصہ الگ ہو چکا تھا اور بقیہ باغیوں کے بڑے بڑے لیڈر جنگ جمل، صفین اور جنگ مصر میں مارے جا پچکے تھے۔ ضرورت اس امرکی تھی کہ صحابہ کرام کے تینوں گروپوں کو اکٹھا کر کے ان باغیوں پر ایک فیصلہ کن ضرب لگائی جاتی، جس سے ان کا زور ٹوٹ جاتا۔ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ پچھ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> ايضا

<sup>136</sup> ايضا

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

عرصہ مزید رہتے تو یہ کام کر گزرتے لیکن اللہ تعالی نے یہ سعادت آپ کے بیٹے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے لیے لکھ رکھی تھی جن کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ تعالی اس کے ذریعے کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ تعالی اس کے ذریعے مسلمانوں کے دو گروہوں میں صلح کروائے۔"137آپ نے چھ ماہ کے اندر اندر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اتحاد کر کے اپنے نانااور والد کے مشن کو پوراکر دیا۔ اس کی تفصیل آگے آر ہی ہے۔

#### حضرت علی کی شہادت پر صحابہ کے تاثرات کیا تھے؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت پر عالم اسلام میں کہرام مچ گیااور سب ہی صحابہ نے نہایت دکھ کااظہار کیا۔ یہاں ہم خاص طور پر ان صحابہ کے تاثرات پیش کررہے ہیں، جن پر باغی راویوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی مخالفت کاالزام عائد کیا ہے۔

حضرت معاویہ کو حضرت علی رضی اللہ عنہماکی شہادت کی خبر خودان پر حملہ آور ہونے والے خارجی نے دی۔ کہنے لگا: "میرے پاس الیی خبر ہے جس کے سننے سے آپ خوش ہو جائیں گے اور اگر میں آپ سے وہ خبر بیان کروں گا تو آپ کو بہت فائدہ پہنچے گا۔ "آپ نے فرمایا: "کاش! سے ایک کو ان پر قدرت نہ نصیب "بیان کرو۔ "وہ بولا: "آج میرے بھائی کے ایک کو قتل کر دیا ہو گا۔ "آپ نے فرمایا: "کاش! تمہارے بھائی کو ان پر قدرت نہ نصیب ہو۔ "138

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے جو مسائل پیش ہوتے تھے، وہ ان کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خط لکھ کر ان کی رائے مانگا کرتے تھے۔ جب ان کے پاس ان کی شہادت کی اطلاع پینجی تو فرمایا: "فقہ اور علم، ابن ابی طالب کی شہادت کے ساتھ چلا گیا۔"<sup>139</sup>

حضرت معاویہ کو جب حضرت علی رضی اللہ عنہماکی شہادت کی خبر ملی تورونے لگے۔ ان کی اہلیہ نے ان سے کہا: "آپ اب ان کے متعلق رور ہے ہیں جبکہ زندگی میں ان سے جنگ کر چکے ہیں۔" آپ نے فرمایا: "افسوس! تمہیں علم نہیں کہ آج کتنے لوگ علم و فضل اور دین کی سمجھ سے محروم ہو گئے ہیں۔" 140

ا یک مرتبہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بڑے اصرار کے ساتھ ضرار صدائی سے کہا: "میرے سامنے علی کے اوصاف بیان کرو۔" انہوں نے نہایت بلیخ الفاظ میں حضرت علی کی غیر معمولی تعریفیں کیں۔ حضرت معاویہ سنتے رہے اور آخر میں رو پڑے۔ پھر فرمایا:

عبد صحابه اور جدید ذ ائن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> بخاري - كتاب الفتن - حديث 6692

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>طبری - 357-40H/3/2

<sup>139</sup> ابن عبد البر - الاستيعاب في معرفة الاصحاب - 2/52

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>ابن كثير (1373-774/1302-701)- البدايه والنهايه -11/129 (تحقيق: الدكتور عبدالله بن محسن التركي) قاهره: دار ججر

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

"الله ابوالحن (علی) پررحم فرمائے، والله وہ ایسے ہی تھے۔" <sup>141</sup>

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کو جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کی خبر ایک لڑ کے نے دی تو آپ نے ایک شعر پڑھا: "وہ دور تھے، ان کی شہادت کی خبر ایک لڑ کالے کر آیا۔افسوس! کہ اس کے منہ میں کسی نے مٹی نہ بھر دی۔"<sup>142</sup>سیدہ،حضرت علی کے علم وفضل کی قائل تھیں اور متعدد موقعوں پر آپ سے کوئی مسّلہ یو چھا گیا توانہوں نے اسے حضرت علی کی طرف ریفر کرتے ہوئے کہا کہ اس معاملے میں علی بہتر حانتے ہیں۔ 143

#### حضرت علی کے دور میں فر قوں کاار تقاء کسے ہوا؟

حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے دور میں مسلمانوں کے اندر بعض فرقے پیدا ہوئے۔ مناسب رہے گا کہ یہ تفصیلات اسی دور کے جلیل القدر تابعی عالم میمون بن مهران رحمه الله (729-40/110/660) کی زبانی بیان کی جائیں۔ فرماتے ہیں:

(حضرت عثمان کی) شہادت کے بعد لوگ چار فر قول میں تقسیم ہو گئے۔ پھران میں مزید تقسیم کے نتیجے میں ایک اور فرقہ پیدا ہوااور اس طرح کل یا نچ فرقے پیدا ہوئے: (۱) شیعان عثمان۔ (۲) شیعان علی۔ (۳) مرجئہ۔ (۴) مسلمانوں کی اجتماعیت کے ساتھ رہنے والے۔ (۵) پھر جب حکمین مقرر ہوئے تو خوارج علیحدہ ہو گئے۔اس طرح یانچ فرقے بن گئے۔

جہاں تک شیعان عثان کا تعلق ہے یہ اہل شام اور اہل بھر ہ تھے۔ اہل بھر ہ نے کہا: ''حضرت عثان کے خون (کے قصاص) کا مطالبہ کرنے میں طلحہ و زبیر سے بڑھ کر کوئی نہیں ہے کیونکہ وہ اہل شوری تھے۔" اہل شام نے کہا: "(حضرت عثان کے خون کے قصاص) کا مطالبہ ان کے خاندان اور رشتے داروں کا حق ہے جن میں سب سے طاقتور معاویہ ہیں۔ یہ سب لوگ حضرت علی اور ان کے شیعوں سے اعلان بر أت كرتے

جہاں تک شیعان علی کا تعلق ہے تو یہ اہل کو فیہ تھے۔ رہے مرجئہ تو یہ وہ لوگ تھے جو شکوک وشبہات میں مبتلا ہو گئے۔ یہ جنگوں میں شریک رہے ، پھر جب شہادت عثان کے بعد یہ مدینہ آئے اور لو گوں سے ان کی بات چیت ہوئی تو یہ ایک بات پر متفق تھے۔ یہ کہنے لگے: "ہم نے آپ لو گوں کو چھوڑ دیااور آپ کامعاملہ ایک ہی تھاجس میں کوئی اختلاف نہیں۔ ہم آپ لو گول کے پاس آئے ہیں اور آپ اختلاف کر رہے ہیں۔" ان میں سے بعض نے کہا: "عثان کو مظلومانہ طور پر شہید کیا گیا جبکہ وہ اپنے ساتھیوں میں سب سے زیادہ عادل تھے۔" بعض نے کہا: "علی حق کے زیادہ قریب ہیں اور ان کے ساتھ سب ساتھی قابل اعتاد ہیں۔ ہم ان دونوں (عثمان و علی) میں سے کسی سے اعلان بر اُت نہیں کرتے اور نہ ہی ان دونوں پر لعنت کرتے ہیں اور نہ ہی ان کے بارے میں گواہی دیتے ہیں۔ ہم امید کرتے ہیں کہ ان کا معاملہ اللہ کے سپر دہے یہاں تک کہ وہ ان

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 348 of 507

الستيعاب في معرفة الاصحاب -2/53 مارية الاصحاب -2/53 باب على (d. 463/1071) على الستيعاب في معرفة الاصحاب الستيعاب

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> طبر ی-- 3/2-2/8

<sup>143</sup> مسلم - كتاب الصلوة - حديث 276

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

میں فیصلہ فرمادے۔

جس گروہ نے مسلمانوں کے اجتماعیت کو پکڑے رکھا، ان میں سعد بن ابی و قاص، ابو ابوب انصاری، عبد اللہ بن عمر، اسامہ بن زید، حبیب بن مسلمہ الفہری، صہیب بن سنان، محمد بن مسلمہ اور صحابہ و تابعین میں سے دس ہزار افراد تھے۔ ان سب نے کہا: "ہم عثمان اور علی دونوں کے وارث ہیں۔ ہم ان میں سے کسی سے اعلان بر اُت نہیں کرتے اور یہ گواہی دیتے ہیں کہ یہ دونوں اور ان کے ساتھی صاحب ایمان ہیں۔ ہم ان کے بارے میں پرامید بھی ہیں اور خوف بھی رکھتے ہیں۔"

پانچوال گروپ حروریہ (خوارج) کا تھا۔ وہ بولے: "ہم نہ تو علی کے وارث ہیں اور نہ عثان کے کیونکہ ان دونوں نے بعد میں کفر کیااور اسسے بری نہ ہوئے۔ ہم گواہی دیتے ہیں کہ مسلمانوں کی اجتماعیت کاساتھ دینے والے بھی کافر ہیں۔"

میمون بن مہران کہتے ہیں: یہ اختلاف کا آغاز تھا۔ اس کے بعد بیہ لوگ ستر سے زیادہ گروہوں میں تقسیم ہو گئے۔ ہم اللہ سے پناہ مانگتے ہیں کہ وہ ہمیں ایس ہمران کہتے ہیں: یہ اختلاف کا آغاز تھا۔ اس کے بعد بیہ لوگ ستر سعد بن و قاص کے پاس آئے اور انہیں بغاوت کی وعوت دی۔ ہمیں ایس ہوت تک بغاوت نہ کروں گا جب تک کہ تم لوگ مجھے ایسی تلوار نہ دے دوجس کی دو آئکھیں اور زبان ہو۔ یہ تلوار بتائے کہ فلال کا فربے تو میں اس سے لڑوں اور یہ کہے کہ فلال مومن ہے تواس سے نہ لڑوں۔"

سعد نے ان لوگوں کو ایک مثال دی اور فرمایا: "ہماری اور تمہاری مثال ایسے گروپ کی ہے جو ایک ایسے ہدف کی طرف جارہے تھے جو سفید اور واضح تھا۔ ان میں پچھ لوگوں کو تیز ہوانے آلیا اور وہ راستے سے بھٹک گئے اور شک میں پڑ گئے۔ ان میں سے بعض نے کہا: راستہ دائیں جانب ہے اور اس جانب چل پڑے۔ اس طرح انہوں نے راستے کا سراغ کھو دیا اور گر اہ ہوئے۔ دوسرے گروپ نے کہا: راستہ بائیں جانب ہے۔ وہ ادھر چل پڑے اور سراغ کھو کر گر اہ ہو گئے۔ تیسرے گروپ نے کہا: جب ہوا آئی تھی تو ہم راستے ہی پر تھے۔ انہوں نے اپنے او نٹوں کو بٹھا دیا اور پڑاؤڈال دیا۔ جب صبح ہوئی اور آند ھی ختم ہوگئ توراستہ واضح ہوگیا۔ یہی لوگ اجتماعیت کے ساتھ رہنے والے ہیں۔"

ان لوگوں نے کہا: "ہم پر لازم ہے کہ ہم اس راستے سے وابستہ رہیں جس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں چھوڑ اتھا یہاں تک کہ ہم آپ سے جاملیں اور اس وقت تک ہم فتنوں میں سے کسی چیز میں داخل نہ ہوں۔ " بیہ وہ گروہ تھا کہ جو اسلام کا گروہ تھا۔ سعد بن ابی و قاص اور ان کے ساتھی اس میں شامل تھے اور بیہ لوگ فتنہ سے علیحدہ رہے یہاں تک کہ اللہ تعالی نے تفرقے کا خاتمہ کر دیا اور باہمی محبت عام ہو گئی۔ یہ سب اجتماعیت اور حکومت کی اطاعت میں داخل ہو گئے۔ جس شخص نے ایسا کیا، اس نے نجات پائی اور جس نے ایسا کیا اور شک میں پڑا تو وہ ہلا کت میں پڑگا تو وہ ہلا کت میں پڑگا تو وہ ہلا کت میں پڑگا تو میں اس میں سے اس میں سے سے میں داخل ہو گئے۔ جس شخص نے ایسا کیا، اس نے نجات پائی اور جس نے ایسا کیا اور شک میں پڑا تو وہ ہلا کت میں پڑگا تو وہ ہلا کہ میں پڑگا تو وہ ہلا کہ میں پڑگا تو ہوں کے سے میں داخل ہو گئے۔ جس شخص نے ایسا کیا، اس نے نجات پائی اور جس نے ایسا کیا اور شک میں پڑا تو وہ ہلا کت میں پڑگا ہے۔

یہاں ہم یہ واضح کرتے چلیں کہ مین اسٹریم مخلص مسلمان ہی غالب اکثریت میں تھے۔ فرقوں میں تقسیم ہو جانے والے محض چند ہز ار تھے اور وفت کے ساتھ ساتھ ان میں سے بہت سے فرقے ختم ہو گئے۔ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کے زمانے میں یہ گروہ دب گئے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

39/493\_

Page 349 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> ابن عساكر **ـ 39/4**95

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

تھے اور صرف وہی گروہ نمایاں رہا،جو مسلمانوں کی اجتماعیت سے وابستہ رہا۔ بعد میں فتنوں کا جب دوسر ادور شر وع ہواتو یہ گروہ پھر ابھر کرسامنے آگئے۔اس کامطالعہ ہم آگے چل کر کریں گے۔

#### حضرت علی کی خلافت کس پہلوسے کامیاب رہی؟

بعض ایسے لوگ، جو صحابہ کرام سے بغض رکھتے ہیں، حضرت علی رضی اللہ عنہ پر زبان طعن دراز کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آپ کی خلافت معاذ اللہ ناکام رہی۔ وہ آپ کے دور کاموازنہ حضرت ابو بکر، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کے ادوار سے کرتے ہیں کہ ان ادوار میں مسلمانوں کو کس قدر فقوحات نصیب ہوئیں اور قیصر و کسری کی سلطنتیں سر نگوں ہوئیں۔ اس کے برعکس حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور میں خانہ جنگی رہی اور مسلمان ایک دوسرے کا گلاکا سے رہے۔ بیرونی فقوحات رک گئیں اور عالم اسلام انتشار کا شکار ہو گیا۔ دوسری طرف باغی حکومتی معاملات پر چھائے رہے اور انہوں نے مسلمانوں کو ایک دوسرے سے لڑانا شروع کر دیا۔

حقیقت ہے کہ اس قسم کی باتیں علم عمرانیات اور تاری سے لاعلمی کا نتیجہ ہیں۔ علم عمرانیات اور تاری کے ماہرین یہ بات جانے ہیں کہ فتوحات اور بحران، سلطنوں کی تاری کا ہمیشہ سے حصہ رہے ہیں۔ کبھی توحالات مثبت رخ اختیار کرتے ہیں اور ایک سلطنت فتوحات حاصل کر کے بھیلتی چلی جاتی ہے اور کبھی سلطنوں کو بحران پیش آتے ہیں۔ حضرت ابو بکر، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کے ادوار میں پہلی کیفیت تھی جبکہ حضرت عثمان کے آخری اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے پورے دور میں بحران کی تی کیفیت تھی۔ اس وجہ سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور کاموازنہ سابقہ ادوار سے درست نہیں ہے۔ یہ بات کسی حکمر ان کے بس میں نہیں ہوتی کہ وہ حالات کو شبت یا منفی بنا سکے بلکہ اس کا کمال اس میں ہوتا ہے کہ وہ مثبت یا منفی حالات میں کس طرح سے پرفارم کرتا ہے اور امکانات کو کس طرح سے استعمال کرتا ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ فی الحقیقت مر دبحران (Man of Crisis) تھے۔ آپ نے اندرونی وبیر ونی خطرات سے جس طرح امت مسلمہ کی حفاظت فرمائی،اس کی تفصیل کو دیکھاجائے تو آپ ایک کامیاب حکمر ان تھے۔ یہاں ہم پچھ تفصیلات بیان کررہے ہیں:

#### داخلی محاذ

باغی تحریک، جو کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہی کے زمانے سے پروان چڑھ رہی تھی، نے پیدا ہوناہی تھااور اس کی پیدائش پر کسی خلیفہ کو اختیار نہ تھا۔ اگر مثلاً حضرت علی کی جگہ حضرت عمریا کوئی اور صحابی بھی خلیفہ ہوتے، تو باغی تحریک نے پھر بھی پیدا ہوناہی تھااور ان باغیوں نے وہی کرنا تھا، جو انہوں نے کیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جس خوبی کے ساتھ باغی تحریک کولگام دی، یہ آپ ہی کا خاصہ تھا۔ مناسب ہوگا کہ ہم اس پلان کو دوہر ادیں جو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے باغیوں کو کنٹرول کرنے کے لیے بنایا تھا۔

1۔ باغیوں کو وقتی طور پر کسی کام میں مصروف (Engage) کر دیاجائے تا کہ اہل مدینہ کی جان، مال اور آبر وان سے محفوظ ہو جائے۔اس مقصد کے لیے ان کی کچھ باتیں اگر ماننا بھی پڑیں تو اس میں مضائقہ نہیں۔ چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں حکومتی امور میں

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 350 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

شریک کرلیاتا که ان کی توجه دوسری طرف نه موسکے۔

2۔ باغیوں میں سے ایک طبقہ ان لوگوں پر مشتمل تھا جو اپنی اصل میں مخلص تھے لیکن محض حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منسوب حجمو ٹے خطوط سے متاثر ہو کر باغیوں کے ساتھ مل گئے تھے۔ انہی لوگوں کی وجہ سے باغی لیڈر حضرت علی سے ایک حد تک د بتے تھے اور ان سے اپنی ہر بات نہ منواسکتے تھے۔ حضرت علی کی کوشش تھی کہ اس طبقے کو باغیوں سے الگ کر لیاجائے۔

3۔ایک طرف باغیوں کو مصروف کر دیاجائے اور دوسری طرف حضرت طلحہ وزبیر رضی اللّٰد عنہما مدینہ سے خامو ثی سے نکل جائیں اور دیگر علا قوں میں موجود منتشر افواج کومنظم کریں تا کہ ان باغیوں پر فیصلہ کن ضرب لگائی جاسکے۔

4۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ ان باغیوں کو اکٹھا کر کے مخلص مسلمانوں کی افواج کے مقابلے میں لے آئیں۔

5۔مسلمانوں کی افواج متحد ہو کرخو د کو اتحاد کی اس صورت پر لے آئیں جو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت سے پہلے قائم تھا۔

6۔اس کے بعد باغیوں کی نیخ کنی کی جائے۔ قاتلین کو قصاص میں قتل کیا جائے اور بقیہ لو گوں کو مناسب سز ائیں دی جائیں۔

یہ منصوبہ کامیاب رہتاا گر باغی جنگ جمل میں دونوں جانب حملہ کر کے جنگ نہ کروا دیتے۔ جنگ جمل کے بعد مخلص مسلمانوں کی قوت کسی حد تک کمزور پڑگئی تھی۔ اس کے بعد جب باغیوں نے شام پر حملہ کیا تواس وقت بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ نے انہیں کنٹر ول کرنے کی آخری حد تک کوشش کی۔ آپ کاارادہ یہ تھا کہ اہل شام سے اتحاد کر لیاجائے اور پھر باغیوں کی سرکو بی کی جائے لیکن آپ کی شہادت نے آپ کو اس کا موقع نہ دیا۔ آپ نے شہید ہونے سے بچھ پہلے اپنے بیٹے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو اس مشن کی تلقین فرمائی، جے انہوں نے آپ کو بعد یوراکیا۔

#### خارجی محاذ

اس بڑی اندرونی بغاوت سے ہٹ کر مسلمانوں کو ایک بیر ونی خطرہ اہل ایر ان کی طرف سے در پیش تھا۔ جب مسلمانوں نے ایر انیوں کو شکست دی تو ان کی ہز اروں سالہ باد شاہت کا خاتمہ ہو گیا۔ عام ایر انیوں کو اس سے بہت فائدہ پہنچا لیکن ان کی وہ اشر افیہ جو ملکی وسائل پر قابض چلی آر ہی تھی اور ایر انی باد شاہت سے ان کے مفاد وابستہ تھے، اسے ہضم نہ کر سکی۔ انہوں نے "قوم پر ستی "کے نام پر بار بار بغاو تیں بیدا کیں۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے زمانے میں بھی اہل ایر ان اور خر اسان نے بغاو تیں اٹھائیں جنہیں آپ نے حضرت معاویہ کے بھائی زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ می ذریعے فرو کیا۔ زیاد ایک نہایت ہی قابل سیاستدان تھے، انہوں نے آسانی سے ایر انیوں کی ان بغاوتوں کو ختم کیا۔ اس طرح سے اس بیر ونی محاذیر بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ کامیاب رہے۔

#### اخلاقى محاذ

حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کی سب سے بڑی کامیابی یہ تھی کہ آپ نے خلافت راشدہ کے اسی کر دار کو زندہ رکھا، جس کے باعث اسے

عهد صحابه ادر جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

خلافت راشدہ کہا جاسکتا ہے۔ آپ نے حکومتی معاملات مشورے سے چلائے۔لو گوں کو اظہار رائے کی آزادی دی۔ بیت المال کا پوری دیانت داری سے استعال کیااور مسلمانوں کی خیر خواہی کی۔اس معاملے میں آپ کاموازنہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے کیا جاسکتا ہے۔ دوسری طرف آپ نے امت کواس بات کی تعلیم دی کہ باغیوں کے ساتھ کیاسلوک کیاجائے؟ طبری کے متعد داقتباسات ہم پیش کر چکے ہیں جن سے اندازہ ہو تاہے کہ آپ مسلمانوں کے باہمی جنگ وجدال کو کتنانالپنند فرماتے تھے۔ جنگ جمل کے بعد فرمایا:

خبر دار! نہ تو کسی کی بردہ دری کرواور نہ ہی کسی کے مکان میں داخل ہو۔ کسی خاتون کو تکلیف نہ پہنچائی جائے اگر چہوہ تمہاری توہین بھی کرے، تہمارے امر اءاور نیک لو گوں کوبر ابھی کیے۔ کیونکہ عورت کمزور ہوتی ہے۔ ہمیں تومشرک عور توں پر بھی ہاتھ اٹھانے سے رو کا گیا تھااور اگر کوئی شخص کسی عورت پر ہاتھ اٹھاتا یا اسے مار تا تولوگ اس کی اولا د کو طعنہ دیتے تھے کہ تیرے باپ نے تو فلاں عورت کو مارا تھا۔ خبر دار! اگر مجھے بیہ معلوم ہوا کہ تم میں سے کسی غورت کو اس لیے تکلیف پہنچائی ہے کہ اس نے تمہیں کچھ کہا تھا اور تمہاری عزت اچھالی تھی تو میں تمہیں انتہائی بدترین سز ادوں گا۔ <sup>145</sup>

#### جنگ صفین کے موقع پر ارشاد فرمایا:

آپ لوگ اس وقت تک ہر گز جنگ نہ کیجیے جب تک فریق مخالف پہل نہ کرے۔ اللہ عزوجل کوشکر ہے کہ آپ حق پر ہیں، آپ کی جانب سے جنگ کی ابتداءنہ ہونا آپ کے حق پر ہونے کی اضافی دلیل ہے۔جب آپ ان سے جنگ کریں توانہیں شکست دیجیے اور پشت پھیر کرنہ بھاگیے۔ کسی زخمی پر حملہ نہ تیجیے، نہ کسی کو بے لباس تیجیے، نہ کسی مقتول کے ہاتھ یاؤں پاناک کان کاٹیے۔ اگر آپ لوگوں کے کجاووں تک پہنچ جائیں توان کے خیموں کے پر دے چاک نہ سیجیے اور نہ بلا اجازت ان کے گھر وں میں داخل ہوں۔ نہ ان کے اموال میں سے میدان جنگ کے مال غنیمت کے علاوہ کچھ کیجیے۔خواتین کوکسی قسم کی تکلیف نہ پہنچاہئے خواہ وہ آپ کی بے عزتی کریں اور آپ کے سر داروں اور نیک لو گوں کوبر ابھلا کہیں۔ کیونکہ عور تیں اعضاءاور جذبات کے اعتبار سے کمزور ہوتی ہیں۔

حضرت علی نے اور تواور باغی خوارج کے زخمیوں کاعلاج کر وایا اور ان کامال و دولت ، سوائے اسلحہ کے ان کے خاندانوں کو واپس کر دیا۔ اس سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اتنے بحر انوں کی موجو دگی میں اخلاقی محاذیر کس طرح کامیابی حاصل فرمائی۔

#### حضرت علی کے دور میں بحر ان کیوں نمایاں ہوئے؟

بحران کوئی انہونی چیز نہیں ہے بلکہ ایک فطری مظہر (Natural Phenomenon) ہے۔ جن لو گوں نے قوموں کے عروج و زوال کا تقابلی مطالعہ کیاہے، وہ اچھی طرح جانتے ہیں کہ قوموں کی تشکیل کے مختلف مر احل ہوتے ہیں۔ مینجمنٹ سائنسز کے ماہرین نے کسی بھی ٹیم کی تشکیل کے چار مرحلے بیان کیے ہیں جو کہ ڈایا گرام میں دکھائے گئے ہیں:

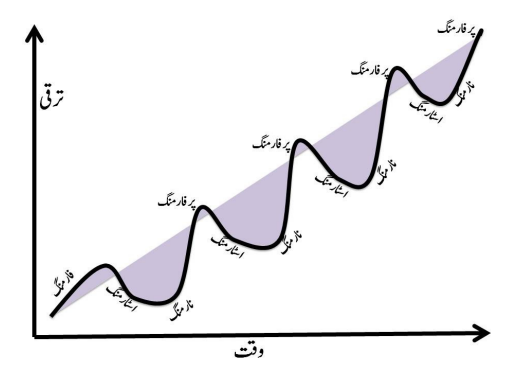
عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 352 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> طبر ی**-**159-3/2

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> ال**يضاً -** 3/2-204

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

- 1. فارمنگ (Forming)
- 2. اسٹار منگ (Storming)
  - 3. نارمنگ (Norming)
- 4. يرفارمنگ (Performing)



قوم بھی ایک بڑی سی ٹیم ہوتی ہے، اس وجہ سے ان چاروں مراحل کا تعلق قومی تغمیر سے بھی ہے۔ تغمیر کا پہلا مرحلہ "فارمنگ" کہلاتا ہے۔ اس میں قوم یا ٹیم کی بنیادی تشکیل ہوتی ہے۔ اس کے بعد اسٹار منگ کا مرحلہ آتا ہے جس میں کوئی خارجی یا داخلی بحران اس ٹیم پر اثر انداز ہوتا ہے۔ اگر قوم، اس چینج کے مقابلے میں کامیاب ہوجائے تو یہ اس کی قوت کا باعث بنتا ہے۔ اس کے بعد نار منگ کا مرحلہ آتا ہے جس میں حالات بندر تن نار مل ہونا شروع ہوتے ہیں۔ پھر پر فار منگ کا مرحلہ آتا ہے جس میں وہ قوم یا ٹیم بہترین پر فار منس دے کر کوئی بڑاکار نامہ انجام دیتی ہے۔ یہ آخری تین مراحل بار بار پیش آتے رہتے ہیں۔ بار بار طوفان اٹھتے ہیں، خارجی اور داخلی بحران اس قوم پر اثر انداز ہوتے ہیں اور اگر یہ قوم ان سے نبر د آزما ہوتی رہے تو اس کی قوت بڑھتی چلی جاتی ہور ان کے بعد پھر حالات نار مل ہوتے ہیں، پھر قوم پر فارم کرتی ہے اور اس کے بعد پھر کوئی نیا بحران سر اٹھالیتا ہے۔ اس طرح پے در پے بحرانوں سے خمشنے کا یہ عمل جاری رہتا ہے اور قوم آگے بڑھتی چلی جاتی ہے۔ جب قوم زوال پذیر ہوتی ہے تو پھر یہی بحران اس سے کمزور کرتے چلے جاتے ہیں اور بالآخر یہ قوم ان کے بات ہے۔ جب قوم زوال پذیر ہوتی ہے تو پھر یہی بحران اس سے کمزور کرتے چلے جاتے ہیں اور بالآخر یہ قوم ماضی بن کررہ جاتی ہے۔ جب قوم زوال پذیر ہوتی ہے تو پھر یہی بحران اس سے کمزور کرتے ہے جاتے ہیں اور بالآخر یہ قومہ ماضی بن کررہ جاتی ہے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 353 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

امت مسلمہ کی تاریخ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کمی زندگی کو ہم فارمنگ کامر حلہ کہہ سکتے ہیں۔ اس کے بعد غزوہ خندق تک آپ کی مدنی زندگی دراصل اسٹار منگ کامر حلہ ہے جس میں مشر کین عرب، یہود اور روم وایران کی بیرونی قوتوں نے اس امت کے لیے بحران پیدا کیے۔ غزوہ خندق کے بعد نار منگ کامر حلہ آیا جس میں حالات بتدر تج مسلمانوں کے حق میں ہوتے چلے گئے اور یہ عمل فنج مکہ کے موقع پر اپنے عروج کو پہنچا۔ اس کے بعد پر فار منگ کامر حلہ آیا جس میں صحابہ کرام نے پورے جزیرہ نماعر ب کو ایک امت مسلمہ میں تبدیل کر دیا۔

حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کے دوسالہ دور کا پہلاسال اسٹار منگ کا دور ہے جب عرب قبائل نے بغاوت کر دی اور روم و ایر ان نے بھی اس نئی قوت پر حملے کا آغاز کر دیا۔ دوسراسال نار منگ کا دور ہے اور پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا پورا دور پر فار منگ کا زمانہ ہے جو حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے دور خلافت کے ابتدائی آٹھ نوسال تک جاری رہا۔ اس کے بعد فطری طور پر پھر اسٹار منگ کا دور واپس آنا تھا، جو کہ حضرت عثان بھی کے آخری زمانے میں آیا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور میں جاری رہا۔ ہاں یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس مرتبہ یہ بحران خارج کی بجائے مسلم دنیا کے اندر سے اٹھا۔ یہ ایک فطری عمل تھا اور سوشل سائنسز کی روسے ایسابی ہونا تھا۔ اس میں نہ توکوئی انہونی بات ہے اور نہ بھی اس معاملے میں کسی خلیفہ راشد کا کوئی قصور ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا ابتدائی دور نار منگ اور بھر ایا جاتا ہے۔ دور پر فار منگ کا دور ہے۔ تاریخ میں کبی سائیکل بار بار دوہر ایا جاتا الملک بن مر وان کا ابتدائی دور نار منگ اور اس کے بعد بزوامیہ کا باقی دور پر فار منگ کا دور ہے۔ تاریخ میں کبی سائیکل بار بار دوہر ایا جاتا الملک بن مر وان کا ابتدائی دور نار منگ اور اس کے بعد بزوامیہ کا باقی دور پر فار منگ کا دور ہے۔ تاریخ میں کبی سائیکل بار بار دوہر ایا جاتا رہے اور آئیدہ بھی قیامت تک یہی ہو تارہے گا۔

### خلاصه باب

- مہاجرین وانصار نے متفقہ طور پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنالیا تھالیکن بعد میں اس خلافت کو باغی تحریک نے ہائی جیک کرنے کی کوشش کی جس کی وجہ سے جمل اور صفین کی جنگیں و قوع پذیر ہوئیں۔
- حضرت علی نے نہایت ہی حکمت و دانش سے باغی تحریک کو کنٹر ول کرنے کی کوشش کی اور انہیں لے کر بصرہ آئے۔ یہاں ان باغیوں نے رات کے اندھیرے میں جنگ چھیڑ دی۔ جنگ جمل کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فریقین کے لوگوں سے بہت اچھاسلوک کیا۔
- حضرت علی اور معاویہ رضی الله عنهماکے در میان سفارت جاری رہی جسے باغیوں نے ناکام بنادیا۔ انہی باغیوں نے جنگ صفین چھٹری جو حضرت علی، معاویہ اور عمر وبن عاص رضی الله عنهم کے خلوص نیت سے ختم ہوئی۔
  - جنگ صفین کے بعد خوارج پیداہوئے، جنہوں نے حضرت علی کے خلاف بغاوت کر دی جسے آپ نے فرو کیا۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

• روم وایران نے مسلمانوں کی خانہ جنگی سے فائدہ اٹھانے کی کوشش کی لیکن مشرقی محاذیر حضرت علی اور مغربی محاذیر حضرت معاویہ رضی الله عنہمانے ان کی کوششوں کو ناکام بنادیا۔

- جنگ صفین کے بعد واقعہ تحکیم پیش آیا جس میں فریقین نے عارضی طور پر حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کو اپنے اپنے علاقوں کا حکمر ان تسلیم کر لیااور آئندہ کی صور تحال کومہاجرین وانصار صحابہ پر جیموڑ دیا۔
  - باغیوں نے مصرمیں ایک زبر دست بغاوت بریا کی جسے حضرت عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ نے ناکام بنادیا۔
    - حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت بھی قاتلین عثمان ہی کے ایک گروہ کے ہاتھوں ہوئی۔

ا گلے باب میں ان شاءاللہ ہم، حضرت حسن اور معاویہ رضی اللہ عنہما کی خلافت سے متعلق سوالات کے جواب تلاش کریں گے۔ اسائن منٹس

ا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیعت کن حالات میں ہوئی؟ آپ نے باغی تحریک کے مقابلے میں کیا حکمت عملی اختیار کی؟

۲۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد عالم اسلام میں کون کون سے نقطہ ہائے نظر وجو دمیں آئے؟

سر جنگ جمل اور صفین میں حضرت علی کے کر داریر ایک نوٹ لکھیے۔ ان کی ان جنگوں کے بارے میں رائے کیا تھی؟

۷۔ باغی تحریک کا منصوبہ کیا تھا؟ اس کے جواب میں حضرت علی نے کیار سپانس پلان تیار کیا؟ حضرت طلحہ، زبیر اور معاویہ رضی اللہ عنہم کار سپانس پلان کیا تھا؟ ان تمام منصوبوں کا آپس میں موازنہ کیجیے۔

۵۔ جنگ صفین کے کیااثرات باغی تحریک پر مرتب ہوئے؟

۲۔ تاریخی تحقیق کے اصولوں کے مطابق واقعہ تحکیم کی روایات میں کیا مسائل ہیں؟

ے۔خوارج کی تحریک کی نفسیت بیان کیجیے۔ کیا آپ کے خیال میں اس نفسیات کی تحریکیں آج کے زمانے میں بھی پائی جاتی ہیں؟

۸۔ جنگ صفین کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نقطہ نظر میں کیا تبدیلی واقع ہوئی؟

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 355 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

# باب6: عهد حسن ومعاوبه

اس باب کا مقصدیہ ہے کہ ہم حضرت حسن اور معاویہ رضی اللہ عنہماکے ادوار کے بارے میں یہ جان سکیس کہ:

- حضرت حسن اور معاویه کااتحاد کن حالات میں ہوا؟ اس کے کیا اسباب تھے اور اس کے نتائج کیا نکلے؟
  - حضرت معاویه کی کر دار کشی کیوں کی گئی؟
  - حضرت معاویه پر کیاالزامات عائد کیے گئے اور ان کاجواب کیاہے؟
  - حضرت معاویہ نے قاتلین عثان کی باغی پارٹی کے ساتھ کیا معاملہ کیا؟
    - حضرت معاویہ نے یزید کونامز دکیوں کیا؟
    - حضرت معاویہ کے دور کا مثبت پہلو کیاہے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ عہد حسن اور عہد معاویہ سے متعلق اہم تاریخی سوالات کے جواب دے سکیں۔

عهد صحابه اور جدید ذ ہن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بعد مسلمانوں نے باہمی مشورے سے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو خلیفہ منتخب کیا۔ حضرت علی سے ان کی شہادت سے پہلے پوچھا گیا: "کیا آپ کے بعد ہم حسن کی بیعت کرلیں؟" آپ نے فرمایا: "میں نہ تو اس کا حکم دیتا ہوں اور نہ ہی اس سے منع کر تاہوں۔" معاویہ رضی اللہ عنہ جب خلیفہ بنے تو آپ نے چھ ماہ کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اتحاد کر لیا اور خلافت کو ان کے سپر دکر دیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جو وصیت ہم نے پچھلے باب میں بیان کی ہے، اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ اس کا حکم انہیں حضرت علی ہی نے دیا تھا۔

اس طرح سے امت مسلمہ پھر اکٹھی ہو گئی اور باغی تحریک کی امیدوں پر اوس پڑ گئی۔ ان کاخیال تھا کہ وہ حضرت حسن کو دباکر ان سے اپنی با تیں منوالیس کے لیکن آپ نے اس کے بالکل برعکس معاملہ کیا۔ باغی راویوں نے اس کا انتقام حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے بھی لیااور آپ کے متعلق کچھ ایسی روایات کا جائزہ لیس گے۔ لیااور آپ کے متعلق کچھ ایسی روایات کا جائزہ لیس گے۔

# حضرت حسن اور معاویه کاا تحاد

## حضرت حسن کی خصوصی حیثیت کیا تھی؟

حضرت حسن رضی اللّه عند ، رسول الله صلی الله علیه وسلم کے محبوب ترین نواسے ہیں۔ جب آپ خلیفہ بنے تو آپ کی عمر محض 38 برس تھی۔ باغیوں نے بھی اس امید پر آپ کی بیعت کر لی تھی کہ آپ نا تجربہ کار ہیں ، اس طرح وہ آپ سے وہ اپنی بات آسانی سے منوالیس گے۔ دوسری جانب اہل شام بھی آپ کا احترام کرتے تھے کیونکہ آپ آخری دم تک حضرت عثمان رضی الله عنہ کی حفاظت کرتے رہے تھے اور جنگ صفین میں بھی آپ جنگ سے دور رہے تھے۔ اس وجہ سے آپ کی شخصیت اتحاد کے اس مشن کے لیے انتہائی موزوں تھی۔ آپ کی شخصیت اتحاد کے اس مشن کے لیے انتہائی موزوں تھی۔ آپ کے بارے میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بھی ایک پیش گوئی فرمائی تھی جو کہ صحیح بخاری میں بیان ہوئی ہے۔

#### حضرت حسن نے اتحاد کیوں کیا؟

یہ بات واضح ہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے اپنی حکومت کی قیمت پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اتحاد اس لیے کیا تاکہ مخلص مسلمان متحد ہوں اور منافق باغیوں کی سرکوبی کی جاسکے۔ یہ حضرت حسن کے انتہا در جے کے خلوص کی نشانی تھی کہ آپ نے ایپنے ذاتی مفاد پر امت مسلمہ کے مفاد کو ترجیح دی۔ باغی راویوں کو آپ کا یہ اتحاد ہضم نہیں ہو سکا اور انہوں نے تاریخی روایتوں میں ایپنے جملے داخل کرکے اس اتحاد کو معاذ اللہ آپ کے لا کیے، مفاد پر ستی، ہز دلی اور کمزوری سے تعبیر کیا ہے۔ یہ بات حقیقت سے بالکل ہی دور ہے۔ طبر ی ہی نے بعض الیم روایات نقل کی ہیں جن سے واقعے کی اصل صورت سامنے آ جاتی ہے۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 357 of 507

<sup>1</sup> طبر ی - 40H/3/2-354

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اہل عراق کالشکر تیار کیا تھا جو آذر ہائیجان اور اصفہان سے تعلق رکھتا تھا۔ اس کے علاوہ ایک خاص لشکر عربوں کا تھا جس میں چالیس ہز ار جنگبو تھے اور انہوں نے حضرت علی سے مرنے پر بیعت کی تھی۔ آپ نے ان پر قبیس بن سعدر ضی اللہ عنہما کو مقرر کیا تھا اور قبیس مہم میں کچھ تاخیر کررہے تھے۔ اسی اثناء میں حضرت علی شہید ہوئے اور اہل عراق نے حسن بن علی کو خلیفہ مقرر کیا۔۔۔۔

اہل عراق نے جب حسن بن علی رضی اللہ عنہا سے خلافت کی بیعت کی تو حسن نے ان سے یہ شرط طے کی کہ آپ لوگ میری بات کو سنیں گے اور میں جس سے جنگ کروں، اس سے جنگ کریں گے۔ اس میری اطاعت کریں گے۔ اس شرط سے اہل عراق (یعنی باغی پارٹی) کے دلوں میں شک آگیا۔ انہوں نے کہا: "یہ شخص ہمارے کام کا نہیں، اس کا تو جنگ کا ارادہ لگتا نہیں ہے۔" حسن رضی اللہ عنہ کی بیعت کو ابھی چند ہی دن گزرے تھے کہ ان پر بر چھی کا دار کیا گیا جو او چھا پڑا۔ اب ان لوگوں کے لیے حسن کے دل میں بغض بڑھ گیا اور وہ ان سے مختاط ہو گئے۔ انہوں نے معاویہ سے خطو کتابت کی اور اپنی شر ائط لکھ بھیجیں کہ اگر آپ انہیں منظور کرلیں تو میں اطاعت کروں گا اور آپ پر اس وعدے کا پوراکر نالازم ہوگا۔ <sup>2</sup>

اس تفصیل سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے ذاتی نہیں بلکہ امت مسلمہ کے مفاد میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اتحاد کیا تفا۔ ایک شخص جس کے ساتھ چالیس ہز ار جنگجو ہوں اور وہ بھی ایسے کہ جنہوں نے موت پر بیعت کی ہو، اسے کیا خوف لاحق ہو سکتا تھا۔ واضح ہے کہ حضرت حسن باغی پارٹی سے نفرت کرتے تھے اور انہیں اقتدار سے بے دخل کر ناچاہتے تھے۔ دوسری طرف باغی پارٹی نے بھی بھانپ لیا تھا کہ آپ ان کے کام کے آدمی نہیں۔ اس وجہ سے انہوں نے آپ پر قاتلانہ حملہ بھی کیا اور آپ کے خیمے کولوٹ لیا اور جس قالین پر آپ بیٹھے تھے، اسے بھی تھینچ لیا۔

اس جملے کے بعد حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو فہ سے نکلے اور مدائن کے قریب مقصورۃ البیضاء کے مقام پر جاکر تھہرے۔ یہاں بھی آپ پر حملہ کیا گیا۔ یہ حملہ کرنے والا مختار ثقفی تھا جس نے بچیس برس بعد حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے انتقام کے نام پر اپنی تحریک شروع کی اور پھر نبوت کا دعوی بھی کیا۔ روایت ہے ہے:

سعد بن مسعود ، جو مختار کے چپاتھے اور یہ ابھی نوجوان لڑکا تھا، (حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جانب سے ) مدائن کے گور نرتھے۔ حضرت حسن رضی اللہ عنہ خلیفہ بننے کے بعد مدائن تشریف لائے تواس نے اپنے چپاکو تجویز پیش کی کہ آپ کو باندھ کر حضرت معاویہ کے حوالے کر دیاجائے اور اس کے صلے میں امان مانگ کی جائے۔ چپانے اسے جھڑک دیا اور کہا: "اللہ تجھ پر لعنت کرے۔ کیا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نواسے پر حملہ کرکے انہیں باندھ لوں۔ کیا برے آدمی ہوتم ؟" حسن رضی اللہ عنہ نے جب دیکھا کہ ان کے معاملات میں تفرقہ پڑگیا ہے توانہوں نے حضرت معاویہ کے پاس صلح کا پیغام بھیجا۔ معاویہ نے عبد اللہ بن عامر اور عبد الرحمٰن بن سمرہ رضی اللہ عنہم کو ان کے پاس روانہ کیا۔ دونوں شخض

2 الضاً -26 -41H/4/1

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 358 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

مدائن میں حسن رضی الله عند کے پاس آئے اور جو مطالبہ حسن نے کیا، اسے منظور کر لیا۔ 3

صلح کے معاملے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا کر دار بھی غیر معمولی ہے۔ روایت کے مطابق آپ ہی کے ذہن میں یہ خیال پیداہوا کہ اگر جنگ و حدال کا بیہ سلسلہ جاری رہاتو مسلمانوں ہی کو نقصان پہنچے گا۔ اس وجہ سے آپ نے صلح کی تحریک شروع کی اور ایک سادہ کاغذیر دستخط کرکے اس پر مہر لگائی اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے پاس بھیج دیا۔ صحیح بخاری کی روایت ہے:

ابوموسی اسرائیل بیان کرتے ہیں کہ ان سے حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے خو دبیان کیا کہ جب حسن بن علی ، معاویہ کے مقابلے کے لیے لشکر لے کر چلے تو عمروبن عاص نے معاویہ سے کہا: "میں نے حسن کے پاس جو کشکر دیکھا ہے، وہ اس وقت تک واپس جانے والا نہیں ہے جب تک کہ مقابل کی فوج کو بھگانہ لے۔" معاویہ نے کہا: "(اگریہ جنگ ہو گئی اور فریقین کے بہت سے لوگ مارے گئے تو) مسلمانوں کی اولاد کی پرورش کون کرے گا؟" عمرونے کہا: "ہم ان سے مل کر صلح کے لیے بات چیت کریں گے۔"

حسن بھری کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو بکرہ رضی اللہ عنہ کو کہتے سنا کہ ایک بات نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا: "میر ایہ بیٹا سر دار ہے اور امید ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے مسلمانوں کے دو گروہوں میں صلح کروائے گا۔ 4

اس سے حضرت حسن، معاویہ اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہم کے امت کے لیے خلوص کا اندازہ ہو تا ہے۔ اپنی انا اور و قار کے لیے جان دینے والے تو بہت ملتے ہیں لیکن اپنے دین اور امت کی بہتری کے لیے اپنی انا کو قربان کرنے والے کم ہی ملتے ہیں۔حضرت حسن رضی اللّٰہ عنہ کی عظیم قربانی ایسی ہے کہ مسلمانوں کو تا قیامت اس پر خوشی محسوس کرنی چاہیے اور آپ کے اسوہ حسنہ سے سبق سیکھنا چاہیے لیکن چو نکہ یہ باغی تحریک کے مفاد کے خلاف تھی،اس وجہ سے انہوں نے اس قشم کی روایتیں مشہور کیں کہ حضرت حسن رضی الله عنه، معاذ الله کمزور آدمی تھے اور انہوں نے دب کر صلح کی تھی۔ اوپر صحیح بخاری کی روایت سے ہی اندازہ ہو جاتا ہے کہ حضرت حسن کس درج میں طاقتور تھے۔

اس روایت میں حضرت عمروبن عاص رضی الله عنه جیسے انتہائی تجربہ کارسیہ سالار کی رائے نقل ہوئی ہے کہ حضرت حسن کے ساتھ بڑی فوج موجود تھی اور اس کے مورال کا عالم بیہ تھا کہ وہ فتح کے بغیر بیچھے بٹنے والے نہ تھے۔ فوج کے سالار قیس بن سعد رضی اللہ عنهما جیسے ماہر سیاست اور جنگجو کررہے تھے۔ طبری کی روایت میں اس فوج کے لیے "پہاڑ جیسی افواج" کالفظ استعمال ہواہے۔اس کے بعد بھی کہا جائے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے دب کر صلح کی تواہے تعصب کے سوااور کیا کہا جاسکتا ہے۔

حضرت معاویہ نے اس کے بعد حضرت عبد اللہ بن عباس، قیس بن سعد اور زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہم سے بھی صلح کرلی۔ آپ جنگ سے اس در جے میں بچناچاہتے تھے کہ کسی طور پر بھی اسے پیند نہ فرماتے تھے۔ طبری کی روایت ہے:

4 بخاری - کتاب الفتن - حدیث 6692

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 359 of 507

<sup>3</sup> الضاً **- 24-1/**4

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

معاویہ نے قیس بن سعد کے پاس قاصد روانہ کیا کہ ان کو خوف خدا دلائے اور پوچھے کہ کس کے حکم سے آپ لوگ لڑنے کو تیار ہیں۔ جن کے تابع حکم تو آپ لوگ سے، انہوں نے تومیر کی بیعت کر لی ہے۔ قیس نے معاویہ سے دب جانا گوارانہ کیا۔ معاویہ نے ایک کاغذ پر مہر لگا کر انہیں بھتے دیا کہ جو آپ کا جی چاہے، اس کاغذ پر لکھ لیچے، مجھے سب منظور ہے۔ عمر ورضی اللہ عنہ نے کہا: "قیس کے ساتھ رعایت نہیں کرنا چاہیہ۔" معاویہ نے کہا: "ہوش کیجھے! اسٹے لوگوں کو ہم اس وقت تک قتل نہیں کر سکتے جب تک کہ اہل شام میں سے بھی اسٹے ہی لوگ نہ مارے جائیں اور جن کے بعد زندگی بے لطف ہے۔ واللہ! جب تک کچھ بھی چارہ کار ممکن ہے، میں قیس سے نہ لڑوں گا۔"

جب حضرت معاویہ نے وہ مہر شدہ کاغذ بھیجاتو قیس نے اپنے لیے اور حضرت علی کے گروہ کے لیے، امان طلب کی۔ یہ امان اس معاملے میں تھی جو قتل ان کے ہاتھوں ہوئے یاجو مال غنیمت ان کے ہاتھ لگا (اس کاان سے انتقام نہ لیاجائے گا۔) اس عہد نامہ میں انہوں نے حضرت معاویہ سے مال کی مطلق خواہش نہ کی اور حضرت معاویہ نے ان کی ہر شرط کو منظور کر لیا۔ ان کے سب ساتھی حضرت معاویہ کے حلقہ اطاعت میں داخل ہو گئے۔

اس فتنہ کے زمانے میں پانچ افراد بڑے صائب الرائے اور اہل سیاست میں شار ہوتے تھے۔ یہ معاویہ بن ابی سفیان، عمر و بن عاص، مغیر ہ بن شعبہ، قیس بن سعد اور مہاجرین میں عبداللہ بن بدیل خزاعی رضی اللہ عنہم تھے۔ ان میں قیس اور ابن بدیل، علی کے ساتھ تھے اور مغیر ہ وعمر و، معاویہ کے ساتھ تھے۔ <sup>5</sup>

#### کیا حضرت حسین نے اتحاد کی مخالفت کی؟

باغی راویوں نے بیہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو اس اتحاد کا مخالف ثابت کیاجائے تا کہ ان کی باغیانہ سر گرمیوں کو جواز مل سکے۔ حقیقت اس کے بالکل برعکس تھی۔ حضرت حسین جیسی ہستی کے بارے میں یہ بات انتہائی بد گمانی پر مبنی ہے کہ آپ مسلمانوں میں نہایت ہی مبارک اتحاد ہو تا دیکھ کر دوبارہ فتنہ و فساد کی آگ بھڑ کائیں۔ حضرت حسین نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے پورے دور میں جو طرز عمل رکھا، اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ آپ حضرت معاویہ کی دل و جان سے قدر کرتے تھے۔ اس کا اندازہ الا خبار الطوال کی اس روایت سے ہو تا ہے۔ واضح رہے کہ ''الاخبار الطوال''کسی نامعلوم شیعہ مصنف کی کتاب ہے اور غلط طور پر ابو حنیفہ الدینوری سے منسوب ہے:

(صلح کے بعد) حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہما کی ملا قات سب سے پہلے ججر بن عدی سے ہوئی۔ اس نے حضرت حسن کو ان کے اس فعل (صلح) پر شرم دلائی اور دعوت دی کہ وہ (حضرت معاویہ سے) دوبارہ جنگ شروع کریں اور کہا: "اے رسول اللہ کے بیٹے! کاش کہ میں یہ واقعہ دیکھنے سے پہلے مرجاتا۔ آپ نے ہمیں انصاف سے نکال کر ظلم میں مبتلا کر دیا۔ ہم جس حق پر قائم تھے، ہم نے وہ چھوڑ دیا اور جس باطل سے بھاگ رہے تھے، اس میں جا گھسے۔ ہم نے خود ذلت اختیار کرلی اور اس پستی کو قبول کرلیاجو ہمارے لائق نہ تھی۔ "

<sup>5</sup>طبری-27-4/1

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 360 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

حضرت حسن کو جحر بن عدی کی یہ بات نا گوار گزری اور انہوں نے فرمایا: "میں دیکھتا ہوں کہ لوگ صلح کی طرف ما کل ہیں اور جنگ سے نفرت کرتے ہیں۔ آپ کیوں اس بات کو پیند کرتے ہیں کہ میں لوگوں پر وہ چیز مسلط کروں جسے وہ ناپیند کرتے ہیں۔ میں نے خاص طور پر اپنے شیعوں کی بقا کے لیے یہ صلح کی ہے۔ میری رائے کہ جنگوں کے اس معاملے کو مرتے دم تک ملتوی کر دیاجائے۔ یقیبناً اللہ ہر روز نئی شان میں ہو تا ہے۔ "

اب ججر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچ ، ان کے ساتھ عبیدہ بن عمر و بھی تھے۔ یہ دونوں کہنے لگے: "ابو عبداللہ! آپ نے عزت کے بدلے ذلت خرید لی۔ زیادہ کو چھوڑ کر کم کو قبول کر لیا۔ آج ہماری بات مان لیجے ، پھر عمر بھر نہ ماننے گا۔ حسن کو ان کی صلح پر چھوڑ دیجے اور کو فہ وغیرہ کے باشندوں میں سے اپنے شیعہ کو جمع کر لیجے۔ یہ معاملہ میرے اور میرے ساتھیوں کے سپر دکر دیجے۔ ہند کے بیٹے (معاویہ) کو ہمارا علم اس وقت ہو گاجب ہم تلواروں کے ذریعے اس کے خلاف جنگ کر رہے ہوں گے۔ "

حضرت حسین نے جواب دیا: "ہم بیعت کر چکے اور معاہدہ کر چکے۔اب اسے توڑنے کا کوئی راستہ نہیں۔" 6

اسی روایت سے اندازہ ہو تا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ بھی صلح چاہتے تھے۔ بعد میں بھی پورے بیس برس ان کے تعلقات حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے بہت اچھے رہے۔

1۔ جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت قائم ہو گئی تو حضرت حسین ، اپنے بھائی حضرت حسن رضی اللہ عنہما کے ساتھ حضرت معاویہ کے پاس جایا کرتے تھے۔ وہ ان دونوں کی بہت زیادہ تکریم کرتے ، انہیں خوش آ مدید کہتے اور عطیات دیتے۔ ایک ہی دن میں حضرت معاویہ نے انہیں بیس لاکھ در ہم دیے۔ <sup>7</sup>

2۔ حضرت حسن بن علی ایک مرتبہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے پاس آئے توانہوں نے فرمایا: میں آپ کوابیاعطیہ دوں گاجو مجھ سے پہلے کسی نے نہ دیاہو گا۔ چنانچہ انہوں نے حضرت حسن کو چالیس لا کھ درہم دیے۔ ایک مرتبہ حسن و حسین رضی اللہ عنہما دونوں ان کے پاس آئے توانہیں بیس بیس لا کھ درہم دیے۔ 8

3۔ اہل تشویع کے بڑے عالم اور نیج البلاغہ کے شارح ابن ابی الحدید لکھتے ہیں: معاویہ دنیا میں پہلے شخص سے جنہوں نے دس دس لا کھ در ہم بطور عطیہ دیے۔ ان کا بیٹایزید پہلا آدمی تھا جس نے ان عطیات کو دو گنا کیا۔ حضرت علی کے دونوں بیٹوں حسن وحسین رضی اللہ عنہم کو ہر سال دس دس لا کھ در ہم دیے جاتے۔ اسی طرح حضرت عبداللہ بن عباس اور عبداللہ بن جعفر رضی اللہ عنہم کو بھی دیے جاتے۔

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 361 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>الاخبار الطوال **-** ص234-233

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ابن عساكر ـ 59/193

<sup>8</sup> الضا

http://www.shiaonlinelibrary.com (ac 11 Aug 2012)-11/265 أبن الى الحديد - شرح نيج البلاغة - 11/265

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

4۔ جب حضرت حسن کا انتقال ہوا تو حضرت حسین برابر ہر سال حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے پاس جاتے رہے۔ وہ انہیں عطیہ دیتے اور ان کی بھر پورعزت کرتے۔ <sup>10</sup>

5۔ حضرت معاویہ کا حضرات حسن و حسین رضی اللّه عنہما کو تحفے بھیجناا تنی معروف بات ہے کہ ابومخنف کو بھی اس سے انکار نہیں ہے۔ موصوف ککھتے ہیں: معاویہ ہر سال حسین رضی اللّه عنہما کوہر قشم کے تحفوں کے علاوہ دس لا کھ دینار بھیجا کرتے تھے۔ <sup>11</sup>

6۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا یہ معمول تھا کہ وہ قیصر روم کو خو فزدہ رکھنے کے لیے ہر سال دو مہمات ترکی کی جانب روانہ کرتے سے۔ یہ سردی اور گرمی کی مہمات کہلاتی تھیں اور طبری نے ہر سال کے باب میں ان کی تفصیل بیان کی ہے۔ آپ نے ایک مہم اپنے بیٹے یزید کی سرکر دگی میں قیصر کے دار الحکومت قسطنطنیہ (موجودہ استنبول) کی جانب روانہ کی۔ اس لشکر میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ بھی شامل تھے۔ <sup>12</sup> بزرگ صحابی حضرت ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہ بھی اسی لشکر کا حصہ تھے اور ان کی وفات قسطنطنیہ ہی میں ہوئی جہاں ان کی قبر آج تک موجودہ ہے۔

اگر حضرت حسین، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کو دل و جان سے جائز حکمر ان تصور نہ کرتے تو یہ کیسے ممکن تھا کہ آپ ہر سال ان کے مہمان بنتے اور ان کے دیے گئے تحفول کو قبول کرتے۔

یہاں ہم اس روایت کا جائزہ پیش کریں گے جو طبری نے حضرت حسین رضی اللّٰہ عنہ سے متعلق نقل کی ہے:

قال زیاد بن عبد الله، عن عوانه؛ وذکر نحو حدیث المسروقي، عن عثمان بن عبد الرحمن هذا، وزاد فیه: حسن نے حسین اور عبدالله بن جعفر (رضی الله عنهم) سے ذکر کیا کہ میں معاویہ کے ساتھ صلح کامعاہدہ لکھ چکاہوں اور ان کی دی گئی امان کو تسلیم کر لیا ہے۔ یہ سن کر حسین کہنے گئے: "میں آپ کو اللہ کا واسطہ دے کر کہتا ہوں کہ معاویہ کی بات کی تصدیق اور علی کی بات کی تکذیب نہ کیجے۔" حسن نے جو اب دیا: "فاموش رہے، میں آپ سے بہتر اس بات کا جانتا ہوں۔"13

سند کو دیکھیے تو اس میں عوانہ کلبی (d. 147/765) موجو دہیں جو ہشام کلبی کے اساذہیں۔ دوسرے صاحب زیاد بن عبداللہ (183/799 ہیں جو کہ ضعیف تھے۔ تیسرے صاحب عثان بن عبدالرحمن الحرانی ہیں (d. 203/819) جو کہ خو د تو اگر چہ سیچ آدمی ہیں مگر ضعیف لوگوں سے بکثرت روایتیں قبول کر لیتے ہیں۔ <sup>14</sup> ان میں سے کوئی ایک بھی ایساراوی نہیں ہے جو حضرت حسن ومعاویہ رضی

عهد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>ابن کثیر۔11/477

www.al-mostafa.com (ac. 16 Feb 2012)- تم في مطبعه امير أي البومخنف مقتل التحسين عليه السلام - قم: مطبعه امير

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>ابن كثير ـ- 11/477

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> طبری ـ 4/1-25

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> زمبي - سير الاعلام النبلا- شخصيت نمبر 3714, 4372 ب

www.islamic-studies.info

اللہ عنہماکے اتحاد (41/662) کاعینی شاہد ہو بلکہ یہ سب سوسال بعد کے لوگ ہیں۔ اس وجہ سے غالب امکان یہی ہے کہ سند کے نامعلوم راویوں میں سے کوئی باغی راوی موجو د ہے جس نے اپنی بغاوت کو جسٹی فائی کرنے کے لیے اپنے الفاظ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے منہ میں ڈالنے کی کوشش کی ہے۔

## کیا حضرت معاویہ نے معاہدے کی شر ائط پوری نہ کیں؟

حضرت حسن و معاویہ رضی اللہ عنہما کے صلح کے معاہدے کو بیان کرتے ہوئے طبری نے ایک روایت نقل کی ہے جس کے مطابق حضرت معاویہ نے حضرت حسن کو ایک حضرت معاویہ نے حضرت حسن کو ایک مطابق حضرت معاویہ نے حضرت حسن کو ایک سادہ کاغذ پر دستخط کر کے بھوادیا اور کہا کہ آپ جو جی چاہے، لکھ لیجے۔ دو سری طرف حضرت حسن اپنی شر ائط پہلے ہی لکھ کر انہیں بھوا پچکے سے۔ جب انہیں سادہ کاغذ ملا، تو انہوں نے اس پر مزید شر ائط لکھ کر اپنے پاس رکھ لیس اور بعد میں ان کا مطالبہ کیالیکن حضرت معاویہ نے ان بعد میں لکھی گئی شر ائط کو پورانہیں کیا۔ اگر ایسا ہو ابھی ہو تو حضرت معاویہ پر کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا ہے کیونکہ وہ انہی شر ائط کو پورانہیں کیا۔ اگر ایسا ہو ابھی ہو تو حضرت معاویہ پر کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا ہے کیونکہ وہ انہی شر ائط کو پورا کرنے کے پابند سے جو حضرت حسن نے انہیں بھوادی تھیں اور جن پر فریقین کا معاہدہ ہوا تھا۔ تاہم حضرت معاویہ کے علم، تدبر، مر وت اور کشادہ دلی کو مد نظر رکھا جائے تو یہ واقعہ بھی بے سر ویا نظر آتا ہے۔

یہ واقعہ جس سند سے روایت ہواہے، اس پر ہم پہلے بھی کئی مرتبہ تبعرہ کر بچکے ہیں۔ سند یہ ہے: حدثنی عبد الله بن أحمد المروزي، قال: أخبرني أبي، قال: حدثنا سليمان، قال: حدثني عبد الله، عن يونس، عن الزهري۔ يه سند ابن شهاب الزہری - 58) (58-124) سے شروع ہوتی ہے جو اس واقعہ کے سترہ برس بعد پيدا ہوئے۔ معلوم نہیں کہ انہوں نے کس شخص سے یہ بات سی۔ عین ممکن ہے کہ وہ نامعلوم شخص باغی تحریک کارکن رہا ہو۔ پھر زہری سے اس روایت کویونس بن بزیدا یلی بیان کرتے ہیں جو کہ نا قابل اعتماد ہیں اور زہری سے الیی باتیں روایت کرتے ہیں جو اور کوئی نہیں کرتا ہے۔

# باغيول نے حضرت حسن سے انتقام كيے ليا؟

حضرت حسن نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما سے اتحاد کر کے چونکہ باغی تحریک کی لٹیاہی ڈبو دی تھی، اس وجہ سے ان کے دل میں حضرت حسن کے لیے بہت بغض تھا۔ اس موقع پر انہوں نے آپ کو" یا فدل المو منین" یعنی اے مومنین کو ذکیل کرنے والے کہہ کر پکارا۔ بعد میں ان کی طرح طرح سے کر دار کشی کی گئی اور انہیں معاذ اللہ راسپوٹین جیسا کر دار ظاہر کرنے کی کوشش کی گئی۔ یہ کہا گیا کہ حضرت حسن نے سوسے زائد شاد یال کیں۔ کسی خاتون سے شادی کرتے اور چند دن بعد اسے طلاق دے دیتے اور پھر کسی اور سے نکاح کر لیتے۔ یہ الیی گھناونی تہمت ہے جسے قر آن مجیدے تھم کے مطابق سنتے ہی مستر دکر دیا جانا چا ہے۔ ار شاد باری تعالی ہے:

لَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظُنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ حَیْراً وَقَالُوا هَذَا إِفْكٌ مُبِينٌ.

ایسا کیوں نہ ہوا کہ جب انہوں نے یہ بات سنی تھی، تومومن مر د وعورت اپنے دل میں اچھا گمان کرتے اور کہہ دیتے کہ یہ تو کھلی تہمت ہے۔

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

(النور 24:12)

افسوس کہ روایت پرستی کے سبب بعض لوگ اس تہمت پر یقین کرتے ہیں،اس وجہ سے مناسب ہو گا کہ ان روایات کا بھی جائزہ لے لیا جائے۔ سیدنا حسن رضی اللہ عنہ کے کثیر النکاح ہونے سے متعلق جتنی بھی روایات ہیں، وہ سب انہی واقدی، ہشام کلبی اور ابن جعد بہ سے مروی ہیں۔ <sup>15</sup> یہ روایات بھی حدیث یا تاریخ کی کسی مستند کتاب میں نہیں بلکہ ابن ابی الحدید، ابوطالب مکی وغیرہ نے نقل کی ہیں۔ عرب عالم ڈاکٹر صلابی نے نہایت تفصیل کے ساتھ ان روایات کا تجزیه کرکے ان کا ضعف بیان کیا ہے۔ یہاں ہم یہ اسناد درج کر رہے ہیں:

- روى المدائني عن أبن جعدبة عن ابن أبي مليكة
- عن محمد بن عمر (الواقدي) أنبأنا عبد الرحمن بن أبي الموال
- عن محمد بن عمر حدثنا عبد الله بن جعفر، عن عبد الله بن حسن قال
  - حدثني عباس بن هشام الكلبي عن أبيه عن جده عن أبي صالح

آپ خود دیکھ سکتے ہیں کہ یہ روایتیں بیان کرنے والے کون لوگ ہیں۔ جیسا کہ انہوں نے حضرت معاویہ کی کر دار کشی کی، ویسے ہی حضرت حسن نے سوسے زائد شادیاں کی ہو تیں تو حضرت حسن نے سوسے زائد شادیاں کی ہو تیں تو ان کی اولا دکی تعداد بھی سینکڑوں میں ہونی چاہیے تھی جبکہ ایسانہیں ہے۔ چند دن کے تعلق میں بھی حمل تھہر ہی جاتا ہے۔

# حضرت معاویہ کی کر دار کشی کے اسباب

# حضرت معاویه کی کر دار کشی کیوں کی گئی؟

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

باغی تحریک کے تمام کارکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ شدید بغض رکھتے تھے۔ اس کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ آپ ان کے عزائم کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ بنے اور باغی تحریک کی ابتدائی سے آپ نے ایسے اقد امات کیے جن کی بدولت یہ تحریک پنپ نہ سکی۔ اگر حضرت معاویہ اس تحریک کے خلاف بندنہ باند ھتے تو عین ممکن ہے کہ بعد کی صدیوں میں مسلمان بے شار فر قوں میں تقسیم ہو جاتے۔ حضرت عثان ، علی اور خود اپنے زمانے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے باغیوں کی بھر پور سرکوبی کی اور ان کے عزائم کو کامیاب نہ ہونے دیا۔ یہی وجہ ہے کہ باغیوں نے آپ کے خلاف جی بھر کر جھوٹی روایتوں کا طومار باندھ دیا اور آپ کو نعوذ باللہ ایک مکار سیاستدان کے روپ میں پیش کیا۔

www.waqieya.com (ac. 7 Jan 201)

Page 364 of 507

\_

<sup>5</sup> مزید تحقیق کے لیے دیکھیے: علی محمد محمد الصلابی ۔ امیر المومنین الحسن بن علی بن ابی طالب: شخصیتہ وعصرہ ۔ ص28-27۔ قاہرہ: دار التوزیع ۔ (www.wagfeya.com (ac. 7 Jan 2012

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

طبری نے انہی باغیوں کے ساتھی ابومخنف کے بیہ الفاظ نقل کیے ہیں جس میں اس نے اپنی بات کوکسی "حسن" کی طرف منسوب کیا ہے۔ ہم نہیں جانتے کہ بیہ حسن کون ہیں۔

معاویہ کی چار خصلتیں ایسی ہیں کہ اگر ان میں سے ایک بھی ہوتی تومہلک تھی: (1) اس امت پر جاہلوں کومسلط کر دینا اور امت سے مشورہ کیے بغیر خلافت پر قبضہ کرلیناحالا نکہ اس وقت صحابہ میں ہے بچھ لوگ بھی ہاقی تھے اور صاحبان فضل بھی موجو دیتھے۔ (2)اینے بیٹے کواپنے بعد خلیفہ مقرر کر دیناجو که شراب خور، سیاه مست تھااور ریشم پہنتا اور طنبورہ بجاتا تھا۔ (3) زیاد (بن ابی سفیان) سے رشتہ جوڑ لینا حالا نکه رسول الله صلی الله علیہ وسلم فرما گئے ہیں کہ لڑ کا اس کا ہے جس کے بستر پر پیدا ہوا ہواور بد کار کے لیے پتھر ہیں۔ (4) حجر بن عدی کو قتل کرنا۔ لعنت ہوان پر حجر اور اصحاب حجر کی طرف سے۔لعنت ہوان پر حجر اور اصحاب حجر کی طرف سے۔16

ابومخنف کی اس روایت کے ایک ایک لفظ میں اس کاوہ بغض ٹیک رہاہے جو وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی اور کاتب وحی کے لیے دل میں رکھتا ہے جن کی خلافت کو حضرت حسن اور حسین رضی اللّٰہ عنہمانے دل و جان سے قبول کیا تھا۔ اب ہم اس روایت میں بیان کر دہ ایک ایک الزام کو لیتے ہیں اور اس کی تحقیق کرتے ہیں۔

#### کیاحضرت معاویہ نے خلافت پر جبر اُقبضه کیا؟

بعض لو گوں نے بیہ سوال اٹھایاہے کہ کیاحضرت معاویہ رضی اللّہ عنہ کی خلافت جائز اور آئینی تھی؟ وہ کہتے ہیں کہ تمام خلفاءراشدین کی خلافت مسلمانوں کے باہمی مشورے سے قائم ہوئی جبکہ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کا بیہ معاملہ نہیں تھا۔ اس وجہ سے ان کی خلافت کو جائز نہیں قرار دیاجا سکتاہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت بالکل جائز اور آئینی خلافت تھی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد مسلمان تین گروہوں میں منقسم تھے:

1۔ایک گروہ نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو جائز حکمر ان تسلیم کر لیا تھا۔ یہ اہل شام تھے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد حضرت معاویہ کو"امیر المومنین" کہنے لگے تھے۔

2۔ دوسرا گروہ وہ تھاجس نے باہمی مشورے سے حضرت حسن رضی اللّٰہ عنہ کی اس بات پر بیعت کر لی تھی کہ آپ جس سے جنگ کریں گے، وہ بھی اس سے جنگ کریں گے اور آپ جس سے صلح کریں گے، وہ بھی اس سے صلح کریں گے۔ اس معاہدے کے بعد جب حضرت حسن نے معاوبیر رضی اللہ عنہما سے صلح کر لی تواس پورے گروہ نے بھی حضرت معاویہ کی بیعت کر لی۔

3۔ تیسر اگر وہ اس اختلاف میں غیر جانبدار رہاتھا۔ جب حضرت حسن اور معاویہ رضی اللہ عنہما کا اتحاد ہوا تو یہ سب بہت خوش ہوئے اور

Page 365 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> طبر ی **-** 4/1-102

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

انہوں نے بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی بیعت کرلی۔

اس طرح سے مسلمانوں کے تینوں کے تینوں گروہوں کے اتفاق رائے (اجماع) سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ خلیفہ بنے۔اس کے بعد آپ کی خلافت کے جائزاور آئینی ہونے میں کیاشبہ ہو سکتا ہے۔اس زمانے کے مسلمانوں نے بھی اسے اسی حیثیت سے دیکھااور اس سال 41/660 کو "عام الجماعة" کانام دیا۔ اس کامطلب یہ ہے کہ یہ وہ سال تھا جس میں تمام مسلمان ایک بات پر متفق ہو گئے اور انہوں نے مل کر ایک "جماعت" کی شکل اختیار کرلی۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت سے اگر کسی کو انکار تھا تو وہ یہی باغی پارٹی تھی جس نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو شہید کیا تھا لیکن انہوں نے بھی کم از کم ظاہری طور پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت کو شہید کیا تھا لیکن انہوں نے بھی کم از کم ظاہری طور پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت کو تسلیم کرلیا۔ اس طرح سے آپ کی خلافت ایسے اجماع کی شکل اختیار کر گئی جو کہ اس سے پہلے صرف حضرات ابو بکر ، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کو نصیب ہوا تھا۔

اگر بالفرض اس سے پہلے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے کوئی غلطی بھی سر زد ہوئی تھی لیکن جب حضرات حسن اور حسین رضی اللہ عنہ اور اللہ عنہ عنہ اور ان کے علاوہ تمام صحابہ نے آپ کی خلافت پر اتفاق رائے کر لیا تو پھر اس معاملے میں آپ پر زبان طعن وہی دراز کر سکتا ہے جس کے نزدیک حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہما کی کوئی و قعت نہ ہو۔

# حضرت معاويه اورباغی يار ٹياں

غلیفہ بننے کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے دو باغی پارٹیاں موجود تھیں: خوارج اور بقیہ قاتلین عثان۔ ان میں سے خوارج زیادہ منظم اور پر تشد د تھے۔ بقیہ باغیوں کے اہم لیڈر مارے جاچکے تھے اور ان سب نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی اطاعت قبول کر لی تھی۔ اس وجہ سے حضرت معاویہ نے سب سے پہلے خوارج کی نثر کئی گی۔ اس جنگ کا آغاز بھی خوارج ہی کی طرف سے ہوا اور انہوں نے کوفہ پر حملہ کر دیا۔ انہوں نے اہل کوفہ کو بھی ساتھ ملانے کی کوشش کی لیکن ناکام رہے۔ اس کے بعد ان سے جنگوں کا ایک سلسلہ شروع ہواجس میں خوارج کو پے در پے شکستیں دے کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے عراق میں امن قائم کیا۔

ایک سلسلہ شروع ہواجس میں خوارج کو پے در پے شکستیں دے کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے عراق میں امن قائم کیا۔

باغیوں کے دوسرے گروپ کی بھر و شاخ کا تواسی وقت خاتمہ ہو چکا تھاجب حضرات طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہمانے ان کی سرکوبی کی تھی۔

مصر میں ان کی پارٹی کا حضرت عمرو بن عاص اور معاویہ بن خد تی رضی اللہ عنہمانے خاتمہ کر دیا تھا۔ چنانچہ اب یہ ہر طرف سے سمٹ سمٹا کر کوفہ میں آگئے اور اسے اپنام کر نبالیا۔ انہوں نے اپنی سرگر میاں خفیہ رکھیں اور اندر ہی اندر اپنی پارٹی کو منظم کر ناشر و ع کر دیا۔

انہوں نے حضرات حسن اور حسین رضی اللہ عنہما کو بھی اپنے ساتھ ملانے کی کوشش کی لیکن اس میں ناکام رہے۔ اس ضمن میں ہم اخبار الطوال کی ایک روایت اور پیش کر چکے ہیں جس کے مطابق باغی پارٹی کے تجربن عدی نے ان دونوں حضرات کو قائل کرنے کی کوشش کی لیکن ان حضرات نو ان کی بات نہ مائے نہ مائے نہ کو نوفیت دی۔

کوشش کی لیکن ان حضرات نے ان کی بات نہ مائے نہ مائے نہ کے انفاق واتحاد کونوفیت دی۔

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

اب باغی پارٹی کوان کے قائدین نے از سر نو منظم کر ناشر وع کر دیااور کم و بیش دس بارہ سال تک خفیہ کام کرتے رہے۔ اس کی تفصیلات خود ہشام کلبی اور ابو مختف نے بیان کی بیں اور چو نکہ ہے گھر کی گواہی ہے، اس وجہ سے قابل اعتاد سمجھی جاسکتی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ ابو مختف نے اپنے زمانے کی باغی پارٹی کے خون کو گرمانے کے لیے یہ تفصیلات بیان کی ہوں اور طبری نے انہیں نقل کر دیا ہو۔ 41/660 مختف نے اپنے زمانے کی باغی پارٹی کے خون کو گرمانے کے لیے یہ تفصیلات بیان کی ہوں اور طبری نے انہیں نقل کر دیا ہو۔ 61/660 میں حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہما کو کوفہ کا گور نر مقرر کیا تھا اور آپ دس برس اس عہدے پر قائم رہے سے ۔ آپ نے باغی پارٹی کے ساتھ نرمی کارویہ اختیار کیا اور ان پر زیادہ سختی نہ کی۔ آپ کا مقصد یہ تھا کہ ان لوگوں کو نرمی سے ڈیل کیا جائے تاکہ یہ کوئی بغاوت برپانہ کریں۔ حضرت مغیرہ کا طریقہ یہ تھا کہ انہوں نے باغی پارٹی کے معروف لیڈروں کو اس بات کا پابند کر رکھا تھا کہ وہ ہر نماز مسجد میں ان کے ساتھ ادا کریں۔ اس طرح آپ ان پر نظر رکھتے تھے۔ اپنی گور نری کے آخری زمانے میں ایک مرتبہ خطبہ دیتے ہوئے حضرت مغیرہ نے فرمایا:

اے اللہ! عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ پر رحم فرما۔ ان سے در گز کر اور ان کی نیکیوں کی انہیں جزا دے۔ انہوں نے تیری کتاب پر عمل کیا اور تیرے پیغیبر صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کا اتباع کیا۔ انہوں نے ہم لو گوں میں اتفاق قائم رکھا، ہم میں خوزیزی نہ ہونے دی اور ناحق شہید کیے گئے۔ اے اللہ! ان کے انصار، ان کے دوستوں، ان سے محبت کرنے والوں اور ان کے خون کا قصاص لینے والوں پر رحم فرما۔ اس کے بعد آپ نے حضرت عثمان کے قاتلوں کے لیے بدد عافر مائی۔

یہ سن کر حجر بن عدی کھڑے ہو گئے اور مغیرہ رضی اللہ عنہ کی طرف دیکھ کر ایک نعرہ بلند کیا کہ مسجد میں جتنے لوگ بیٹھے تھے اور جو باہر تھے،
انہوں نے سنا۔ حجر نے کہا: "کس شخص کے دھو کے میں تم آ گئے ہو۔ اس بات کو سمجھ نہیں سکتے کہ بڑھا پے کے سبب اس کی عقل جاتی رہی ہے۔
اے شخص! ہماری تنخواہوں اور عطیوں کو جاری کرنے کا اب حکم دو۔ تم نے ہمارارزق بند کر رکھا ہے، اس کا تمہیں کیا اختیار ہے ؟ تم سے پہلے جو
حکام گزرے، انہوں نے تو کبھی اس کی طمع نہیں گی۔ تم نے امیر المو منین (حضرت علی رضی اللہ عنہ) کی مذمت اور مجر مین کی ستاکش کا شیوہ
اختیار کیا ہے۔" یہ سن کر مسجد میں دو تہائی سے زیادہ آدمی اٹھ کھڑے ہوئے اور بولے: "واللہ! حجر نے بچے کہا اور نیکی گی۔ ہماری تخواہوں اور
عطیات کے جاری کر دینے کا حکم دو۔" ۱

حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ نے ان سے زیادہ تعرض نہ کیا اور منبر سے اتر گئے۔51/670 میں ان کی وفات ہو ئی تو کو فہ زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ کے ماتحت آگیا۔ زیاد نے بھی کو فہ آکر جو پہلا خطبہ دیا، اس میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قاتلوں پر لعنت بھیجی۔ حجر بن عدی نے ان کے ساتھ بھی وہی سلوک کیا جو وہ اس سے پہلے حضرت مغیرہ کے ساتھ کر چکا تھا۔ زیاد نے عمر و بن حریث کو کو فہ کا گور نر مقرر کیا اور بھرہ چلے گئے۔ بعد میں پتا چلا کہ حجر بن عدی کے پاس باغی پارٹی کا مجمع لگار ہتا ہے اور یہ لوگ اعلانیہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر لعنت بھیجے ہیں۔ انہوں نے عمر و بن حریث پر بھی مسجد میں کنکریاں اور سنگریزے برسائے ہیں۔ زیاد اب خود کو فہ گئے

عبد صحابہ اور جدید ذبین کے شبہات Page 367 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> طبری -83-4/1

www.islamic-studies.info

اور انہوں نے پہلے جلیل القدر صحابہ حضرت عدی بن حاتم، جریر بن عبداللہ بجلی اور خالد بن عر فطہ رضی اللہ عنہم کے ذریعے حجر کو سمجھانے کی کوشش کی لیکن حجرنے ان سے نہایت بدتمیزی کی۔

طبری ہی کی دیگرروایت کے مطابق حجر بن عدی نے با قاعدہ بغاوت کر دی اور پولیس سے مقابلہ کیا۔ ان کے اکثر ساتھی ان کاساتھ حجوث گئے اور وہ فرار ہو کر مالک الاشتر کے بھائی عبداللہ بن حارث کے گھر جاچھے۔ یہاں ایک لونڈی کی مخبری کی۔ حجر نے گر فقاری کے لیے شرط یہ عائد کی کہ مجھے شام میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس بھیجاجائے۔ زیاد نے اس شرط کو منظور کیا اور انہیں گر فقار کر لیا۔ دو باغی عمرو بن حمق اور رفاعہ بن شداد کو فہ سے فرار ہو کر شالی عواق میں موصل کے پاس پہنچے اور ایک پہاڑی غار میں حجب گئے۔ یہاں قریبی گاؤں کے لوگوں کو علم ہوا تو انہیں گر فقار کر کے موصل کے گور نرکے پاس پیش کیا۔ ان دونوں کو قتل کر دیا گیا۔ دیگر بہت یہاں قریبی گاؤں کے لوگوں کو علم ہوا تو انہیں گر فقار کر کے موصل کے گور نرکے پاس پیش کیا۔ ان دونوں کو قتل کر دیا گیا۔ دیگر بہت سے باغی بھی فرار ہو کر ادھر ادھر بھاگے۔ زیاد نے ان کا تعاقب کروا کر انہیں گر فقار کیا۔ انہوں نے بھر پورے واقعے کی تحقیقات کروائیں اور لوگوں کی گواہیاں انگھی کیں۔ ابو مختف نے ان تمام گواہوں کے نام بھی درج کیے ہیں اور ان میں حضرت واکل بن حجر، خالد بن عرفط رضی اللہ عنہما جیسے جلیل القدر صحابہ اور موسی بن طلحہ اور ابوبر دور حمہااللہ جیسے جلیل القدر تابعین بھی شامل ہیں۔

زیاد نے ان باغیوں کو گرفتار کر کے شام بھجوایااور ساتھ ہی تمام تفصیلات بشمول گواہیوں کے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو لکھ بھیجیں۔ اب ان کے پاس سفار شیوں نے سفار شیں کرنا شروع کر دیں اور حجر اور ان کے ساتھیوں کو معاف کر دینے کا مطالبہ کیا۔حضرت معاویہ نے تمام تحقیقات کا جائزہ لیااور پھر حجر کوسات ساتھیوں سمیت موت کی سزادی اور ان کے سات ساتھیوں کو معاف کر دیا۔اس طرح سے اس بغاوت کے سرکر دہ لوگ اپنے انجام کو پہنچے اور یہ پھول بن کھلے ہی مرحجما گیا۔

باغیوں کے ساتھیوں نے اس واقعے کو خوب نمک مرچ لگا کر پیش کیا اور حجر بن عدی اور اس کے ساتھیوں کے قتل کو ظلم قرار دیا۔
انہوں نے مرشے کہے اور باغیوں کی اگلی نسلوں کو بھڑ کایا۔ سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر آج کے دور کے کسی بھی ملک میں کوئی باغی
تحریک منظم کرے اور حکومت کے خلاف تحریک چلائے اور فتنہ و فساد پھیلانے کی کوشش کرے تو حکومت کیا اسے پھولوں کے ہار
پہنائے گی؟ ظاہر ہے کہ اسے سزاہی دی جائے گی اور یہ جرم کی مناسبت سے ہو گا۔ عام طور پر حکومتیں باغیوں کے بڑے لیڈروں کو
موت کی سزادیتی ہیں اور چھوٹے موٹے ور کروں کو کم سزادیتی ہیں یا پھر معاف کر دیتی ہیں تاکہ باغی تحریک زیادہ پھلے پھولے نہیں۔
اس وجہ سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فیصلے پر نہ تو شرعاً کوئی اعتراض کیا جاسکتا ہے اور نہ عقلاً۔

بعض لوگ یہ سوال اٹھاتے ہیں کہ طبری کی روایت کے مطابق سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہانے اس قتل پر تنقید کی اور فرمایا: "اے معاویہ! آپ کو حجر کو قتل کرتے ہوئے خداکاخوف نہ ہوا؟" یہ روایت ابو مخنف کی ہے اور انہوں نے حسب عادت اپنے الفاظ سیدہ کی طرف منسوب کیے ہیں۔ <sup>18</sup> ظاہر ہے کہ سیدہ کو حکومت کی بجائے ان باغیوں سے کیا ہمدر دی ہو سکتی تھی جن میں سے بعض حضرت

4/1 101 [...

جهد صحابه اور جدیدذ بمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> الضاً-101

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت میں بلاواسطہ یا بالواسطہ شریک تھے اور انہی باغیوں کے خلاف سیدہ خو دنجھی جنگ جمل میں اقدام کر چکی تھیں۔

اسی روایت میں یہ بھی ہے کہ سیدہ نے عبدالر حمن بن حارث کو پیغام دے کر حضرت معاویہ کے پاس بھیجا تھالیکن جب وہ پہنچے تو ججر اور اس کے ساتھی قتل ہو چکے تھے۔ عبدالر حمن نے کہا: "ابوسفیان کاساحلم جو آپ میں تھا، وہ آپ نے کب چھوڑ دیا۔" حضرت معاویہ نے جواب دیا: "جب سے آپ جیسے اہل حلم نے جھے چھوڑ دیا۔" ممکن ہے کہ یہ بات درست ہو۔ شاید سیدہ عاکشہ رضی اللہ عنہاکا خیال رہا ہو کہ حجر بن عدی کو سزا دیناسیاسی حکمت کے خلاف ہے کہ اس کے قتل سے بغاوت اور بھڑک اٹھے گی چنانچہ انہوں نے حضرت معاویہ کو حکم اختیار کرنے کا مشورہ دیا۔ ابن عبد البرنے سیدہ کے یہ الفاظ نقل کیے ہیں: "حجر اور اس کے ساتھیوں کے بارے میں آپ میں ابوسفیان والا حکم کہاں چلا گیا؟ آپ نے ایسا کیوں نہ کیا کہ انہیں قید خانوں میں بند رکھتے اور طاعون کا شکار ہونے دیتے۔" واان میں انفاظ سے ظاہر ہے کہ سیدہ یہ چاہتی تھیں کہ حجر کے قتل کا الزام حضرت معاویہ پر نہ آئے تا کہ ان کے خلاف بغاوت نہ بھڑ کے۔ یہ الفاظ سے ظاہر ہے کہ سیدہ یہ چاہتی تھیں کہ حجر کے قتل کا الزام حضرت معاویہ پر نہ آئے تا کہ ان کے خلاف بغاوت نہ بھڑ کے۔ یہ الفاظ سے ظاہر ہے کہ سیدہ یہ چاہتی تھیں کہ حجر کے قتل کا الزام حضرت معاویہ پر نہ آئے تا کہ ان کے خلاف بغاوت نہ بھڑ کے۔ یہ الکی درست معاملہ تھا۔ جس شخص نے بغاوتی تح کے مطابق سزاد سے میں کیا چیز مانع ہو سکتی ہے؟

بعض باغیوں نے حجر بن عدی کے مرتبے کوبڑھانے کے لیے انہیں مرتبہ صحابیت پر فائز کرنے کی کوشش کی ہے حالا نکہ بیہ بات درست نہیں ہے۔ ابن حجر عسقلانی (1448-852/1371-852/1371) نے صحابہ کرام سے متعلق اپنے مشہور انسائیکلوپیڈیا"الاصابہ من تمییز الصحابہ" میں میں حجر کو صحابہ میں شار نہیں کیا۔ ابن الاثیر الجزری (1233-630/1160-555) نے اپنی کتاب "اسد الغابہ" میں ایسا کیا ہے لیکن انہوں نے اس بات کی کوئی سند پیش نہیں کی کہ حجر صحابہ میں شار ہوتے ہیں بانہیں۔

# بیت المال میں کرپشن کی تہمت

یہ ایک الیں تہمت ہے جو باغی راویوں نے چند روایتیں گھڑ کر سید نامعاویہ رضی اللہ عنہ پر عائد کی ہے۔ تاریخ کی کتب میں الیں روایات کی تعداد آٹے میں نمک کے برابر ہے جن میں الیں کوئی بات ہے جس کی بنیاد پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر بیہ تہمت عائد کی گئی ہے اور جب ہم ان روایتوں کا جائزہ لیتے ہیں تو ان سب کی سند میں کوئی نہ کوئی ایساراوی نکلتا ہے جس کا تعلق اسی باغی تحریک سے ہو۔ حضرت معاویہ کے زمانے میں بہت سے جلیل القدر صحابہ انجی زندہ تھے۔ حضرت حسن اور حسین رضی اللہ عنہما بھی آپ کے دور میں موجود شھے۔ اگر حضرت معاویہ، نعوذ باللہ کوئی بدعنوانی کرتے تو یہ حضرات ان کا ہاتھ پکڑتے یا انہیں کم از کم تنبیہ تو کرتے۔ لیکن الیہ کوئی روایت موجود نہیں ہے۔ اب ہم ان تمام روایات کا ایک ایک کرکے جائزہ لیتے ہیں۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 369 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> ابن عبد البر-1/198 باب حجر بن عدى ـ

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### تاریخ طبری میں اس ضمن میں صرف ایک واقعہ ہمیں مل سکاہے، جو ہم یہاں بیان کررہے ہیں:

(جنگ اشل جو شال مغربی ایران کے علاقے میں ہوئی تھی، کے بعد) تھم اپنی راہ سے الگ ہو کر ہرات (موجودہ افغانستان) کی طرف چلے آئے سے سے پھر یہاں سے مرو (موجودہ ایران) کی طرف پلٹ گئے۔ زیاد (بن ابی سفیان گور نر ایران) کو مال غنیمت کی خبر پہنچی تو تھم کو لکھا: "امیر المومنین نے مجھے لکھ بھیجا ہے کہ سوناچاندی اور تمام نادر اشیاء ان کے لیے نکال لی جائیں۔ جب تک یہ چیزیں نکالی نہ جائیں، ہر گز ہر گز مال غنیمت میں تصرف نہ کرنا۔ " تھم نے اس کے جواب میں لکھا: "آپ کا خط طا، آپ نے کہا ہے کہ امیر المومنین نے آپ کو لکھ بھیجا ہے کہ سوناچاندی اور تمام نادر اشیاء ان کے لیے نکال لی جائیں۔ جب تک یہ چیزیں نکالی نہ جائیں، ہر گز ہر گز مال غنیمت میں تصرف نہ کرنا۔ اللہ عزوجل کا تھم امیر المومنین کے تھم سے پہلے آچکا ہے۔ واللہ! خداسے ڈرنے والے کے لیے زمین و آسان کی راہیں بند بھی ہو جائیں، جب بھی حق سجانہ و تعالی اس المومنین کے تھم سے پہلے آچکا ہے۔ واللہ! خداسے ڈرنے والے کے لیے زمین و آسان کی راہیں بند بھی ہو جائیں، جب بھی حق سجانہ و تعالی اس کے لیے کوئی راستہ نکال ہی دے گا۔ "پھر لوگوں سے کہا کہ اپنا اپنا مال غنیمت لے لو۔ سب لوگ آئے۔ تھم نے دعا کی: "یارب! تیرے غنیمت لوگوں میں تقسیم کر دیا۔ اس پر زیاد نے ان کو کلھا: "اگر میں زندہ رہا تو تمہارے گلڑے اڑا دوں گا۔ " تھم نے دعا کی: "یارب! تیرے یاس آنے میں میرے لیے بہتری ہو تو مجھے بلالے۔ " اس کے بعد ان کا انتقال ہو گیا۔ <sup>20</sup>

اس واقعے کو بیان کر کے بعض لوگ بیہ تاثر دیتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ مال غنیمت میں سے سوناچاندی اور نوادرات اپنے لیے الگ کروالیتے تھے حالا نکہ بیہ تاثر سرے سے غلط ہے۔اس سلسلے میں چند زکات قابل غور ہیں:

1۔ واقعے کی سند طبر ی میں ہے بیان ہوئی ہے: حدثنی عمر، قال: حدثنی حاتم بن قبیصة، قال: حدثنا غالب ابن سلیمان، عن عبد الرحمن بن صبح۔ تینول راوی حاتم بن قبیصہ، غالب بن سلیمان اور عبد الرحمن بن صبح کے حالات نامعلوم ہیں۔ ان کے بارے میں فن رجال کے انسائیکلوپیڈیاز میں کوئی معلومات موجود نہیں ہیں جن سے اندازہ ہو سکے کہ یہ کون لوگ تھے، کس در جے میں قابل اعتماد تھے اور کیاان کاکوئی تعلق باغی تحریک سے تھا؟

2۔ کتب تواریخ میں بیرایک ہی واقعہ ہے اور اس کے علاوہ کوئی ایساواقعہ نہیں ملتاہے جس میں ایسا تھم دیا گیا ہو۔

3- ابن کثیر نے یہ وضاحت کی ہے کہ اس سوناچاندی وغیرہ کو حضرت معاویہ کی ذات کے لیے نہیں بلکہ بیت المال کے لیے الگ کر نے کا حکم تھا تا کہ اسے عام لوگوں کی فلاح و بہبود پر خرج کیا جائے۔ <sup>21</sup>اس کی وجہ یہ تھی کہ جبل اشل کی جس قوم کے ساتھ جہاد کیا گیا تھا، ان کے ہاں سونا اتنی کثرت سے موجود تھا کہ ان کے برتن بھی سونے کے تھے۔ شرعی قاعدہ ہے کہ جنگ کے دوران دشمن سے جومال غنیمت حاصل ہو، اس کا 1/5 بیت المال میں جمع کر دیا جائے اور 4/5 فوج میں تقسیم کر دیا جائے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا اندازہ ہو گا کہ یہ سوناچاندی مل کر 1/5 کے برابر ہوگا۔ عین ممکن ہے کہ اس موقع پر بیت المال میں سونے چاندی کی کی واقع ہوگئی ہو، جس کی

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 370 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>طبری ـ 82-1/1

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>ابن کثیر -11/169

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### وجه سے بیہ حکم دیا گیاہو۔

4۔ طبری کی روایت کے مطابق میہ تھم حضرت معاویہ نے نہیں بلکہ ایران کے گورنر زیاد بن ابی سفیان نے دیا تھا۔ روایت میں ان کے خط کے الفاظ نہیں ہیں بلکہ راوی نے الفاظ میں بات کی ہے اور بات کو بالکل مجمل انداز میں بیان کرتے ہوئے کوئی اضافی تفصیلات فراہم نہیں کی ہیں۔

اس تجویے کے بعد صرف وہی شخص حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں بد گمانی کر سکتا ہے جسے ایسا کرنے کی عادت ہو۔ ظاہر ہے کہ جس شخص کے بزدیک بد گمانی ایک جائز فعل ہو، وہ تو معمولی سے نکتے سے رائی کا پہاڑ کھڑا کر دے گالیکن جس شخص کے دل میں ذراسا بھی خوف خدا ہو، وہ محض اس ایک روایت کی بنیاد پر بد گمانی کو جگہ نہ دے گا۔ اس کے بر عکس طبری ہی میں ہمیں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وہ نصیحت ملتی ہے جو آپ اپنے گور نرول کو فرماتے تھے۔ اس سے آپ کی پالیسی کا اندازہ ہو تا ہے۔ اس کے الفاظ یہ ہیں: عبیداللہ کی بات من کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اسے والی خراسان مقرر کیا اور پھریہ فرمایا: "آپ کے لیے بھی میرے وہی احکام ہیں جو دوسرے عہدے داروں کے لیے ہیں۔ اس کے علاوہ قرابت کے لحاظ سے آپ کو میں وصیت کر تاہوں کہ آپ کامیرے ساتھ خاص رشتہ ہے۔

- کم کے لیے زیادہ کوہر گزنہ چھوڑیے۔
- اینے نفس کا محاسبہ اپنے ہی نفس سے کیجیے۔
- آپ کے اور آپ کے دشمن کے در میان جو معاملہ ہو،اس میں وعدے کی پابند کی کیجیے کیونکہ اس سے آپ پر اور آپ کے ذریعے ہم پر بوجھ کم پڑے گا۔
  - لوگوں کے لیے اپنادروازہ ہمیشہ کھلار کھیے کہ آپ کوان کے حالات معلوم ہوتے رہیں گے۔وہ اور آپ برابر ہیں۔
- جب کسی مہم کا قصد تیجے تولوگوں پر اسے ظاہر کر دیجے لیکن کسی مفاد پرست کا اس میں دخل نہ ہونے پائے۔ جب اس مہم کو انجام دینا آپ کے لیے ممکن ہو تو ہر گز کوئی (مفاد پرست) آپ کی بات کو مستر دنہ کریائے۔
- جنگ میں اگر دشمن زمین کے اوپر آپ پر غالب بھی ہو جائیں توبیہ سمجھ رکھیے کہ زمین کے اندروہ آپ پر غالب نہیں ہوسکتے۔اگر آپ کے رفقاء پر ایساوقت پڑے جائے کہ اپنی جان سے آپ کو ان کی مدد کرنا پڑے تو ایسا ہی سیجھے۔ کند تلوار بھی اگر کاٹ نہ سکتی ہو، تو اسے قبضے سے الگ نہ سیجھے (یعنی ہر صورت مقابلہ جاری رکھے۔)
  - الله سے ڈرتے رہیے اور اس سے بڑھ کر کسی چیز کونہ سجھیے کہ خوف خدامیں بے شک ثواب ہے۔
    - اپنی آبر و کو داغ سے بچائے رکھیے اور کسی سے جب وعدہ کریں تواسے پورائیجیے۔
  - اپنے کسی ارادے کو پختگی سے پہلے ظاہر نہ کیجیے لیکن جب ظاہر ہو جائے تو پھر کسی کو اس کی مخالفت نہ کرنے دیجیے۔
  - جب دشمن سے لڑائی چھڑ جائے تو جتنی فوج آپ کے پاس ہے،اس سے زیادہ کا انتظام کیجیے (لیعنی ریزروافواج رکھے۔)

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

# • مال غنیمت کی تقسیم قرآن کے مطابق سیجیے اور کسی کوالی چیز کالا کچ نه دیجیے جس کاوه مستحق نه ہو۔ اور نه ہی کسی کواس کے حق سے مایوس سیجیے۔22 مایوس سیجیے۔22

روایت کے الفاظ سے واضح ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی پالیسی، اپنے سے پہلے خلفاء راشدین سے مختلف نہ تھی۔ اس کی روشنی میں دیگر روایات کو دیکھناچا ہیے اور جس روایت میں باغی راویوں نے آپ کے خلاف بغض کا اظہار کیا ہو، اسے مستر دکر دیناچا ہیے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر تہمت لگاتے ہوئے ایک اور روایت بیان کی جاتی ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے کہا گیا کہ حضرت معاویہ بے تحاشا مال صرف کر کے لوگوں کو اپنے ساتھ ملارہے ہیں، آپ بھی ایسا ہی تیجے۔ انہوں نے انکار کر دیا اور فرمایا کہ کیا تم چاہتے ہو کہ میں ایسے ناورا طریقوں سے کا میابی حاصل کروں۔ اس روایت کا جھوٹ اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ خود حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبان سے نیج البلاغہ میں یہ الفاظ نقل کیے گئے ہیں:

کیا یہ عجیب بات نہیں ہے کہ معاویہ تو تند مز اج جفاکاروں کو دعوت دیتے ہیں اور وہ بغیر کسی بخشش اور عطیہ کے ان کی پیروی کرتے ہیں۔ میں تہمیں تمہارے مقرر کردہ عطیات کے علاوہ مزیدر قم بھی دیتا ہوں، پھر بھی تم مجھ سے الگ ہوئے جاتے ہو۔ 23

#### طبری میں ہے:

حضرت علی جب اہل بھر ہ کی بیعت سے فارغ ہوئے تو انہوں نے بیت المال کا جائزہ لیا۔ اس میں ساٹھ لا کھ درہم سے زائد رقم موجو د تھی جو انہوں نے ان لو گوں میں تقسیم کر دی جو آپ کے ساتھ جنگ میں شریک تھے۔ ہر شخص کے جھے میں پانچ پانچ سو کی رقم آئی۔ پھر ان سے فرمایا: "الله تعالی شام میں آپ لو گوں کو فتح یاب کرے تو اتنی ہی رقم عطیات کے علاوہ تمہیں ملے گی۔"<sup>24</sup>

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قاتلین کے خلاف لوگوں کے جذبات اس قدر شدید سے کہ وہ بغیر کسی معاوضے کے لالج کے، حضرت معاویہ کے پاس آکر ان کی فوج میں دھڑا دھڑ شامل ہور ہے سے۔ دوسری جانب باغی تحریک کے لوگوں کا مقصد چونکہ محض مال و دولت اکٹھا کرنا تھا، اس وجہ سے وہ حضرت علی سے عطیات تو وصول کرتے سے مگر آپ کے ساتھ شریک نہ ہوتے سے۔ حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما دونوں ہی نے بیت المال میں خیانت نہیں فرمائی۔ ان دونوں حضرات نے جس کسی کو جو بھی عطیات دیے، وہ عین اسی اصول کے مطابق سے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ سے جاری تھا۔ ہم او پر بیان کر چکے ہیں کہ اسلام کے نظام معیشت کا مقصد ہی دولت کی تقسیم تھا تا کہ ہر ہر شخص کی ضرور تیں پوری ہو سکیس۔ تمام خلفاء بیان کر چکے ہیں کہ اسلام کے نظام معیشت کا مقصد ہی دولت کی تقسیم تھا تا کہ ہر ہر شخص کی ضرور تیں پوری ہو سکیس۔ تمام خلفاء براشدین کا یہ دستور تھا کہ وہ بیت المال کی رقم کو زیادہ سے زیادہ تقسیم کرتے سے تاکہ ہر ہر شخص تک مال پہنچ سکے۔ قبائلی سر داروں کے راشدین کا یہ دستور تھا کہ وہ بیت المال کی رقم کو زیادہ سے زیادہ تقسیم کرتے سے تاکہ ہر ہر شخص تک مال پہنچ سکے۔ قبائلی سر داروں کے

عبد صحابہ اور جدید ذ اس کے شبہات مجمد صحابہ اور جدید ذ اس کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>طبر ی **-** 41-/112

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>سيد شريف رضى - نهج البلاغه - خطبه 180 -

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> طبر ی-160-3/2

www.islamic-studies.info

بارے میں جو تواریخ میں ذکر ملتا ہے کہ انہیں اتنے لاکھ یااتنے ہزار درہم ملے توبہ رقم ان کی ذات کے لیے نہیں بلکہ اپنے قبیلے کے لوگوں میں تقسیم کے لیے دی جاتی تھی۔ اس کے لیے وہ با قاعدہ رجسٹروں میں اندراج کرتے تھے اور حکومت کی جانب سے اس کا آڈٹ کیا جاتا تھا۔ حضرت عثمان، علی اور معاویہ رضی اللہ عنہم نے اپنے اپنے زمانوں میں اسی دستور کو جاری رکھا۔ ریگولر آرمی اور سول سروس کے ساتھ ساتھ ریزروافواج موجو در ہتیں اور انہی کے لیے قبائلی سر داروں اور خاند انوں کے سربر اہوں کولا کھوں کی مقد ارمیں عطیات دیے جاتے۔

# حضرت على پرسب وشتم

سب وشتم کامطلب ہے برا بھلا کہنا۔ عربی میں ان الفاظ کامفہوم وسیع ہے اور اس میں تنقید بھی شامل ہے۔ یہ تنقید سخت الفاظ میں بھی ممکن ہے اور نرم الفاظ میں بھی۔اس میں گالی دینے کامفہوم بھی شامل ہے اور نرم انداز میں ناقدانہ تبصرے کا بھی۔

باغی راویوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پریہ تہت عائد کی ہے کہ ان کے زمانے میں وہ اور ان کے مقرر کر دہ گور نر حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جمعہ کے خطبہ کے دوران معاذ اللہ گالیاں دیا کرتے تھے۔ اس تہمت کا مقصد اس کے سوااور کچھ نہیں ہے کہ بنوا میہ کے خلاف نفرت پیدا کر کے اپنی پارٹی کے نوجوانوں کو مشتعل کیا جائے۔ اس تہمت کا جھوٹ صرف اتنی سی بات سے واضح ہو سکتا ہے کہ اگر آج کے دور میں کوئی خطیب کسی بھی صحابی کے بارے میں یہ حرکت کرے تو کیا سننے والے اسے چھوڑ دیں گے؟ ہمارے ہاں تو اس مسئلے پر بار ہاکشت وخون کی نوبت آ جاتی ہے۔ اس دور میں جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کی اپنی اولا د موجود تھی اور ان کے زمانے میں یہ حرکت کی گئی تو کیا یہ حضرات محاذ اللہ ایسے غیر ت مند تھے کہ انہوں نے اسے روکنے کے لیے پچھ نہیں کیا۔ اس وقت ان کی غیر ت کہاں چلی گئی تھی؟

کیاہم یہ تصور کرسکتے ہیں کہ آزادی اظہار کے اس دور میں اگر کوئی حکمر ان بیرسم جاری کرے کہ جمعہ کے خطبوں میں منبر پر کھڑے ہو کر اپوزیشن کے فوت شدہ را ہنماؤں کو گالیاں دی جائیں؟ آپ خو د اندازہ لگاسکتے ہیں کہ اس کار دعمل کیا ہو گا؟ کیا اس طرح وہ حکمر ان بغیر کسی مقصد کے اپنے خلاف مزاحمتی تحریک پیدانہ کرے گا؟ ہم کسی بھی ایسے حکمر ان کے بارے میں بیہ تصور نہیں کرسکتے جس میں عقل کا ذراسا بھی شائبہ ہو۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے غیر معمولی تدبر، حلم اور سیاست کو ان کے مخالفین بھی تسلیم کرتے ہیں۔ کیاان سے اس بات کی توقع کی جاسکتی ہے کہ جنگ کی جس آگ کو انہوں نے اپنے حکم اور تدبر سے ٹھنڈ اکیا تھا، وہ اسے ایک لایتنی اور ضول حرکت سے دوبارہ بھڑ کا دیں۔ پھر یہ حرکت پورے عالم اسلام کی مساجد میں عین جمعہ کے خطبے میں انجام دی جائے اور اس کے رو خطب میں اللہ عنہ کی اولاد میں سے کسی کی غیرت جوش نہ مارے اور کوئی مزاحمتی تحریک تو کجایا کم از کم تنقید ہی ان حضرت علی رضی اللہ عنہ کی اولاد میں سے کسی کی غیرت جوش نہ مارے اور کوئی مزاحمتی تحریک تو کجایا کم از کم تنقید ہی ان حضرات کی جانب سے سامنے نہ آئے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ سب و شتم محض باغی راویوں کے ذہنوں میں تھا، جسے انہوں نے مطرات کی جانب سے سامنے نہ آئے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ سب و شتم محض باغی راویوں کے ذہنوں میں تھا، جسے انہوں نے کہ بیان کیا۔

عهد صحامه اور حدید ذبمن کے شبهات

ایک اور بات کی وضاحت ضروری ہے۔ عربی میں لفظ "سب" کا مطلب صرف گالی دینا ہی نہیں ہوتا بلکہ یہ زیادہ وسیع مفہوم میں استعال ہو تا ہے۔ مثلاً اگر ایک شخص، دوسرے کی رائے سے اختلاف کرتے ہوئے اس پر تنقید کرے اور اپنے دلا کل پیش کرے، تو اسے بھی'سبّ' کہہ دیا جاتا ہے۔ اس طرح کا'سبّ' ہمارے ہاں بہت سے لوگ ایک دوسرے کے لیے کرتے ہیں اور کوئی برانہیں مانتا۔ صحیح مسلم کی ایک حدیث کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ تبوک کے دوران لو گوں کو ایک تالاب کا پانی پینے سے منع فرمایا۔ دوافراد نے اس تھکم کی نافرمانی کی تو آپ نے ان پر'سبؓ' فرمایا۔<sup>25</sup> ظاہر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں کوئی شخص یہ بد گمانی نہیں کر سکتا کہ آپ نے انہیں معاذ اللہ گالیاں دی ہوں گی۔اس حدیث کامطلب یہی ہے کہ آپ نے ان پر تنقید فرمائی ہو گی اور انہیں اپنی اصلاح کا کہاہو گا۔

ممکن ہے کہ کسی شخص نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی یالیسی پر تنقید کی ہو، تو ان راویوں نے اس پریہ بہتان گھڑ لیا کہ وہ معاذ اللہ حضرت علی کو گالیاں دیا کرتے تھے۔اگر ایساہو تا تو کیاہم حضرت حسن، حسین اور حضرت علی کے دیگر بیٹوں سے یہ تو قع کر سکتے ہیں کہ وہ خاموشی سے سنتے رہتے۔ یہاں ہم وہ روایات بیان کر رہے ہیں جن سے ظاہر ہو تاہے کہ ان راویوں نے بات کا بتنگر بناکر اسے کیا سے کیا کر دیاہے۔حضرت معاوبیررضی اللہ عنہ کے دور کے دو گورنر ہیں، جن کے بارے میں یہ الزام عائد کیا گیاہے کہ وہ حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے خلاف منبر برسب وشتم کرتے تھے۔ایک مروان بن حکم اور دوسرے حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللّٰہ عنہ۔ان دونوں سے متعلق روایات کاہم جائزہ لیتے ہیں۔

# كيامر وان بن حكم نے سب وشتم كيا؟

حضرت على رضى الله عنه كاذكر مروان بن حكم نے اپنے خطبے میں "ابوتراب" كهه كر كياتواسے ان باغيوں نے "سب وشتم" قرار دے دیا۔ صحیح بخاری کی روایت ہے:

عبدالله بن مسلمہ نے ہم سے روایت بیان کی، ان سے عبدالعزیز بن ابی حازم نے اور ان سے ان کے والد نے کہ: ایک شخص حضرت سہل بن سعد رضی اللّه عنہ کے پاس آیااور بولا: " امیر مدینہ (مروان بن حکم کے خاندان کا کوئی شخص) منبر پر کھڑے ہو کر حضرت علی رضی اللّه عنہ کو سبّ كررہے ہيں۔" انہوں نے يوچھا: "وہ كيا كہتے ہيں؟" بولا: "وہ انہيں ابوتراب كهدرہے ہيں۔" سہل يدسن كر ہنس يڑے اور بولے: "والله! بیہ نام توانہیں نبی صلی الله علیہ وسلم نے دیا تھااور انہیں اس نام سے زیادہ کوئی اور نام پسند نہ تھا۔ " میں (ابوحازم) نے ان سے یو چھا: "ابو عباس، بير كيا معامله ہے؟" وہ بولے: على، فاطمہ كے گھر ميں داخل ہوئے، پھر باہر نكلے اور مسجد ميں سو گئے۔ نبی صلی الله عليه وسلم نے (سيدہ فاطمه) سے یو چھا: "آپ کے چیازاد کہاں گئے؟" وہ بولیں: "مسجد میں۔" آپ باہر تشریف لائے تو دیکھا کہ ان (حضرت علی) کی جادر ان کی پیٹے سے الگ ہوئی ہے اور مٹی سے ان کی کمر بھری ہوئی ہے۔ آپ نے ان کی کمر سے مٹی جھاڑ کر دومر تبہ فرمایا: "ابوتر اب (مٹی والے!) اب اٹھ

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 374 of 507

<sup>25</sup> مسلم، كتاب الفضائل، حديث 706

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

بھی جاؤ۔"<sup>26</sup>

#### صحیح مسلم میں اس روایت کا ایک مختلف ور ژن بیان ہواہے:

قتیبہ بن سعید، عبدالعزیز بن ابی حازم ہے، وہ اپنے والد ہے اور وہ حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ مروان کے خاندان کا ایک آدمی مدینہ منورہ میں کسی سرکاری عہدے پر مقرر کیا گیا۔ اس نے حضرت سہل بن سعد کو بلایا اور انہیں حکم دیا کہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو برا کہیں۔ حضرت سہل نے ایسا کرنے سے انکار کر دیا۔ اس عہدے دار نے حضرت سہل سے کہا: "اگر آپ انکار کر رہے ہیں تو کہی کہہ دیجے کہ ابوتر اب پر اللہ کی لعنت ہو۔ "حضرت سہل فرمانے لگے: "علی کو تو ابوتر اب سے زیادہ کوئی نام محبوب نہ تھا۔ جب انہیں اس نام سے پکارا جاتا تو وہ خوش ہوتے تھے۔ " وہ عہدے دار حضرت سہل سے کہنے لگا: "یہ بتایئے کہ ان کا نام ابوتر اب کیوں رکھا گیا۔ "<sup>22</sup>۔۔۔(اس کے بعد حضرت سہل رضی اللہ عنہ نے وہی بات سنائی جو او پر بیان ہوئی ہے۔)

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ مروان کے خاندان کا ایک شخص، جس کا نام معلوم نہیں، حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بغض رکھتا تھا۔ روایت میں نہ تواس کا نام مذکور ہے اور نہ ہی اس کا عہدہ۔ یہ وہ واضح ہے کہ وہ گور نر نہیں تھا۔ پھر اس نے اپنے بغض کا اظہار برسر منبین بلکہ نجی محفل میں کیا۔ اس دور میں چو نکہ ناصبی فرقے کا ارتقاء ہو رہاتھا، اس وجہ سے ایسے لوگوں کی موجود گی کا امکان موجود ہے۔ تاہم یہ نہ تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا مقرر کر دہ گور نر تھا اور نہ ہی کوئی اور اہم عہدے دار۔ کسی چھوٹے موٹے عہدے پر فائز رہا ہو گا اور اس کے زعم میں وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب و شتم کروانے چلاتھا لیکن حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ نے اسے منہ توڑجواب دے کر خاموش کردیا۔ مروان بن حکم سے متعلق طبری کی یہ روایت بھی قابل غور ہے:

علی بن حسین رضی اللہ عنہمانے مروان کے ساتھ یہ سلوک کیا تھا کہ جس زمانے میں بنوامیہ مدینہ سے نکالے گئے تھے، انہوں نے مروان کے مال ومتاع کو اور ان کی بیوی ام ابان بنت عثان رضی اللہ عنہ کو لٹنے سے بچالیا تھا اور اپنے گھر میں پناہ دی تھی۔ پھر جب ام ابان طا نف کی طرف روانہ ہوئیں تو علی بن حسین نے ان کی حفاظت کے لیے اپنے بیٹے عبد اللہ کو ان کے ساتھ کر دیا تھا۔ مروان نے اس احسان کا شکریہ بھی ادا کیا تھا۔ <sup>28</sup>

اس روایت میں 63/683 میں ہونے والی اہل مدینہ کی بغاوت کا ذکر ہے۔ جب اہل مدینہ نے یزید کے خلاف بغاوت کی توانہوں نے مدینہ میں مقیم بنوامیہ پر حملے کیے۔ اس موقع پر حضرت علی بن حسین زین العابدین رضی اللہ عنہماسامنے آئے اور انہوں نے مر وان اور ان کی اہلیہ کو گھر میں پناہ دی۔ اگر مر وان بن حکم ، برسر منبر حضرت علی رضی اللہ عنہ کو گالیاں دیتے، تو کیا انہی حضرت علی کے بوتے زین العابدین انہیں اپنے گھر میں پناہ دیتے ؟ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی دو بیٹیوں کی شادیاں مر وان کے دو بیٹوں معاویہ اور عبد الملک سے

م، نتاب نصال الشحابه، حديث

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 375 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> بخارى، كتاب فضائل الصحابه، حديث 3500

<sup>2409</sup> مسلم، كتاب فضائل الصحابه، حديث

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> طبري - 263-1/1

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہوئیں۔اس کے علاوہ آپ کی متعد د بوتیوں کی شادیاں مروان کے گھرانے میں ہوئی۔<sup>29</sup>اگر مروان بن حکم نے ایسی حرکت کی ہوتی تو پھر کم از کم بیررشتے داریاں ہمیں نظرنہ آتیں۔

# كياحضرت مغيره بن شعبه نے سب وشتم كيا؟

غالی راوی ابومخنف نے تاریخ طبری میں حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللّہ عنہ کے بارے میں دعوی کیا ہے کہ وہ حضرت علی رضی اللّہ عنہ کے بارے میں سب وشتم کرتے تھے لیکن ساتھ خو د ہی ان کے الفاظ نقل کر کے اپنابھانڈہ خو د ہی پھوڑ دیاہے روایت یہ ہے:

ابو مخنف نے صقعب بن زہیر سے روایت کی اور انہوں نے شعبی کو کہتے ہوئے سنا: مغیرہ کے بعد ایسا کوئی حاکم ہمارانہیں ہوا، اگر چہ ان حکام کی نسبت جو پہلے گزرے تھے، یہ نیک شخص تھے۔ مغیرہ نے سات برس چندہاہ معاویہ کے گورنر کے طور پر کوفیہ میں حکومت کی ہے اور بڑے نیک سیرت،امن وعافیت کے خواہش مند تھے۔ مگر علی کوبرا کہنااور ان کی مذمت کرنا، قاتلان عثان پر لعنت اور ان کی عیب جوئی کرنا، اور عثان کے لیے دعائے رحمت ومغفرت اور ان کے ساتھیوں کی تعریف کو انہوں نے کبھی ترک نہیں کیا۔

اس کی چند سطر وں بعد ابومخنف ہی نے حضرت مغیرہ رضی اللّٰہ عنہ کاوہ خطبہ بیان کر دیاہے، جس کے بارے میں اس کا دعوی ہے کہ بیہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو بر ابھلا کہنے پر مشتمل تھا۔ خطبے کے الفاظ خو د ابو مخنف کے الفاظ میں ہم یہاں درج کر رہے ہیں، اسے دیکھ کر عربی جاننے والے تمام حضرات خود اندازہ لگا سکتے ہیں کہ اس میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کو کیاسب وشتم کیا گیاہے:

كان في آخر إمارته قام المغيرة فقال في على وعثمان كما كان يقول، وكانت مقالته: اللهم ارحم عثمان بن عفان وتجاوز عنه، وأجزه بأحسن عمله، فإنه عمل بكتابك، واتبع سنة نبيك صلى الله عليه وسلم، وجمع كلمتنا، وحقن دماءنا، وقتل مظلوما؛ اللهم فارحم أنصاره وأولياءه ومحبيه والطالبين بدمه! ويدعو على قتلته. فقام حجر بن عدي فنعر نعرة بالمغيرة سمعها كل من كان في

مغیرہ نے اپنی امارت کے آخری زمانے میں خطبہ پڑھا اور علی و عثمان کے بارے میں وہ جو بات ہمیشہ کہتے تھے، وہ اس انداز میں کہی: "اے اللہ! عثمان بن عفان پررحمت فرمایئے۔ان سے در گزر فرمایئے اور نیک اعمال کی انہیں جزاد یجیے۔انہوں نے آپ کی کتاب پر عمل کیااور تیرے نبی کی سنت کا اتباع کیا۔ انہوں نے ہم لو گوں میں اتفاق رکھا اور خونریزی نہ ہونے دی اور وہ ناحق شہید کیے گئے۔ اے اللہ! ان کے مدد گاروں، دوستوں، مجوں اور ان کے خون کا قصاص لینے والوں پر رحم فرمایئے۔ " اس کے بعد آپ نے قاتلین عثان کے لیے بدوعا کی۔ یہ سن کر حجر بن عدی اٹھ کھڑ اہوااور اس نے مغیرہ کی جانب دیکھ کرایک نعرہ لگایا۔ جولوگ بھی مسجد میں اور اس کے باہر تھے، انہوں نے اس نعرے کوسنا۔<sup>30</sup>

اس روایت سے اندازہ ہو تاہے کہ جس چیز کوان باغی راویوں نے حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ پرسب وشتم قرار دیاہے،وہ دراصل قاتلین

Page 376 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ابن حزم، جمهرة الانساب العرب-38, 87\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>طبري **-** 83-4/1

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

عثان کے لیے بدد عاتقی۔ ان باغیوں کی کوشش یہ رہی ہے کہ تھینچ تان کر حضرت علی کو حضرت عثان رضی اللہ عنہما کی شہادت میں ملوث کر دیاجائے۔ اس وجہ سے انہوں نے اپنے پر ہونے والی لعنت و ملامت کارخ معاذ اللہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف پھیر نے کی کوشش کی ہے اور یہ مشہور کر دیاہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے حکم سے ان کے گور نر معاذ اللہ حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب وشتم کیا کرتے تھے۔ اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ تاریخی کتب میں جہاں جہاں ایسی روایتیں پائی جاتی ہیں جن میں حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب وشتم کاذکر ہے، وہ سب کی سب ابو مخنف یا ان کی پارٹی کے لوگوں کی روایت کر دہ ہیں۔ ایسی ہر روایت کی سند کو دکھے کر اس کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

اگر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے حکم سے ان کے گور نر ، حضرت علی رضی اللہ عنہ کو منبروں پر بر ابھلا کہتے تو یہ ایسی بات تھی کہ جسے ہزاروں آدمی سنتے۔ ان ہزاروں میں سے کم از کم پچاس سو آدمی تواسے آگے بیان کرتے۔ پھر ان پچاس سوافراد سے سن کر آگے بیان کرنے والے بھی سینکڑوں ہوتے جو کہ سوسال بعد ہزاروں ہو جاتے۔ اس کے برعکس ہم یہ دیکھتے ہیں کہ سوائے اس ایک ابو مخنف اور ان کی پارٹی کے چندلوگوں کے ، کوئی بھی شخص یہ روایات بیان نہیں کرتا ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ سب انہی لوگوں کی گھڑی ہوئی داستان ہے۔

ہاں یہ بات قرین قیاس ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے تھم سے ان کے گورنر خطبات میں قاتلین عثان کی باغی پارٹی کے مکر و فریب اور برائی کو بیان کرتے ہوں گے تاکہ لوگ ان سے مختاط رہیں اور ان کے پراپیگنڈاکا شکار نہ ہوں۔ اس گروہ کی فدمت میں وہ سخت باتیں بھی کہتے ہوں گے ، انہیں لعنت ملامت بھی کرتے ہوں گے اور ان کے لیے بدد عا بھی کرتے ہوں گے۔ اس سب کا مقصد یہی رہاہو گا کہ باغی پارٹی کے پراپیگنڈاکا توڑ کیا جائے۔ ابو مختف کی اوپر بیان کر دہ روایت سے یہی معلوم ہو تا ہے۔ انہوں نے خو د پر کی گئی تنقید کا ملبہ حضرت علی رضی اللہ عنہ پر ڈال دیا تاکہ خلفاء اور ان کے گور نروں سے متعلق غلط فہمیاں پھیلائی جائیں اور ان کے خلاف مزید باغی تحریکیں منظم کی جائیں۔

# صحیح مسلم کی روایت کامفہوم کیاہے؟

باغیوں کے پراپیگنڈاسے متاثر بعض لوگ اس ضمن میں صحیح مسلم کی یہ روایت پیش کرتے ہیں:

حضرت معاویہ نے حضرت سعد بن ابی و قاص کو امیر بنایا توان سے پوچھا: "آپ کو کس چیز نے منع کیا کہ آپ ابوتر اب پر تنقید نہ کریں؟" انہوں نے کہا: " تین الیی باتیں ہیں کہ جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائی تھیں، ان کے سبب میں انہیں بر انہیں کہتا۔ میرے نزدیک ان میں سے ایک بات بھی سرخ اونٹوں سے زیادہ پیاری ہے۔

1۔ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اس وقت فرماتے سناجب آپ نے کسی غزوے پر جاتے ہوئے علی کو پیچھے چھوڑ دیا۔ علی نے کہا: 'یار سول اللہ! کیا آپ مجھے بچوں اور خواتین کے پاس چھوڑے جارہے ہیں؟' آپ نے فرمایا: 'کیا آپ کو یہ بات پسند نہیں ہے کہ آپ کی مجھ سے وہی

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

نسبت ہوجو ہارون کی موسی سے تھی سوائے اس کے کہ میرے بعد نبوت ختم ہو گئی؟'

2۔ میں نے بوم خیبر، آپ کو بیہ فرماتے سنا: 'کل میں ایسے شخص کو حجنڈا دوں گا جو اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے اور اللہ اور اس کا ر سول اس شخص سے محبت کرتے ہیں۔' ہم لوگ بیہ س کر انتظار میں رہے ( کہ وہ کون ہو گا۔ ) پھر آپ نے فرمایا: 'علی کو بلاؤ۔' انہیں بلایا گیا تو ان کی آئکھیں د کھ رہی تھیں۔ آپ نے اپنالعاب د ہن ان کی آئکھوں پر لگایا اور حجنٹرا انہیں عطا فرما دیا۔ اللہ تعالی نے علی کے ہاتھوں فتح عطا

3 جب بير آيت مباركه نازل موكى: "(اك پنجبر!) آپ فرمايئ كه آؤ، هم اپنج بيوْل اور بيٹيوں كو بلالائيں اورتم اپنوں كو۔۔۔" تورسول الله صلی الله علیه وسلم نے علی، فاطمہ، حسن اور حسین کوبلایا اور فرمایا: "اے الله! پیرے اہل وعیال ہیں۔"<sup>31</sup>

اس روایت سے باغیوں کے پر اپیگنڈا سے متاثر بعض لوگ بیہ مطلب نکالتے ہیں کہ حضرت معاویہ ، حضرت سعدر ضی اللہ عنہما کو تر غیب دلارہے تھے کہ آپ حضرت علی رضی اللہ عنہ پر تنقید کریں۔ یہ مطلب وہی نکال سکتاہے جو ان حضرات کے کر دارہے واقف نہ ہو۔ روایت کے ایک ایک لفظ سے حضرت سعد کی حضرت علی رضی الله عنهما کے لیے محبت ٹیک رہی ہے۔ اگر حضرت معاویہ کا مقصد انہیں تر غیب دلاناہو تا تووہ انہیں کوئی سخت جواب دیتے۔اس سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت معاویہ کامقصد حضرت علی پر تنقید کی تر غیب نہ تھا بلکہ آپ یہ استفسار فرمار ہے تھے کہ جب حضرت سعد نے جنگ جمل اور جنگ صفین میں حضرت علی کا ساتھ نہیں دیا، تو پھر آپ کی حضرت علی کی یالیسی کے بارے میں رائے کیا تھی، کیا آپ اس پر تنقید کرتے ہیں؟اس پر انہوں نے وضاحت کی کہ میر می رائے ان کے بارے میں بہت اچھی تھی تاہم ساتھ نہ دینے کی وجوہات کچھ اور تھیں۔

ابو مخنف نے اس بات کو بیان کیاہے کہ لعنت تبھیجنے کے اس سلسلے کا آغاز معاذ اللہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جانب سے ہوا تھا۔ واقعہ تحکیم کی اطلاع جب حضرت علی رضی الله عنه کو پینچی توانہوں نے نمازوں میں حضرت معاویہ ،عمروبن عاص ،ابوالاعور اسلمی ، حبیب بن مسلمه، عبدالرحمن بن خالد، ضحاك بن قيس اور وليد بن عقبه رضى الله عنهم پر لعنت بھيجنا نثر وغ كر دى۔ جب حضرت معاويه كواس كى اطلاع ملی توانہوں نے نمازوں میں حضرت علی،ابن عباس،اشتر ،حسن اور حسین رضی اللہ عنہم پر لعنت بھیجناشر وع کر دی۔<sup>32</sup>

ہم سمجھتے ہیں کہ بیرابو مخنف کا حجموث ہے اور اس نے ایساکر کے ان تمام حضرات کو بدنام کرنے کی کوشش کی ہے اور ان کے بارے میں اینے بغض کااظہار کیاہے۔نہ تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں بیہ بر گمانی کی جاسکتی ہے کہ انہوں نے حالت نماز میں لعنت مجیجنے کے عمل کا آغاز فرمایا ہو گااور نہ ہی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ تسلیم کیا جاسکتا ہے کہ انہوں نے جوابی کاروائی کے طور پر ایسا کیاہو گا۔ بیرسب ابومخنف جیسے باغی راویوں کی اپنی ایجاد ہے اور اس کا مقصد اس کے سوااور کچھ نہ رہاہو گا کہ ان بزر گول سے

Page 378 of 507

<sup>31</sup> مسلم، كتاب فضائل الصحابه، حديث 2404

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>طبر ي **-** 3/2-267

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

ا پنی نسل کے لو گوں کو بد ظن کر کے اپنی باغی تحریک کو تقویت دی جائے۔

# استلحاق زياد

استلحاق کا مطلب ہے کسی کو اپنے خاندان میں شامل کرنا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر ایک اور اعتراض یہ کیا گیا ہے کہ انہوں نے زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کو اپنا بھائی قرار دے دیا تھا اور یہ عمل شریعت کے منافی ہے۔ انہوں نے نے محض سیاسی اغراض کے لیے یہ خلاف شریعت کام کیا۔ یہ اعتراض بقیہ اعتراضات کی نسبت بہت ہی ہلکا ہے لیکن چو نکہ باغی راویوں اور ان سے متاثر ہونے والے لوگوں کو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے بغض ہے ، اس وجہ سے انہوں نے اس بات کو بھی نمک مرچ لگا کر پیش کیا اور اسے ایک اسکینڈل کی شکل دے دی۔ پہلے ہم صور تحال کو واضح کرنے کی کو شش کریں گے اور پھریہ دیکھیں گے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی غرض کیا تھی اور ان پر باغیوں نے کیا اعتراضات کیے۔

#### زياد بن اني سفيان كامسله كياتها؟

دور جاہلیت میں نکاح کی متعدد اقسام رائج تھیں جن میں سے ایک متعہ بھی تھا۔ بعض لوگ جب سفر وغیرہ پر جاتے تو متعہ بھی کر لیتے جو کہ عارضی نکاح کی ایک شکل تھی۔ چو نکہ بیہ دور جاہلیت میں ایک "جائز نکاح" تصور کیا جاتا تھا، اس وجہ سے اس سے ہونے والی اولاد بھی خائز ہی سمجھی جاتی۔ چو نکہ اس وقت تک اسلام کی روشنی نہ پھیلی تھی، اس وجہ سے اس دور کے لوگوں کو قصور وار بھی نہیں کہا جاسکتا ہے۔ حضرت معاویہ کے والد ابوسفیان رضی اللہ عنہما دور جاہلیت ہی میں طائف گئے تو وہاں ایک کی لونڈی سمیہ سے ایساہی ایک میعادی نکاح کر لیا، جس سے زیاد کی ولادت ہوئی۔ اپنی کسی ذاتی وجہ سے ابوسفیان نے کھلے عام اس کا اقرار نہ کیا مگر نجی طور پر بعض لوگوں کو بتا دیا کہ سمیہ سے میں نے عارضی شادی کی تھی اور زیاد میر اہی بیٹا ہے۔

اسی زمانے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قریش مکہ کی تشکش چل رہی تھی، جس میں ابوسفیان کفار مکہ کے لیڈر تھے۔ فتح مکہ کے موقع پر یہ تمام حضرات اسلام لے آئے اور نہایت ہی مخلص مسلمان ثابت ہوئے۔ زیاد کی والدہ سمیہ بھی ایمان لے آئیں اور ان کے موقع پر یہ تمام حضرات اسلام لے آئے اور نہایت ہی مخلص مسلمان ثابت ہوئے ہیں۔ زیاد کی پیدائش کے بارے میں چار اقوال موجود کے اخیافی (مال کی طرف سے) بھائی ابو بکرہ (رضی اللہ عنہم) ایک مشہور صحابی ہیں۔ زیاد کی پیدائش کے بارے میں چار اقوال موجود ہیں۔ ہم ہیں جن کے مطابق زیاد کی پیدائش ہجرت سے پہلے، ہجرت کے سال، غزوہ بدر کے دن اور فتح مکہ کے دن کی روایات موجود ہیں۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ زیاد کی پیدائش ہجرت نبوی اور فتح مکہ کے در میانی عرصے میں ہوئی ہوگی۔ عہد رسالت اور عہد صدیقی میں یہ بات نہ کھلی کہ زیاد، ابوسفیان ہی کے بیٹے ہیں۔ تاہم ابوسفیان نے ذاتی طور پر بعض لوگوں کو یہ بات بتادی۔

حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کے زمانے میں زیاد ایک نہایت ہی ٹیلنٹڈ نوجوان کے طور پر سامنے آئے۔ خلافت راشدہ کاطریقہ یہ تھا کہ جولوگ سول سروس میں آتے، انہیں پہلے کسی چھوٹے علاقے کی حکومت دی جاتی اور پھر پر فار منس کو دیکھتے ہوئے انہیں پروموشن

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 379 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ awww.islamic-studies.info

دے کر بڑے علاقوں کا گور تر بنایا جاتا۔ زیاد کو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے حضر موت کا گور تر بنایا جو کہ یمن کا مشہور شہر ہے۔
انہوں نے جلد ہی بہت ترقی کی اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں بھر ہ جیسے اہم شہر کے نائب گور ترکے عہدے تک پہنچہ گئے۔
بھر ہ کے گور تر حضرت ابو موسی اشعر می رضی اللہ عنہ سے اور ان کے خلاف بعض او گوں نے حضرت عمر کو شکایت کی کہ انہوں نے تمام معاملات حکومت زیاد ہی کے برد کر دیے ہیں۔ حضرت عمر نے ابو موسی اللہ عنہما ہے اس معاسلے میں وضاحت طلب کی تو انہوں نے جواب دیا کہ "میں نے ان کے اندر شرافت اور عشل مندی د کیسی ہے، اس لیے میں نے اپنے کام ان کے بہر د کیے ہیں۔ "
حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے زیاد کو بلو ایا تو دیکھا کہ وہ سفید لباس پہنے ہیں۔ آپ نے اس کی قیت دریافت کی تو انہوں نے جو قیمت بتائی،
وہ بہت ہی غیر معمولی تھی۔ حضرت عمر نے بو چھا: "آپ کی تنخواہ کیا ہے؟" انہوں نے کہا: "وہ ہزار۔" بو چھا: "آپ کو پہلے جو وظیفہ را بونس) دیا گئے ہا تو تو ہو ہے اس کی قیت دریافت کی تو انہوں نے جو قیمت بتائی،
وہ بہت ہی غیر معمولی تھی۔ حضرت عمر نے بو چھا: "آپ کی تنخواہ کیا ہے؟" انہوں نے کہا: "وہ ہزار۔" بو چھا: "آپ کو پہلے جو وظیفہ طرا تو اپنے وہر انہوں کے عبد کو خرید کر آزاد کیا۔" فربایا: "آپ نے بہت اچھاکام کیا۔" اس کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اور خریس بھی زیاد متعدد عبد وں پر فاکر زیاد نے اس کی صلاحیتوں کو محسوس اسٹ متاثر ہوئے کہ انہیں اس وقت ایران کا گور نر مقرر کیا جب ایل ایران بغاوت کر چکے بتے اور زیاد نے اسے کامیابی سے فرو کر کیا تھا۔ گئی سرح علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت زیاد ایران کے گور نر تھے۔ اس زمانے میں جو چاد لوگ سیای معاملات کے زبر وست کر حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت زیاد ایران کے گور نر تھے۔ اس زمانے میں جو چاد کو ساک میابی سے فرو کر کیا تھا۔ اس کیا دین میں معاملات کے وزیر دست کی میابی سے فرو کر کیا تھا۔ خور سے معلی سرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت زیاد ایران کے گور نر تھے۔ اس زمان نے میں جو عار لوگ سیای معاملات کے زبر وست حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت زیاد ایران کے گور نر تھے۔ اس زمان نے میں جو عار اوران کے میں جو نے انہیں اس معاملات کے وزیر دست کے اس کے اس کو میں سے میں کو اس کے میں کیا کہ کو سے میں کو اس کو سے اس کیا کے اس کو سے کو کے اس کیا کے اس کو سے اس کی کو کر

## زياد بن الى سفيان كوبدنام كيول كيا كيا؟

ماہر سمجھے جاتے تھے،ان میں سے ایک زیاد بھی تھے۔

یہ سوال پیداہوتا ہے کہ زیاد بن ابی سفیان، جو کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے قریبی ساتھیوں میں سے تھے، کواس قدر بدنام کیوں گیا ہے۔ دراصل استلحاق کے ایک سال بعد جو واقعات پیش آئے، انہوں نے باغیوں کواس بات پر ابھارا کہ وہ زیاد اور معاویہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں زبان طعن دراز کریں۔ ہوایوں کہ سن 45/662 میں حضرت معاویہ نے زیاد کو بھر ہ کا گور نر مقرر کیا اور خراسان اور سمیتان (موجو دہ ایران اور افغانستان)، بلوچستان اور بحرین کے علاقے بھی ان کے ماتحت کر دیے۔ اس طرح زیاد، اب افغانستان سے عراق تک کے گور نربن گئے۔ قرائن سے اندازہ ہو تا ہے کہ اس دور میں اس علاقے میں باغی تحریک پھر اپنے قدم جمار ہی تھی اور ان باغیوں کے خاندان اور قبیلے والے محض اپنی رشتے داری کے سبب ان کی سرگر میوں پر پر دہ ڈال رہے تھے اور انہیں پناہ دیے ہوئے باغیوں کے خاندان اور قبیلے والے محض اپنی رشتے داری کے سبب ان کی سرگر میوں پر پر دہ ڈال رہے تھے اور انہیں پناہ دیے ہوئے

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 380 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> الضاً **-** 3/1-208

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> الضأ **-** 326-3/2

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ

طبری کا بیان ہے کہ جب زیاد بھرہ پہنچے تو وہاں اعلانیہ فسق وفجور پھیلا ہوا تھا۔ واضح رہے کہ ایسا نہیں ہوگا کہ بھرہ کا ہر شخص ہی فسق و فجور میں مبتلا ہو جائیں تو محاور تأیہ کہہ دیاجا تاہے کہ وہاں فسق وفجور فجور میں مبتلا ہو جائیں تو محاور تأیہ کہہ دیاجا تاہے کہ وہاں فسق وفجور پھیل گیاہے۔ یہ بالکل ایسے ہی ہے جیسے کسی ملک میں جرائم نہ ہونے کے برابر ہوں اور وہاں اچانک ایک ہفتے میں چار پانچ واردا تیں ہو جائیں تو محاور تاکہہ دیاجا تاہے کہ یہ ملک تو جرائم کا گڑھ بن گیا ہے۔ زیاد نے وہاں پہنچ کر جو خطبہ دیا، اس سے اس زمانے کے حالات کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس خطبے کی بلاغت کی بہت سے لوگوں نے تعریف کی ہے، ہم کوشش کرتے ہیں کہ اس بلاغت کو اردو میں منتقل کریں:

اللہ کے فضل اور احسان کا شکر ہے اور ہم اس سے مزید رحمت کے طلب گار ہیں۔ اے اللہ! جس طرح تو نے نعمتیں ہمیں عطا فرمائی ہیں، اسی طرح ان نعمتوں کا شکر ادا کرنے کی بھی ہمیں تو فیق دے۔

سنے! سخت جہالت، اندھاد ھند گر اہی اور بدکاری، جہنم کی آگ کو بھڑ کاتی ہے۔ ان کاموں میں آپ کے بعض نالا کُق لوگ مبتلا ہو گئے ہیں اور انہوں نے عقل مندوں کو بھی اپنی لیپ میں لے لیا ہے۔ بڑے بھی ان کاموں سے اجتناب نہیں کرتے اور بیچے وہی باتیں سیکھتے جارہے ہیں۔ ایسا لگتا ہے کہ آپ لوگوں نے اللہ کی آیات کو نہیں سنا اور اللہ کی کتاب کو نہیں پڑھا اور اطاعت گزاروں کے لیے ثواب اور گناہ گاروں کے لیے عذاب سے آپ لوگ ناواقف محسوس ہوتے ہیں۔ دنیا کے لاپے نے ان لوگوں کی آئھوں میں دھول جمونک دی ہے۔ ہوس وخواہش نے ان کے عذاب سے آپ لوگ ناواقف محسوس ہوتے ہیں۔ دنیا کے لاپے نے ان لوگوں کی آئھوں میں دھول جمونک دری ہے۔ ہوس وخواہش نے ان کانوں میں آواز دی ہے اور جنہوں نے باقی رہنے والی (آخرت) کو چھوڑ کر فناہونے والی (دنیا) کو پہند کر لیا ہے۔ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ آپ نے اسلام میں وہ برعت پیدا کر دی ہے جو پہلے کسی نے نہ کی۔ خرابی کے راستے کھلے رہنے دیے، کثیر تعداد میں کمزور اور لاچار لوگوں کو دن دہاڑے لئے دیا۔ باغیوں کو دن کی لوٹ مار اور رات کی سر گرمیوں سے آپ لوگوں نے نہ روکا۔ دین سے دوری اختیار کرکے آپ لوگوں نے محض رشتے داری کاخیال کیا۔ بغیر کی عذر کے آپ لوگوں نے معند ور بغیز ہیں اور ان چور ایکوں کی پر دہ یو شی کرتے ہیں۔

آپ لوگوں میں ہر شخص کسی نہ کسی ناہل کی سرپرستی کرتا ہے جیسے کسی کو نہ عذا ب کاڈر ہونہ قیامت کا اندیشہ۔ اگر آپ ان نالا کقوں کے نقش قدم پر چلیں گے تو پھر خود کہاں کے لا کق رہیں گے۔ آپ نے انہیں اس طرح پناہ دیے رکھی کہ انہوں نے اسلام کو کمزور کیا اور پھر آپ کے پاس آکر گوشہ رسوائی میں آکر جھپ رہے۔ جب تک میں ان (باغیوں) کی جائے پناہ کو ڈھانہ لوں اور جلا کر خاک نہ کر دوں، مجھ پر (اچھا) کھانا پینا حرام ہے۔ میں دیکھتا ہوں کہ اس معاطع کا انجام وہی ہو گا جیسا اس کا آغاز ہوا تھا (یعنی حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی شہادت سے آغاز ہوا تو انجام اب ان باغیوں کے قتل پر ہوگا۔) ہم نرمی کریں گے لیکن ایسی جس میں کمزوری نہ ہو۔ ہم شختی کریں گے مگر ایسی کہ اس میں ظلم نہ ہو۔ واللہ! اب میں غلام کے کر تو توں کی پوچھ بچھ اس ہے آ قا، مسافر کے اعمال کی پوچھ بچھ (اسے پناہ دینے والے) میز بان سے، آگے بڑھ کر کاروائی کرنے والے کا مواخذہ بیچھے رہ کر اسے سپورٹ کرنے والے سے اور صحت مند کا مواخذہ بیاری کا بہانہ بنا کر خاموش حمایت کرنے والے سے لوں گا۔ آپ میں سے کوئی شخص دوست سے ملے گاتو یہ مثل اس کی زبان پر ہوگی: "سعد! ٹھیک ہو جاؤ، سعید مارا گیا ہے۔" یا پھر یہ ہوگا کہ آپ کی برچھیاں میر سے کوئی شخص دوست سے ملے گاتو یہ مثل اس کی زبان پر ہوگی: "سعد! ٹھیک ہو جاؤ، سعید مارا گیا ہے۔" یا پھر یہ ہوگا کہ آپ کی برچھیاں میر سے

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 381 of 507

www.islamic-studies.info

لیے سید ھی ہو جائیں گی (یعنی آپ میرے خون کے پیاسے ہو جائیں گے۔)

منبر پر جھوٹ بولنادائی رسوائی کا باعث ہوتا ہے۔ آپ پر میرا کوئی جھوٹ ثابت ہو جائے تو میری نافرمانی آپ کے لیے جائز ہے۔ آپ میں سے کسی کے گھر ڈاکہ پڑے پڑے پڑے تواس کے نقصان کا ذمہ دار میں ہوں۔ دیکھیے! رات کو خفیہ سرگر میوں کی شکایت میرے پاس نہ آنے پائے۔ جو رات کی سرگر میوں کے جرم میں گر فتار ہو کر میرے پاس آئے گا، اسے میں قتل کر دوں گا۔ آپ لوگوں کوا تن مہلت دیتا ہوں کہ جتنے عرصے میں کوفہ تک خبر پہنچ کر واپس آسکتی ہے۔ دیکھیے! مجھ تک کسی کی جابلیت کی آواز نہ پنچ (یعنی قبیلہ اور خاندان کی بنیاد پر مجرم موں کی پشت پنائی نہ کلی جائے۔) جس کے بارے میں میں نے ایسی بات میں تواس کی زبان ہی کاٹ دوں گا۔ آپ لوگوں نے نئے شئے شایجاد کے بیاں تو ہم نے بھی ایسے ہر گناہ کے لیے سرزایجاد کی بیاں تو ہم نے بھی اسے ڈبو گر کر ہلاک کروں گا۔ کوئی آگ لگائے گاتو میں اس کے سنے میں سوراخ کروں گا۔ کوئی آگ لگائے گاتو میں اس کے سنے میں سوراخ کروں گا۔ کوئی کسی کے لیے قبر کھودے گاتو میں اس کی سنے میں سوراخ کروں گا۔ کوئی کسی کے لیے قبر کھودے گاتو میں اس کی اواس میں زندہ و نئی تو میں بھی اپناتھ آپ کو تکلیف دینے سے بازر کھوں گا۔ خلاف تانون حرکت اگر کسی سرزد ہوئی تو میں اس کی گردن پر ضرب لگاؤں گا۔ میرے اور پچھ لوگوں کے در میان پہلے دھمنی جگی آر ہی ہے۔ اب میں ان باتوں کو پس پشت اور پاؤں سے ڈال دیا (یعنی نظر انداز کر کے معاف کر ویا ہے۔) آپ میں سے جو نیک لوگ بیں، انہیں چا ہے کہ نیکی میں اس ان باتوں کو پس پشت اور پاؤں سے ڈال کس ان باتوں کو پس پشت اور پاؤں سے ڈال کس بازر ہیں۔ اگر تجھ یہ علم ہو کہ محض میر کو ذاتی دھمنی میں کسے قتل بھی ہو گیا ہے تو میں اس کا کبھی پر دہ فاش نہ کروں گاجہ بیک کہ وہ اعلانے سرکشی کاروں قتیار نہ کرے۔ پھر اس صورت میں میں اے دم نہ لینے دوں گا۔

اب آپ لوگ اپنے اپنے کام کیجے، اپنے خیالات درست رکھے۔ کتنے ہی لوگ میرے آنے سے افسر دہ ہوئے ہوں گے، وہ خوش ہو جائیں گے۔
اور کتنے ہی لوگ میرے آنے سے خوش ہوئے ہوں گے، وہ اب افسر دہ ہوں گے۔ اے لوگو! ہم لوگ آپ ہی کے حکمر ان ہیں۔ اللہ نے جو
حکومت ہمیں عطاکی ہے، اس میں ہم آپ کی جمایت کرنے والے ہیں۔ آپ کے ذعے ہمارا حق بیہ ہے کہ آپ ہماری اطاعت کریں اور آپ کا حق
ہمارے ذعے بیہ ہے کہ ہم عدل و انصاف کو فروغ دیں۔ ہماری خیر خواہی کیجیے، آپ خود کو ہمارے عدل اور مال کا حق دار بنالیس گے۔ یہ بات یاد
رکھیے کہ مجھ سے کوئی کو تاہی سرز دہو بھی تو تین معاملے ایسے ہیں جن میں میں ہر گز کو تاہی نہ کروں گا:

1۔ اگر کوئی ضرورت مند آدھی رات کو بھی میرے پاس آئے گا تو میں اس سے ملنے سے انکار نہ کروں گا۔

2۔ کسی کی تنخواہ یا بونس کو عین وقت پر اداہونے سے نہیں رو کوں گا۔

3۔ آپ کے خلاف فوج کشی نہ کروں گا۔

آپ کو چاہیے کہ اپنے حکمر انوں کی اصلاح کے لیے اللہ سے دعاکریں۔ یہ سب آپ کے اپنے حکمر ان ہیں۔ یہ آپ کو مہذب بنانے والے ہیں اور آپ کی جائے پناہ ہیں۔ انہی کے سہارا (باغیوں اور جرائم پیشہ افراد کے خلاف) آپ کو حاصل ہے۔ سنیے، آپ اچھے ہوں گے تو یہ حکمر ان بھی اپھے ہوں گے۔ ان کی طرف سے دل میں بغض نہ رکھے ورنہ آپ ہمیشہ غم وغصہ ہی میں جلتے بھنتے رہیں گے۔ ایسی ضروریات کے در پے نہ ہو جائے جو اگر پوری کی جائے تو خود آپ کو نقصان پہنچے۔ میں اللہ سے دعاکر تاہوں کہ وہ ہر ایک کی مدد، ہر ایک (باغی) کے مقابلے میں کرے۔

عبد صحابہ اور جدید ذہمن کے شہبات عبد العام 182 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

جب آپ دیکھیں کہ میں آپ لوگوں میں کوئی نیا تھم جاری کرناچا ہتا ہوں، تواسے آسانی سے جاری ہونے دیجیے۔ واللہ! آپ میں سے بہت سے (باغی) لوگ میرے ہاتھوں مارے جائیں گے۔ ہر شخص کوچاہیے کہ میرے ہاتھوں مقول ہونے سے بچے۔ 35

زیادرضی اللّه عنه نے صحابہ کرام رضی الله عنهم میں سے ٹیلنٹڈلو گول کو اپنے ٹیم کا حصہ بنایا۔ حضرت عمران بن حصین کو بھر ہ کا چیف جسٹس مقرر کیا، حضرت عمر بن عمرو غفاری کو خراسان کا گور نر بنایا اور سمرہ بن جندب، انس بن مالک اور عبد لرحمن بن سمرہ رضی اللّه عنهم کو مختلف عہدے دیے۔ انہول نے عبداللّه بن حصن کو محکمہ پولیس کا سر براہ بنایا اور شاہر اہول کی مگر انی سخت کر دی۔ انہول نے باغیول پر بہت سختی کی اور رات کو خفیہ سر گرمیول میں شریک ہونے والول کو قتل کر ناشر وع کیا۔

اس موقع پر باغی راویوں نے بڑاواو بلابنایا ہے کہ انہوں نے بعض ہے گناہوں کو بھی مار دیااور محض الزام لگنے پر بغیر تحقیق کے سزادی لیکن بیہ سب ان کی اپنی من گھڑت روایات ہیں۔ کسی ہے گناہ کا قتل اسلام میں جائز نہیں ہے بلکہ یہ باغی اور چور ڈاکوہی تھے جنہیں قتل کیا گیا۔ طبری کی روایت کے مطابق اب عراق میں امن وامان کا یہ عالم ہو گیا کہ اگر کسی کی کوئی چیز راستے میں گر جاتی تو کوئی نہ اٹھا تا۔ پھر جب اس شخص کو یاد آتا تو وہ واپس آکر اسے اٹھا لیتا۔ خواتین اپنے گھروں کے دروازے کھلے رکھ کر سو جاتیں اور انہیں کوئی خطرہ نہ ہوتا۔ مال و دولت کی تقسیم کے لیے زیاد نے جو وئیر ہاؤس تغییر کروایا، وہ اتنا بڑا تھا کہ اسے "مدینة الرزق" یعنی رزق کے شہر کا نام دیا گیا۔ اس کے ذریعے دولت کو عام آدمی میں تقسیم کیا گیا اور لوگ خوشحال ہونے گئے۔ انٹیلی جنس کا ایسا نظام زیاد نے قائم کیا کہ افغانستان میں کسی کی رسی بھی چوری ہو جاتی توزیاد کو بھر ہ میں اس کی خبر معلوم ہو جاتی۔ اس سے زیاد کی اہلیت اور دیانت کا اندازہ ہوتا

ان تمام اقدامات کا بھر پور فائدہ ایک عام آدمی کو پہنچالیکن باغی تحریک کی لٹیاڈوب گئی۔ انہیں اب کوئی راستہ نہ مل رہاتھا کہ وہ کسی طرح اپنی کاروائیاں جاری رکھ سکیں۔ یہی وجہ ہے کہ باغی راویوں نے زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہماسے خاص بغض کا اظہار کیا اور ان کے بارے میں طرح طرح کی باتیں روایتوں میں داخل کر دیں۔

عالم اسلام کے مشرقی جھے میں ان گورنروں کے غیر معمولی اقد امات کا نتیجہ یہ نکلا کہ پندرہ ہیں برس تک عراق میں امن قائم رہااور باغی تحریک کو یہاں پنپنے کا موقع نہ مل سکا۔ تاہم انہوں نے گھروں کے اندر اپنی سرگر میاں جاری رکھیں اور بغاوت کے جراثیم کو اگلی نشخر یک کو یہاں پنپنے کا موقع نہ مل سکا۔ تاہم انہوں نے گھروں کے اندر اپنی سرگر میاں جاری رکھیں اور بغاوت کے جراثیم کو اگلی نشخل کیا۔ خضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بورے زمانے میں وہ اٹھ نہ سکے لیکن آپ کی وفات کے فوراً بعد انہوں نے اپنی شورش کا آغاز کر دیا، جس کی تفصیل کا مطالعہ ہم آگے کریں گے۔

<sup>35</sup> الضاً - 4/1

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات Page 383 of 507

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

### استلحاق زیاد کیسے ہوا؟

جب حضرت حسن اور معاویہ رضی اللہ عنہماکے در میان اتحاد ہوا توزیاد نے بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی بیعت کرلی اور آپ کی اجازت سے کوفیہ میں آکر مقیم ہو گئے۔ اس بات کو تین سال گزر گئے اور سن 44/664 میں ایک ایسا واقعہ پیش آیا، جس کی وجہ سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کوزیاد کے والد کی تحقیق کروانا پڑی۔ طبر ی نے واقعے کو اس طرح بیان کیا ہے:

اسی سال حضرت معاویہ نے زیاد بن سمیہ کو اپنے والد ابو سفیان کے نسب میں شریک کیا۔ زیاد جب حضرت معاویہ کے پاس عاضر ہوئے تو ایک شخص بنو عبد قیس کا بھی ان کے ساتھ آیا تھا۔ اس نے زیاد سے کہا: "ابن عامر میرے محسنوں میں سے ہے، آپ اجازت دیں تو ان سے مل لوں۔" (ابن عامر اور زیاد میں کچھ رنجش تھی۔) زیاد نے کہا: "اس شرط پر آپ مل لیجے کہ آپ کے اور ان کے در میان جو با تیں ہوں، وہ مجھے ضرور بتا ہے گا۔" اس نے کہا: "بہت اچھا۔" اب یہ ابن عامر سے ملا تو ابن عامر نے کہا: "ابن سمیہ (زیاد) میرے معاملات میں اعتراض کر تا ہے اور میرے مقرر کر دہ عہدے داروں پر تنقید کر تا ہے، میں نے ارادہ کیا ہے کہ قریش میں سے پچھ افر ادسے حلف اٹھواؤں گا کہ ابو سفیان نے تو کبھی سمیہ کی صورت بھی نہیں دیکھی۔" جب وہ شخص واپس آیا توزیاد نے تفصیل پوچھی۔ پہلے تو اس نے بتانے سے انکار کیالیکن جب زیاد نے کسی طرح نہ چھوڑا تو اس نے تفصیل بتادی۔ (ہم اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس بات سے زیاد کو کس قدر تکلیف پہنچی ہوگی۔) زیاد سے یہ ساری تفصیل عاکر حضرت معاویہ کوسنادی (اور انہیں بھی اس بات کا شدید صدمہ ہوا۔)

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنے گارڈ کو تھم دیا کہ اگر ابن عامر ان کے پاس آئیں تو وہ پھاٹک کو (محاور تأ) ان کے منہ پر مار کر واپس بھیج دے۔ گارڈ نے ایساہی کیا تو ابن عامر نے بزید (حضرت معاویہ کا بیٹا) کے پاس آکر شکایت کی۔ بزید نے پوچھا: "آپ نے کہیں زیاد کے بارے میں کوئی بات تو نہیں کی تھی؟" ابن عامر نے کہا: "بال، کچھ کہا تو تھا۔" یہ سن کر بزید انہیں لے کر حضرت معاویہ کے پاس آیا۔ انہوں نے ابن عامر کو دیکھتے ہی مجلس برخاست کی اور اندر چلے گئے (یعنی ناراضی کا اظہار کیا۔) بزید نے دیکھا تو ابن عامر سے کہا: "آپ بیٹھیں، وہ کب تک گھر کے اندر بیٹھے رہیں گے (یعنی کچھ دیر بعد تو نکلیں گے۔)

کافی دیر بعد حضرت معاویہ باہر آئے، آپ کے ہاتھ میں ایک چھڑی تھی جس سے آپ دروازوں کو بجارہے تھے اور یہ شعر پڑھ رہے تھے:

"ہماری راہ اور ہے اور تمہاری اور۔اس بات کولوگ جان چکے ہیں۔" پھر بیٹھ گئے اور ابن عامر سے فرمایا: "کیا آپ نے زیاد کے بارے میں کوئی
بات کہی ہے ؟ سنیے! واللہ! پوراعرب اس بات سے آگاہ ہے کہ زمانہ جاہلیت میں میں سب سے معزز تھا (کہ سر دار قریش کا بیٹاتھا) اور اسلام نے
میری عزت اور بڑھادی ہے۔ میرے ساتھوں میں کوئی ایسی کی نہ تھی، جوزیاد نے پوری کر دی ہویامیری ذلت کوعزت میں بدل دیا ہو۔ یہ بات
میری عزت اور بڑھادی ہے۔ میرے ساتھوں میں کوئی ایسی کی نہ تھی، جوزیاد نے پوری کر دی ہویامیری ذلت کوعزت میں بدل دیا ہو۔ یہ بات
ہرگز نہیں ہے۔ہاں! میں نے انہیں جس چیز کاحق دار پایا ہے، وہ سلوک ان کے ساتھ میں نے کیا ہے۔" ابن عامر نے کہا: "اب ہم بھی پھر وہی بات کریں
اپنی بات سے رجوع کر تا ہوں، زیاد کی جس میں خوشی ہوگی، وہی بات زبان سے نکالوں گا۔ " معاویہ نے کہا: "اب ہم بھی پھر وہی بات کریں
گے، جو آپ جائے ہیں۔" ابن عامر اٹھ کر زیاد کے باس گئے اور انہیں راضی کر لیا۔

اس کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے کوئی فیصلہ یااعلان نہیں کیابلکہ ان لو گوں کی تلاش کروائی جن کے سامنے حضرت ابوسفیان

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 384 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

رضی اللہ عنہ نے زیاد کی والدہ سمیہ سے اپنے نکاح کا اعتراف کیا تھا اور زیاد کو اپنا بیٹا تسلیم کیا تھا۔ 36 دس صحابہ ایسے ملے جنہوں نے یہ گواہی دی جن میں حضرت معاویہ اور زیاد رضی اللہ عنہما کی بہن جو پر یہ بنت ابی سفیان بھی شامل تھیں۔ گواہوں نے یہ گواہی دی کہ انہوں نے خود حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ کے منہ سے یہ سنا ہے کہ زیاد ان کا بیٹا ہے۔ ایک گواہ منذر بن زبیر رضی اللہ عنہما نے یہ گواہی دی کہ میں نے خود تو نہیں سناالبتہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو یہ کہتے سنا ہے کہ انہوں نے ابوسفیان سے یہ بات سنی تھی۔ گواہوں نے علی الاعلان یہ گواہی مسجد میں دی اور اس کی بنیاد پر حضرت معاویہ نے زیاد کو اپنا بھائی تسلیم کر لیا اور انہیں اپنے خاندان کا حصہ بنا لیا۔

آپ خود اندازہ کر سکتے ہیں کہ ایک ایسے شخص کی نفسیاتی حالت کیا ہوگی، جس کے والد کالوگوں کو علانہ علم نہ ہو۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے با قاعدہ قانونی کاروائی کر کے اور ثبوت اکشے کر کے اپنے بھائی کو ان کا حق دیا تواس میں کیا برائی تھی؟ان کے اس فعل پر نہ تو شرعاً کوئی اعتراض وار د ہوتا ہے اور نہ ہی عقلاً۔ اس واقعے سے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی عظمت ظاہر ہوتی ہے۔ ایک ایسا شخص، جس کانام و نسب مشکوک ہو، کو اپنے خاند ان کا حصہ بنالینادل گر دے کا کام ہے۔ ہم میں سے کون اتنا حوصلہ رکھتا ہے کہ کسی ایسے شخص کو، جسے ماں باپ کے طعنے دیے جاتے ہوں، کو اپنا بھائی قرار دے کر اسے اپنے والد کی جائیداد میں حصہ بنالے۔ اس کے لیے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے کہ کسی ایلے شخص کو اس کا حق دلوایا۔ رہا یہ سوال کہ معاویہ رضی اللہ عنہ نے کہ کم ملامت کی پرواہ کے بغیر ایک بے خانماں شخص کو اس کا حق دلوایا۔ رہا یہ سوال کہ انہوں نے پہلے ایسا کیوں نہیں کیا تو اس کی وجہ دراصل ابن عامر کی تحریک تھی۔ کسی ذاتی رنجش کی وجہ سے انہوں نے زیاد کو بدنام کرنے کی مہم چلانے کا ارادہ کیا تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی عظمت کو سلام کرنے کو دل چاہتا ہے۔ لیکن باغیوں کو چونکہ حضرت معاویہ سے خاص دشمنی واقعی کیونکہ انہوں نے بن کی عزائم کو ناکام بنایا تھا، اس وجہ سے انہوں نے اس بات کا بنگاڑ بناکر حضرت معاویہ پر اعتراضات شروع کر دیے۔ دہ اعتراضات ہوئے:

1۔معاویہ نے زیاد کو محض سیاسی فوائد کے لیے اپنابھائی قرار دیا۔ یہ محض ایک سیاسی چال تھی۔

2۔معاویہ کا پیرعمل شرعاً حرام تھا کیونکہ نسب میں تبدیلی گناہ ہے۔

3۔ دیگر صحابہ نے بھی حضرت معاویہ کے اس فیصلے پر تنقید کی۔

اب ہم ایک ایک کرکے ان اعتراضات اور باغیوں اور ان سے متاثر ہونے والے مور خین کے دلا کل کا جائزہ لیتے ہیں:

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 385 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> الي**ن**اً - 4/1-63

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>ابن حجر عسقلانی-الاصابه فی تمییزالصحابه-باب زیاد بن ابی سفیان- شخصیت نمبر 3001-4/141- قاہرہ: مر کز البحوث والدراسات العربیه و الاسلامیه-

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

## كيااستلحاق زياد ايك سياس حال تهي؟

## كيااستلحاق زياد خلاف شريعت تها؟

باغی راویوں اور ان سے متاثر ہونے والے بعض مور خین نے بڑا زور لگایا ہے کہ وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زیاد سے متعلق اعلان کو خلاف شریعت ثابت کر دیں۔ان کی بنیادی دلیل یہ حدیث ہے:

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہاسے مروی ہے کہ عتبہ بن ابی و قاص نے اپنے بھائی سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ کو وصیت کی کہ زمعہ کی لونڈی کا بیٹا میر اہے، اسے اپنی پرورش میں لے لینا۔ جس سال مکہ فتح ہوا، اس بچے کو سعد بن ابی و قاص نے اپنی تحویل میں لے لیا اور کہا کہ یہ میر اجھتجاہے، میر ابھائی نے اور میر سے باپ کی کنیز کا بیٹا ہے اور میر سے بھائی نے اور میر سے باپ کی کنیز کا بیٹا ہے اور میر سے باپ کی کنیز کا بیٹا ہے اور میر سے باپ کی کنیز کا بیٹا ہے اور میر سے باپ کی کنیز کا بیٹا ہے اور میر سے باپ کی کنیز کا بیٹا ہے اور میر سے باپ ہی کے بستر پر بیدا ہوا ہے۔ دونوں اپنا مقد مہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی خد مت میں لے گئے اور (اپنادعوی پیش کیا۔۔۔۔) حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "بچہ اس کا ہے جس کے بستر پر بیدا ہو اور بدکاری کرنے والے کے لیے پتھر ہیں۔ "پھر فرمایا: "اس بچے سے پر دہ کرنا کیونکہ اس میں عتبہ کی کرنے والے کے لیے پتھر ہیں۔ "پھر (ام المومنین) سودہ بنت زمعہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا: "اس بچے سے پر دہ کرنا کیونکہ اس میں عتبہ کی

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

مشابہت یا ئی جاتی ہے۔ اس بیچ نے سیدہ سودہ کوان کی وفات تک نہ دیکھا۔ <sup>38</sup>

اس حدیث کی بنیاد پریہ قانون بنایا گیا کہ اگر کسی شخص نے کسی شادی شدہ خاتون سے بدکاری کی اور اس سے بچہ ہو گیا تو اس بچے کی پرورش کا حق اس خاتون کے خاوند کو ہو گا،اگر وہ اسے قبول کرلے۔ باغی راویوں نے یہ پراپیگنڈا کیا کہ حضرت معاویہ نے زیادر ضی اللہ عنہماکواپنا بھائی قرار دے کر ان کا نسب اپنے والد ابوسفیان سے جوڑ لیا اور ایک گناہ کاکام کیا حالا نکہ ہر شخص د کھے سکتا ہے کہ حدیث میں بیان ہونے والے واقعے کی صور تحال، زیاد سے بالکل مختلف تھی۔

1۔ حدیث میں جو واقعہ بیان ہواہے، وہ بدکاری کا کیس تھا جبکہ ابوسفیان رضی اللہ عنہ نے زیاد کی والدہ سے بدکاری نہیں کی تھی بلکہ میعادی نکاح کیا تھا، جو دور جاہلیت کے رواج کے تحت ایک جائز عمل تھا۔ دور جاہلیت میں یہ عام رواج تھا کہ لونڈیوں کے آقاپیسے لے کر انہیں مخصوص مدت کے لیے دوسرے لوگوں سے بیاہ دیتے تھے۔ اسلام نے اس ظالمانہ رسم کا خاتمہ کیا۔ اس کی تفصیل آپ راقم الحروف کی کتاب "اسلام میں ذہنی وجسمانی غلامی کے انسداد کی تاریخ" میں دیکھ سکتے ہیں۔

2۔ حدیث میں جو واقعہ ہے، وہ ایک کم عمر بچے کا تھا جس کی پر ورش کے سلسلے میں دو افر ادمیں جھگڑا کھڑا ہو گیا تھا۔ زیاد ایک جو ان شخص سے اور ان کے والد ابوسفیان ہی ہیں لیکن اس بات کو سے اور ان کے والد ابوسفیان ہی ہیں لیکن اس بات کو سرکاری ریکارڈ میں تسلیم نہ کیا گیا تھا۔ ابوسفیان کے علاوہ کوئی اور شخص ان کا باپ ہونے کا دعوے دار نہ تھا۔ ایسا نہیں تھا کہ زیاد کا باپ سرکاری ریکارڈ میں تسلیم نہ کیا گیا تھا۔ ابوسفیان کے علاوہ کوئی اور شخص ان کا باپ ہونے کا دعوے دار نہ تھا۔ انہوں نے صرف اتنا کیا کہ پوری قانونی کاروائی کرکے زیاد کی ولدیت کو تسلیم کر لیا۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حدیث مذکور میں بیان کر دہ ارشاد نبوی کا کوئی اطلاق حضرت زیاد رضی اللہ عنہ کے معاملے پر نہیں ہوتا ہے۔ باغی تحریک کو پنپنے سے روکنے کے لیے چونکہ زیاد نے غیر معمولی کاروائی کی تھی، اس وجہ سے انہیں بدنام کرنے کے لیے ان باغیوں نے حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ اور زیاد کی والدہ سمیہ کے متعلق طرح طرح کے اسکنڈل تراشے، انہیں بدکاری کا مجرم قرار دے کر زیاد کو ولد الحرام کا خطاب دیا اور انہیں روایات کا حصہ بناکر زیاد پر طعنہ جوئی کی جس کا سبب سوائے ان کے بغض اور تعصب کے اور کچھی نہ تھا۔

ان باغیوں کا یہ عمل مسلمہ انسانی اخلاقیات کی خلاف ورزی تھا۔ اسے ہم ایک مثال کی مددسے واضح کرتے ہیں۔ ہم اپنے زمانے میں دیکھتے ہیں کہ یورپ کے ملحدین کے ہاں بوائے فرینڈ اور گرل فرینڈ کے تعلق کو برانہیں سمجھا جاتا۔ قانونی کاروائیوں سے بچنے کے لیے جوڑے اکٹھے رہتے ہیں اور اس میں ان کے بچے بھی ہو جاتے ہیں۔ اب اگر ایساہی کوئی جوڑا اور اس کی اولا د اسلام قبول کرلے اور اپنے کر دارسے نہایت ہی اعلی درجے کا مسلمان ثابت ہو تو کیا یہ بات جائز ہوگی کہ ان کی ماقبل اسلام سر گرمیوں کا طعنہ دے کر انہیں بدکار

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> بخارى، كتاب البيوغ، حديث 1948

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

اور ان کے بچوں پر "ولد الحرام" ہونے کی تھیبتی کسی جائے جبکہ اسلام سے پہلے انہوں نے اپنے غیر مسلم معاشرے کے قانون اور رسم کے لحاظ سے ایک جائز کام کیا۔ اسلام کے اصولوں کی پابندی کا اطلاق تو ان پر تب ہو گاجب وہ اسلام کے دائرے میں آ جائیں گے۔ سابقہ افعال کاطعنہ وہی دے سکتا ہے جس کا مقصد ہی سیاسی وجوہات کی بنیاد پر کسی کی کر دار کشی ہو۔

### کیااکابر صحابہ نے حضرت معاویہ کے فیصلے پر تنقید کی؟

بعض مور خین نے دعوی کیاہے کہ اکابر صحابہ نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فیصلے کو تسلیم نہیں کیا، جس سے اس کی غلطی واضح ہے۔ حضرت معاویہ کی بہن ام المو منین سیرہ ام حبیبہ رضی اللہ عنہمانے اس فیصلے کو تسلیم نہیں کیا اور زیاد سے مسلسل پر دہ کرتی رہیں۔ سیرہ عائشہ رضی اللہ عنہانے بھی اس فیصلے کو شروع میں تسلیم نہیں کیا تاہم بعد میں اسے مان لیا۔ یہ ساری باتیں ابن عبد البر -368) سیرہ عائشہ رضی اللہ عنہم اس فیصلے کو شروع میں تسلیم نہیں کیا تاہم بعد میں اسے مان لیا۔ یہ ساری باتیں ابن عبد البر -368) معرفۃ الاصحاب" میں نقل کی ہیں جو انہوں نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے حالات پر لکھی ہے۔

الاستیعاب میں "زیاد بن ابی سفیان" کے عنوان سے ایک طویل روایت نقل ہوئی ہے جس میں بی بھر کر اس پورے واقعے کو ایک اسکینڈل کی شکل میں لکھا گیا ہے، حضرت زیاد اور معاویہ رضی اللہ عنہا کے سارے معاطے کو نہایت ہی مشکوک انداز میں بیان کیا گیا ہے اور گویا کہ ان حضرات کے بارے میں ایک چارج شیٹ تیار کی گئی ہے۔ دلچیپ امریہ ہے کہ اگر اس روایت کی سند ہی کود کھ لیاجائے تو سارا معاملہ صاف ہو جاتا ہے۔ سند یہ ہے: حدثنا الحسن بن منصور قال حدثنا عبید بن ابی السری البغدادی قال حدثنا میں محمد بن السائب عن أبیه عن أبی صالح عن ابن عباس۔ 39 سند کے خط کشیدہ الفاظ کود کیمھے تو معلوم ہوجاتا ہے کہ مشام بن محمد بن السائب عن أبیه عن أبی صالح عن ابن عباس۔ 39 سند کے خط کشیدہ الفاظ کود کیمھے تو معلوم ہوجاتا ہے کہ بیان کر چکے ہیں کہ یہ شخص جموٹ گھڑنے کے لیے مشہور ہے اور صحابہ کرام کے بارے میں اتنامتعصب ہے کہ انہیں بدنام کرنے کا بیان کر چکے ہیں کہ یہ شخص جموٹ گھڑنے کے لیے مشہور ہے اور صحابہ کرام کے بارے میں اتنامتعصب ہے کہ انہیں بدنام کرنے کا کوئی موقع ہاتھ سے نہیں جانے دیتا۔ اس واقع پر اعتراضات کی جو کہانی ہے، وہ اس کی تیار کر دہ ہے۔

# گورنروں پر ظلم کی تہمت

باغی راویوں اور ان سے متاثرہ مورخین نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلاف جو چارج شیٹ تیار کی ہے، اس میں ایک نکتہ یہ بھی ہے کہ انہوں نے اپنے گورنروں کو کھلی حجوٹ دے دی تھی اور وہ لو گوں پر ظلم وستم کیا کرتے تھے۔ حضرت معاویہ ان کے خلاف کوئی کاروائی نہ کرتے تھے، جس کی وجہ سے ان گورنروں کا ظلم وستم بہت بڑھ گیا۔ یہ دعوی جتنے شدومدسے کیا گیاہے، اسے ثابت کرنے

\_

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> ابن عبد البر- الاستيعاب-1/312- باب زياد بن ابي سفيان

علوم اسلاميه پرو گرام ـــ مسلم تاريخ

کے لیے ہونا تو یہ چاہیے تھا کہ واقعات کا ایک انبار لگادیا جائے جس میں گورنر ظلم کرتے دکھائی دیں لیکن بمشکل چند ایک ایسے واقعات ملتے ہیں جن کی بنیاد پریہ دعوی کیا گیاہے۔ یہاں ہم انہی کا جائزہ پیش کریں گے۔

1۔ سن 40/660 میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بھیجے ہوئے کشکر کے کمانڈر بسر بن ابی ارطاۃ نے یمن میں قتل عام کیااور حضرت عبید اللہ بن عباس رضی اللہ عنہماکے دو کمسن بچوں کومار دیا۔

2۔ بسر بن ابی ارطاۃ نے پہلے ہمدان اور پھریمن پر حملہ کیا اور وہاں کی مسلمان خوا تین کولونڈیاں بنا کر بازاروں میں پچے دیا۔ یہ پہلی مسلم خوا تین تھیں، جنہیں لونڈیاں بنایا گیا۔

3۔ بصرہ کے گورنر ابن غیلان کو خطبہ دیتے ہوئے ایک شخص نے پتھر مار دیا تو اس نے اس کاہاتھ کاٹ دیا۔ اسی طرح زیاد بن ابی سفیان پر بھی کو فیہ میں دوران خطبہ کنکروں کی بارش ہوئی توانہوں نے بھی ان لو گوں کے ہاتھ کٹوادیے۔

5۔ مخالفین کا سر کاٹ کرپیش کرنے کے عمل کا آغاز حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے کیا اور تاریخ اسلام میں جو پہلا سر کاٹ کرپیش کیا گیا، وہ حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہماکا تھا۔ دوسر اسر عمرو بن حمق کا تھاجو قاتلین عثمان میں شامل تھا۔

6۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے خفیہ طور پر زہر دلوا کر سیاسی مخالفین کو قتل کروایا۔

اب ہم ان میں سے ایک ایک واقعے کا تفصیلی جائزہ لیتے ہیں۔

# كيا يمن مين قتل عام كيا كيا؟

یہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور سے متعلق ایک جھوٹی روایت ہے جس پر ہم تفصیلی بحث کر چکے ہیں۔ اس میں صرف حضرت معاویہ ہی نہیں بلکہ حضرت علی رضی اللہ عنہما کی بھیجی ہوئی فوج پریہ الزام عائد کیا گیاہے کہ ان افواج نے قتل عام کیا تھا۔ اس کا آپ وہاں جائزہ لے سکتے ہیں۔

#### کیا جمدان اوریمن کی خواتین کولونڈیاں بنایا گیا؟

یہ ایک ایبا جھوٹ ہے جو ایک ایسی مر دود روایت میں بیان ہوا ہے جسے سوائے ابن عبد البر کے، کسی مورخ نے اپنی کتاب میں درج نہیں کیا حتی کہ ابو مخنف اور ہشام کلبی جیسے لوگوں کی نظر بھی اس پر نہ پڑی، جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلاف رائی کا پہاڑ اور بی کی اڑا نے کے لیے مشہور ہیں۔ روایت کی سندیہ ہے: حدثنا اُحمد بن عبداللہ بن محمد بن علی قال حدثنا ابی قال حدثنا عوسی عبداللہ ابن یونس قال حدثنا بقی بن مخلد قال حدثنا ابو بکر بن أبی شیبة قال حدثنا زید بن الحباب قال حدثنا موسی بن عبیدة قال حدثنا زید بن الحباب قال حدثنا موسی کی کنیت ابوار باب بیان ہوئی ہے اور دوسرے کانام زید بن عبدالرحمن بن أبی سلامة عن أبی أرباب سند کا آغاز ہی دونا معلوم افراد سے ہور ہا ہے۔ ایک کی کنیت ابوار باب بیان ہوئی ہے اور دوسرے کانام زید بن عبدالرحمن در جال کی کتب میں ان کے کوئی حالات ہمیں نہیں مل سکے ہیں۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات مجمد محابہ اور جدید ذہن کے شبہات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

ممکن ہے کہ یہ حضرات بھی باغی تحریک کے رکن رہے ہوں جس کا مقصد ہی ڈس انفار میشن پھیلانا تھا۔

درایت کے اصولوں کے اعتبار سے دیکھیے کہ تو مسلم خواتین کا مسلمانوں کے ہاتھوں بازاروں میں بیچناایک ایساواقعہ ہے کہ جس پر عالم اسلام کا دل دہل جائے۔ اگر ایساہواہو تاتو سینکڑوں لوگ اس واقعے کو دیکھتے اور پھر بے شار لوگ اس واقعے کو بیان کررہے ہوتے لیکن سوائے اس ایک مر دو دروایت کے ،کسی اور روایت میں اس کا تذکرہ نہیں ہے۔ یہاں تک کہ ابومخنف اور ہشام کلبی جیسے لوگ بھی اس بات سے بے خبر ہیں جن کی زندگیوں کا مقصد ہی بغض معاویہ کو فروغ دینا ہے۔

### کیا گورنر کنگر مارنے والوں کے ہاتھ کٹوادیتے تھے؟

تاریخ کی کتب میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور سے متعلق ایسے دوواقعے بیان ہوئے ہیں۔ ایک واقعہ 50/671 کا ہے اور دوسر ا 55/675 کا۔ ہم ان کاالگ الگ جائزہ لیتے ہیں:

#### زياد بن الى سفيان كاواقعه

پہلا واقعہ حضرت زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کی طرف منسوب ہے۔ جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ زیاد مشرقی صوبوں کے گور نر حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ تھے گور نر حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ تھے جن کی وفات 50/671 میں ہو گی۔ آپ کے بارے میں ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ آپ نہایت حکم اور تدبر سے کام لیتے تھے۔ آپ کی نرمی کو کوفی باغیوں نے کمزوری سمجھا اور اپنے بغض کا اظہار اس طرح کیا کہ آپ پر دوران خطبہ کنگر برسائے لیکن آپ نے پھر بھی نرمی اختیار کی۔

زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ کے بارے میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ انہوں نے اس در ہے میں مشرقی صوبوں میں نظم قائم کر دیا تھا کہ افغانستان میں اگر کسی کی رسی بھی چوری ہوتی تو انہیں بصرہ میں اس کی اطلاع مل جاتی۔ اس کار کر دگی کو دیکھتے ہوئے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے کوفہ بھی انہی کے سپر دکر دیا جو عالم اسلام کاسب سے زیادہ خطرناک اور مشکل علاقہ بن چکا تھا۔ یہیں سے شالی صوب بھی کنٹر ول کیے جاتے تھے۔ جب زیاد یہاں آئے تو اہل کوفہ نے ان کے ساتھ بھی وہی سلوک کیا جو وہ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ کرتے تھے یعنی وہ جب خطبہ دینے کھڑے ہوئے تو کوفی باغیوں نے ان پر بھی کنگر برسائے۔ اس واقعے کی جو تفصیلات طبری نے بیان کی ہیں، ہم یہاں نقل کر رہے ہیں:

حدثني عمر، قال: حدثني علي، عن مسلمة بن محارب: زياد جب كوفه آئة تو منبر پر جاكر حمد و ثناكى اور پھر كہا: "ميں بھر ہ ميں تھا كه مجھے يہ فدمت تفويض كى گئي۔ ميں نے ارادہ كيا كه بھرہ كى پوليس ميں سے دوہز ارسپاہيوں كے ساتھ يہاں آؤں ليكن پھر مجھے خيال آيا كه آپ لوگ اہل حق ہيں اور آپ كے جن نے بہت مرتبه باطل كو دفع كيا ہے۔ اس ليے فقط اپنے گھر والوں كوساتھ لے كر آپ كے پاس چلا آيا ہوں۔ الحمد للد! لوگوں نے مجھے جتنا پست كيا تھا، اتنا ہى اللہ تعالى نے بلند كر ديا۔ لوگوں نے جس بات كوضائع كر ديا تو اللہ نے اس كى حفاظت كى۔ "

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

جب زیاد خطبہ سے فارغ ہوئے اور ابھی منبر ہی پر تھے کہ لوگوں نے ان پر سنگریزے مارنا شروع کر دیے۔ جب تک سنگریزوں کی بارش ہوتی رہی، زیاد وہیں بیٹے رہے۔ پھر کہا: "ہر شخص اپنے پاس والے آدمی کو کری اور ہی اپنے اپنے خاص لوگوں کو بلا کر حکم دیا کہ مسجد کے تمام دروازے بند کر دیں۔ پھر کہا: "ہر شخص اپنے پاس والے آدمی کو پکڑلے۔ ہر گز ہر گز کوئی نہ کہے کہ میں نہیں جانتا کہ میرے پاس کون بیٹھا تھا؟" اس کے بعد زیاد نے اپنے لیے ایک کرسی مسجد کے دروازے پر رکھوائی اور چار چار افر ادکو بلا کر قسم لی کہ ہم میں سے کسی نے پھر نہیں مارا۔ جس نے قسم کھالی، اسے چھوڑ دیا اور جس نے قسم نہ کھائی، اسے علیحدہ روگ رکھا۔ یہ سب تیس آدمی تھے اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اسی افر ادشے۔ اسی جگہ ان سب کے ہاتھ کاٹ ڈالے گئے۔ 40

روایت کی سند پر غور فرمائے۔ پہلے راوی کانام عمر ہے لیکن اس نام کے توہز اروں آدمی ہوں گے۔ طبری کی دیگر روایات کا جائزہ لیاجائے تو ان کا نام عمر بن شبہ (875-262/789-173) معلوم ہو تا ہے۔ یہ بھی ایک بڑے مورخ اور اخباری تھے۔ تیسرے صاحب مسلمہ بن محارب ہیں اور ان کے حالات نامعلوم ہیں۔ کتب ر جال میں ان کا ذکر نہیں ملتا کہ یہ قابل اعتماد ہیں یا نہیں۔

سند سے قطع نظر اگر واقعے کو درست بھی مان لیاجائے تواس میں چند نکات قابل غور ہیں۔ کسی عام آدمی کو کیاغرض ہے کہ وہ گور نرپر دوران خطبہ پتھر برسائے۔ بیروہی قاتلین عثان اور ان کے حامیوں کا گروپ تھا جنہوں نے اب کو فہ کو اپناہیس کیمپ بنار کھا تھا اور یہاں اپنی تحریک کو منظم کر رہے تھے۔ زیاد بن ابی سفیان کے سامنے چیلنج یہ تھا کہ اس گروپ کی بیج تنی کی جائے۔ حضرت مغیرہ و حضی اللہ عنہ نے ان سے نرمی کارویہ اختیار کیا تھا اور خود کو نگر انی تک محدود رکھا تھا۔ اس سے یہ شیر ہو گئے تھے اور نوبت یہاں تک پہنچ بھی تھی کہ گور نرپر بھی سنگ باری کرنے گئے تھے۔ ہونا تو یہ چاہیے تھا کہ ان لوگوں کو پکڑ کر ان کی گر د نیں اڑا دی جاتیں لیکن بیر زیاد کی نرمی تھی کہ انہوں نے با قاعدہ تفتیش کی اور صرف انہی لوگوں کے ہاتھ کٹوائے جنہوں نے قسم کھانے سے انکار کیا تھا۔ ایک آدمی اگر باغی تحریک میں شامل نہیں ہے ، تو اسے قسم کھانے میں کیا چیز مانع کہی جھوٹی قسم کھانے میں انکار کیا تھا۔ ایک آدمی اگر باغی تحریک میں شامل نہیں ہے ، تو اسے قسم کھانے میں کیا چیز مانع کے انہوں نے سرکشی کی اس انتہا پر پہنچ بچکے تھے کہ انہوں نے سرکشی کی اس انتہا پر پہنچ بچکے تھے کہ انہوں نے سرعام تسلیم کر لیا کہ وہ باغی تحریک کا حصہ ہیں۔

اگر زیاد کے اس عمل کو بھی کوئی شخص ظلم کہتا ہے تواس کے بارے میں پھریبی کہا جاسکتا ہے کہ اس کے لیے امن وامان کو قائم رکھنا اور باغی تحریکوں کی سرکوبی کوئی اہم کام نہیں ہے۔ اس کا مطلب تو یہ ہے کہ جو شخص بھی حکومت کے خلاف بغاوت کی تیاری کر دے۔ حکومت کو چاہیے کہ وہ اس کے گلے میں پھولوں کے ہار پہنائے، اس کا منہ چوے اور اقتدار کو طشتری میں رکھ کر اسے پیش کر دے۔ اگر اسی اصول کو درست قرار دے دیا جائے تو پھر اس شخص کو آج کے دور کی تمام حکومتوں کو مشورہ دینا چاہیے کہ جہاں ان کے خلاف کوئی تحریک اٹھنا شروع ہو، وہ ایساہی کریں۔ اس شخص کو خود بھی جتنا اقتدار حاصل ہے، اسے چاہیے کہ وہ اسے چپوڑ کر اپنے مخالفین کے حوالے کر دے۔

<sup>4</sup>4/1-73 طبر ی-4/1

مهر صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات Page 391 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

ہاں زیاد پر بہ اعتراض ضرور کیا جاسکتا ہے کہ وہ ان باغیوں کو ذرا نرم سز ابھی دے سکتے تھے۔ مسکلہ یہ تھا کہ نرم سز اکاان کی ڈھیٹ ہڈیوں پر اثر نہیں ہورہا تھا۔ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ اس سے پہلے انہیں قید بھی کر کے دیکھ چکے تھے اور زبانی سرزنش بھی کر چکے تھے۔
لیکن یہ لوگ کسی طرح اپنی سرکشی سے باز نہیں آ رہے تھے بلکہ یہ سز ائیں ان کی طاقت میں اضافہ کر رہی تھیں جیسے اینٹی بالیوٹک ادویات سے بسااو قات جراثیم مزید طاقتور ہو جاتے ہیں۔ ضرورت اس امرکی تھی کہ ان کے خلاف سخت کاروائی کی جاتی تا کہ لوگ ان کی حمایت سے باز آتے۔ زیاد نے ایساہی کیااور انہیں یہی کرناچا ہے تھا۔

اس واقعے کے بعد زیاد نے کو فیہ کی باغی تحریک کے بارے میں تفصیلی تحقیقات کر وائیں اور اس کے سر غنوں کو پکڑ کر شام بھجوا دیا۔ ان لو گوں پر مقدمہ چلا اور بہت سے لو گوں نے ان کی سر گرمیوں کے بارے میں گواہیاں دیں۔ اس جرم کی پاداش میں ان سب کو قتل کر دیا گیا اور ان میں مُجر بن عدی بھی شامل تھے۔ اس کی تفصیل آپ پہلے پڑھ چکے ہیں۔

#### ابن غيلان كاواقعه

سب سے پہلے ہم اس واقعے کی روایت کو طبری سے بیان کرتے ہیں اور پھر اس پر اپنا تبصر ہ پیش کریں گے:

حدثنا الولید بن هشام وعلی بن محمد: ای سال (55/675) حضرت معاویه رضی الله عند نے عبدالله بن عمروبن غیلان کوبھر ہ سے معزول کرکے عبیدالله بن زیاد کوبھر ہ کا گور نر مقرر کیا۔ وجہ یہ ہوئی کہ عبدالله بن عمر وبھر ہ کے منبر پر خطبہ پڑھ رہے تھے کہ ایک شخص خیبر بن ضحاک نے بنوضبہ میں سے (یابنوضر ار میں سے) انہیں ایک سنگریزہ تھینے مار ار عبدالله نے اس کا ہاتھ کٹواد یا۔ بنوضبہ نے آکر کہا کہ ہماری برادری کے ایک شخص سے جو غلطی ہونی تھی، ہوگی اور گور نر نے بھی سز ابھی اسے مناسب ہی دی ہے لیکن اب ہمیں یہ اندیشہ ہے کہ بیہ خبر امیر المومنین کو پینے علی اور وہاں سے بھی کوئی عذاب کی خاص شخص یا برادری پر نازل ہوجائے گا۔ اس لیے آپ مناسب سمجھیں توخو دہی امیر المومنین کے نام عبد نظا کھی کر ہمیں دے دیجیے ، ہم اپنے لوگوں میں سے کسی کے ہاتھ بھوادیں گے۔ اس میں یہ لکھ دیجیے کہ ہاتھ (چوری کے) شبہ میں کاٹا گیا ہے۔ جرم واضح نہیں ہے۔

عبداللہ بن عمرونے حضرت معاویہ کے نام خط لکھ کر انہیں دے دیا۔ سال بھریاچھ مہینے یہ خط پڑار ہا۔ اس کے بعد عبداللہ خو د معاویہ کے پاس گئے یا بیہ واقعہ لکھ کر روانہ کر دیا۔ بنوضبہ بھی حضرت معاویہ کے پاس پنچے اور کہنے گئے: "امیر المومنین! عبداللہ نے ہمارے ایک بھائی کا ہاتھ ناحق کٹوا دیا۔" اور یہ خط ان کا آپ کے نام موجو دہے۔ حضرت معاویہ نے خط پڑھ کر فرمایا: "میرے مقرر کر دہ گور نروں سے قصاص لینا تو درست نہیں ہے۔ اس کا توکوئی راستہ نہیں ہے۔ ہاں اگرتم کہو تو دیت دلواسکتا ہوں۔" یہ لوگ دیت پر راضی ہو گئے۔ حضرت معاویہ نے بیت المال سے انہیں دیت دلوادی اور عبد اللہ بن غیلان کو معزول کر دیا۔ 41

اس واقعے میں خط کشیدہ الفاظ پر غور تیجیے کہ متعلقہ شخص کا ہاتھ کٹوانے کی وجہ سے اس کی برادری کو کیا خطرہ لاحق ہو گیا تھا۔ البدایہ و

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>طبری-4/1-113

علوم اسلامید پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

النہایہ میں یہ واقعہ جہال بیان ہواہے، وہال ان لوگوں کا خدشہ یہ بیان کیا گیاہے جو انہوں نے ابن غیلان سے کیا: "اگر امیر المومنین کو یہ علم ہوگیا کہ آپ نے اس کا ہاتھ اصل میں کس وجہ سے کا ٹاہے تو وہ اس کے اور اس کی قوم کے ساتھ وہی سلوک کریں گے جو جحر بن عدی کے ساتھ کیا گیا تھا۔ اس وجہ سے آپ ہمیں تحریر لکھ دیجیے آپ نے ہمارے آدمی کا ہاتھ شبہ کی بنیاد پر کا ٹاہے۔" اس سے اصل کہانی واضح ہو جاتی ہے کہ یہ شخص دراصل باغی تحریک کارکن تھا۔ اسے سزا محض کنکری مارنے پر نہیں دی گئی تھی بلکہ اس کی باغیانہ سرگر میوں کی وجہ سے دی گئی تھی اور وہ اسی سلوک کا مستحق تھا۔ اس کے قبیلے کے لوگوں نے رونا پیٹینا مچاکر گور نرسے خط لکھوالیا اور گور نرنے بھی محض سادگی میں خط لکھ دیا اور پھر اس کی پاداش میں معزول بھی ہوئے۔ اگر وہ پوری صور تحال اسی وقت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو لکھ جھجے تو اس یورے گروپ کا وہی حشر ہو تا، جو حجر بن عدی کا ہوا تھا۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر ان کے اس جملے کی وجہ سے اعتراض یہ کیا گیاہے اور کہا گیاہے کہ انہوں نے اپنے گور نروں کو کھلی جھوٹ دے رکھی تھی: "میرے مقرر کر دہ گور نروں سے قصاص لیناتو درست نہیں ہے۔ اس کاتو کوئی راستہ نہیں ہے۔ ہاں اگرتم کہو تو دیت دلواسکتا ہوں۔" یہ اسلام ہی نہیں بلکہ پوری دنیا کاعام قانون ہے کہ اگر بچ سے فیصلہ کرنے میں غلطی ہو جائے اور وہ مجرم کو مثلاً پھانی کی سزادے بیٹھے تو پھر اس بچ سے قصاص نہیں لیاجا تا ہے۔ غلطی کا امکان ہر شخص سے ہو تا ہے اور بچ بھی بہر حال انسان ہی ہو تا ہے۔ اگر یہ قانون بنادیاجائے کہ بچ کے غلط فیصلے کی وجہ سے اگر کسی ملزم کو نقصان پہنچ تو بچ سے بدلہ لیاجائے تو پھر کوئی شخص بھی عدلیہ میں عہدہ قبول نہ کرے گا۔ ہاں بچ کے غلط فیصلے کی وجہ سے اگر کسی ملزم کو نقصان پہنچ تو بچ سے بدلہ لیاجائے تو پھر کوئی شخص بھی عدلیہ میں عہدہ قبول نہ کرے گا۔ ہاں بچ کے فیصلہ میں غلطی پائی جائے اور یہ معلوم ہو جائے کہ اس نے سوچ سمجھ کر فیصلہ نہیں کیا تو اس کے خلاف محکمانہ کاروائی کی جاسکتی ہے اور اسے معزول کیا جاسکتا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایسانی کیا اور اپنے گور نر نے شبہ میں ایک شخص کا ہاتھ کٹوادیا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جہاں ملزم کوشک کافائدہ دیا۔ ان تک جو بات پہنچی ، وہ یہی تھی کہ گور نر نے شبہ میں ایک شخص کا ہاتھ کٹوادیا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جہاں ملزم کوشک کافائدہ (والے اور ایت کہا تھی کہوں تھی ہے۔ سے مہراں ملزم کوشک کافائدہ (والے اور ایت کہوں کی جو سے کہا کہ کرنے ہیں تھی کہوں تھی ہوسکتی ہے۔

واضح رہے کہ اس دور میں تقسیم عمل (Segregation of Duties) کا اصول دریافت نہیں ہوا تھا اور فوج، انتظامیہ اور عدلیہ ایک ہی گورنر کے ماتحت ہوتی تھی۔صوبے کی ہائی کورٹ کا سربراہ بھی گورنر ہی ہو تا تھا اور مرکزی سپریم کورٹ کی ذمہ داری خلیفہ کے سپر د ہوتی تھی۔

اس واقعے کی سند پر بھی غور فرمائے۔ طبر کی نے صرف دو راویوں کا ذکر کیا ہے، ایک ولید بن ہشام اور دوسرے علی بن محمد المدائنی اس واقعہ کے اسی نوے برس بعد پیدا ہوئے۔ ہمیں معلوم نہیں کہ یہ واقعہ کن کن لوگوں سے گزر کر ان تک پہنچا ہے۔ پھر مدائنی بھی اخباری ہیں جن کے بارے میں محد ثین کی آراء ملی جلی ہیں کہ یہ قابل اعتماد ہیں یا نہیں۔ ولید بن ہشام کا کوئی تذکرہ ہمیں نہیں مل سکا ہے۔ تہذیب الکمال جیسے بڑے انسائیکو پیڈیا میں بھی ولید بن ہشام نام کے تین راوی ہمیشہ مل سکے ہیں اور تین کوئی تذکرہ ہمیں نہیں مل سکا ہے۔ تہذیب الکمال جیسے بڑے انسائیکو پیڈیا میں بھی ولید بن ہشام نام کے تین راوی ہمیشہ مل سکے ہیں اور تینوں کا تعلق پہلی صدی ہجری سے ہے اور ظاہر ہے کہ طبری اپنی پیدائش سے ڈیڑھ سوبرس پہلے کے لوگوں سے روایت نہیں سن سکتے ہیں۔ در میان کے راویوں نے بات میں کیا کچھ ملاوٹ کر دی ہو، ہم نہیں جانتے ہیں۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ سند کے اعتبار سے بی

عمد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 393 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

واقعہ نہایت ہی کمزور طریقے سے طبری تک پہنچاہے۔

## کیا حضرت معاویہ کے سامنے سر کٹواکر پیش کیے گئے؟

اس ضمن میں تواریخ میں دوواقعات ملتے ہیں۔ایک حضرت عمار بن یاسر رضی الله عنهما کااور دوسر اعمر و بن حمق کا،جو حضرت عثمان رضی الله عنه کابراہ راست قاتل تھا۔حضرت عمار بن یاسر رضی الله عنهماکے بارے مسند احمد میں بیرروایت موجو دہے:

حظلہ بن خویلد العنبری کا بیان ہے کہ میں حضرت معاویہ کے پاس تھا کہ دو آدمی حضرت عمار کے سر کے بارے میں بحث کرتے ہوئے آئے اور ان میں سے ہر ایک کہہ رہا تھا کہ میں نے انہیں قتل کیا۔ عبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہمانے کہا: "تم دونوں میں سے ہر ایک اپنے صاحب ( ایتی حضرت عمار ) کے بارے میں دل خوش کرنے کے لیے کہہ رہا ہے تو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا ہے کہ "اے عمار! تنہیں ایک باغی گروہ قتل کرے گا۔ " حضرت معاویہ نے پوچھا: "تو پھر آپ ہمارے ساتھ کیوں ہیں؟" وہ بولے: میرے والد نے میری شکایت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کی تھی تو آپ نے فرمایا تھا: "جب تک زندہ رہو، اپنے والد کی اطاعت کرواور ان کی نافرمانی نہ کرو۔" میں آپ لوگوں کے ساتھ ہوں لیکن میں نے جنگ نہیں کی ہے۔" ح

اس روایت میں کہیں ہے بیان نہیں ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے حضرت عمار رضی اللہ عنہ کا سرکاٹ کرلانے کا حکم دیا تھا بلکہ صرف یہ بیان ہواہے کہ دو آدمیوں میں آپ کے سرکے بارے میں بحث ہوئی کہ آپ کو قتل کرنے والا کون بد بخت ہے۔ یہ دعوی کرنا کہ اسلام کے دور میں جو پہلا سرکاٹا گیا، وہ حضرت عمار کا تھا، درست نہیں ہے بلکہ ہم جنگ جمل کے سلسلے میں یہ روایت نقل کر چکے ہیں کہ اس واقعے سے پہلے حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کے قاتل عمر و بن جرموزنے بھی ان کا سرکاٹ کر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے سامنے پیش کیا تھا آوا نہوں نے اسے جہنم کی وعید سنائی تھی۔

## عمروبن حت کے قتل کاجو واقعہ طبری ہشام کلبی اور ابومخنف کی سندسے بیان ہواہے، وہ یہ ہے:

قال هشام بن محمد؛ عن أبي محنف، وحدثني الجالد بن سعيد، عن الشعبي وزكرياء بن أبي زائدة، عن أبي إسحاق (جب كوفه كي الما هشام بن محمد؛ عن أبي إسحاق (جب كوفه كي الما عروبال سي باغى تحريك كے بارے ميں زياد نے گر فتاريال شروع كيں، تو) عمروبن حمق اور رفاعه بن شداد كوفه سے نكل كر مدائن جا پنچے اور پھر وہال سے موصل چلے آئے۔ يہال يہ ايك پہاڑ ميں چھے رہے۔ اس گاؤل كے سربراہ، جس كانام عبدالله بن ابي بلتعه تھا، كو خبر ہوئى كه دو شخص اس پہاڑ كدامن ميں چھے ہوئے ہيں، اسے ان دونول پر شك گزرا۔۔۔۔عمروگر فتار ہوگيا۔ انہول نے پوچھا: "تم كون ہو؟" وہ بولا: "ميں وہ شخص ہول كه جھے چھوڑ دوگے تو تمہارے ليے اچھا ہوگا اور اگر فتل كروگے تو تمہارے ليے براہوگا۔ "ان لوگول نے بہت پوچھا مگر اس نے نہ بتايا۔

ابن ابی ہلتعہ نے عمر و کوموصل کے گورنر عبدالرحمن ثقفی کے پاس بھیج دیا۔ انہوں نے اسے دیکھتے ہی پیچان لیااور حضرت معاویہ کواس کاحال لکھ بھیجا۔ حضرت معاویہ نے جواب میں لکھا: "عمر ونے حضرت عثمان پر اپنے بھالے سے نو وار کیے تھے۔ میں نہیں جاہتا کہ اس پر زیادتی کی جائے۔

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> احمد بن حنبل - المسند - باب عبد الله بن عمر وبن عاص رضى الله عنهما - حديث 6538, 6929

www.islamic-studies.info

اس نے حضرت عثمان پر نووار کیے تھے، تم بھی اس پر نو مرتبہ ہی وار کرنا۔" اس حکم پر عمر و کو نکال کر باہر لائے اور نووار شر وع کیے لیکن وہ پہلے یا دوسرے وار ہی پر مرگیا۔<sup>43</sup>

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ عمرو کے ساتھ وہی سلوک ہوا، جس کا وہ حق دار تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قاتل کے ساتھ جو معاملہ کیا گیا، وہ عین انصاف تھا۔ ہشام کلبی اور ابو مخنف، جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو بدنام کرنے کے لیے خو د روایتیں گھڑتے ہیں، انہوں نے بھی ایساکوئی ذکر نہیں کیا کہ عمروکے سر کو کاٹ کر پیش کیا گیاہو۔

اس سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پریہ جھوٹاالزام عائد کیا گیاہے کہ انہوں نے سر کٹواکر پیش کرنے کی رسم جاری کی۔ یہ بھی اسی پراہیگیٹرامہم کا حصہ ہے جو باغی تحریک کے راویوں نے اختیار کی۔

## كياسياس مخالفين كوزهر دلوايا گيا؟

حضرت معاویہ رضی اللّه عنہ پر تین افراد کو زہر دلوا کر قتل کرنے کاالزام عائد کیا گیاہے: مالک اشتر ، عبدالرحمن بن خالد بن ولید رضی اللّه عنهمااور حضرت حسن رضی اللّه عنه ۔ اب ہم ان تینول سے متعلق روایات کا جائزہ پیش کرتے ہیں۔

#### مالك بن حارث الاشتر

مالک اشتر کے بارے میں معلوم و معروف ہے کہ وہ باغی تحریک کا نمایاں لیڈر تھا۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ پر جس پارٹی نے حملہ کر کے انہیں شہید کیا، اس کا یہ سرغنہ تھا۔ اس کے بعد جس گروپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گرد گھیر اڈال کر ان کے نام پر خود حکومت کرنے کی مذموم کوشش کی، اس گروپ کا سربراہ بھی یہی تھا۔ یہی وہ گروپ تھا جس نے جنگ جمل اور جنگ صفین کروائی۔ ان وجوہات کی بنیاد پر اگر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اسے قتل بھی کرواد یا ہو، تواس میں کوئی مضائقہ نہ تھا کہ وہ اس کا مستحق تھا۔ جب دو فریق بر سر جنگ ہوں، تووہ ایک دو سرے کی بلائیں نہیں لیتے اور نہ ہی ایک دو سرے سے پیار محبت کا اظہار کرتے ہیں۔ مخالف فوج کے ماسٹر مائنڈ جرنیلوں کو اگر ایجنٹ بھیج کر قتل کرواد یا جائے تو جنگی اخلاقیات کے تحت اسے کوئی غلط نہیں سمجھتا ہے۔

طبری میں اس کے قتل کے تفصیلات ابو مخنف نے بغیر کسی سند کے بیان کی ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک غیر مسلم کسان، جس کانام جایستار تھا، کو اس کام پر مقرر کیا۔ اشتر مصر کا گور نر بننے جارہا تھا کہ راستے میں اسی جایستار کے پاس کھہر ااور اس کسان نے شہد میں اسے زہر دے دیا جسے پیتے ہی اس نے دم توڑ دیا۔ اگر ابو مخنف کی روایت کو درست بھی مان لیا جائے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا یہ کارنامہ قابل داد ہے کہ انہوں نے ایک نازک موقع پر باغی تحریک کے اس ماسٹر مائنڈ کا خاتمہ کر دیا۔ تاہم اس واقعے کی تصدیق ناممکن ہے کیونکہ سوائے ابو مخنف کے ،کسی اور نے اسے بیان نہیں کیا ہے۔

عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

<sup>4</sup> هبر ی-92-4/1

Page 395 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>4/1-92-4/1

علوم اسلامیه پروگرام --- مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

بعض حضرات طبری کی ان روایتوں پر تنقید کرتے ہیں جن میں مالک الاشتر کو باغی تحریک کا سر غنہ بتایا گیاہے اور اس کے بعد بڑے طمطراق سے دعوی کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک معصوم انسان کو زہر دلوادیا۔ بیہ طریقہ درست نہیں ہے۔ مالک الاشتر کا باغی تحریک کا سرغنہ ہوناتوا تنی زیادہ روایات سے ثابت ہے کہ یہ حد تواتر تک پہنچ جاتی ہیں۔ اگر ان سینکٹروں روایات کوغلط مان لیا جائے جن میں مالک الاشتر کا باغی تحریک میں شامل ہو نابیان ہواہے، تو پھر اس ایک روایت کو بھی نہیں ماننا چاہیے جن میں حضرت معاوبيرضی الله عنه پر زهر دلوانے کاالزام عائد کیا گیاہے۔

#### عبدالرحمن بن خالد بن وليدر ضي الله عنهما

ب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے قریبی ساتھی تھے اور ان کے بارے میں بھی طبری میں حدثنی عمر، قال: حدثنی علی، عن مسلمة ابن محارب کی سندسے ایک ایسی روایت نقل ہوئی ہے جس میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر تہمت لگائی گئی ہے کہ انہوں نے انہیں زہر دلوا کر قتل کر دیا تھا۔ اس کی وجہ یہ بیان ہوئی ہے کہ یہ بہت اپنے جلیل القدر والد کی طرح بہت جفائش تھے اور سر زمین شام میں ان کی شان بہت بڑھ گئی تھی۔ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کو ان سے سیاسی خطرہ ہوا توایک عیسائی ابن اثال کے ہاتھوں انہیں ، زہر دلوادیا۔ جب اس کاعلم خالد بن عبدالرحمٰن کوہوا توانہوں نے ابن اثال کو قتل کر دیا۔ 44

اس روایت کی سندیر غور سیجیے تواس میں ایک علی بن محمر ہیں اور دوسرے مسلمہ بن محارب۔ علی بن محمر کے قابل اعتاد ہونے کے بارے میں محدثین میں اختلاف پایا جاتا ہے جبکہ مسلمہ بن محارب کے حالات ہی سرے سے نامعلوم ہیں۔ اس وجہ سے یہ روایت سرے سے قابل اعتاد نہیں ہے۔ یہ واقعہ طبری نے 46/666 کے باب میں بیان کیا ہے۔ اسی روایت کے بعد 47/667 کا باب ہے جو کہ نہایت ہی مخضر ہے اور اس کے فوراً بعد 48/668 کا باب شروع ہو تاہے۔اس کے بالکل آغاز میں طبری نے اس سال کے عہدے داروں کے نام نقل کیے ہیں، جس نے اس روایت کے حجموث کا بھانڈہ چھوڑ دیا ہے۔ طبری لکھتے ہیں:

پھر سن 48 ہجری شر وع ہوا۔ اس کے واقعات کا ذکر رہے ہے۔ اس سال ابوعبدالرحمن قیبنی نے انطاکیہ میں سر دی کاموسم بسر کیا اور عبداللہ بن قیس فزاری نے گرمیوں کاجہاد کیا۔ مالک بن ہمبیرہ سکونی نے سمندر میں جنگ کی اور عقبہ بن عامر جہنی نے اہل مصر کوساتھ لے کر سمندر میں جنگ کی اور اہل مدینہ بھی ان کے ساتھ ہی تھے۔ اہل مدینہ کے کمانڈر منذر بن زہیر تھے اور ان سب کے کمانڈر انچیف **خالد بن عبد الرحمن بن خالد بن** 

اب سوال پیریاہو تاہے کہ اگر حضرت معاویہ نے عبدالرحمٰن کوزہر دلوایاہو تا توان کے بیٹے خالد کو کس طرح اتنی اہم کاروائیوں کا کمانڈر انچیف بنادیا۔ اگریہ کہا جائے کہ خالد کو اس سازش کا علم نہیں تھاتو یہ درست نہیں ہے کیونکہ زہر والی روایت میں یہ بیان ہواہے

<sup>45</sup>ايضا

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 396 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> الضأ **-** 4/1-72

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

کہ خالد کو علم ہوا تھا اور انہوں نے ابن اثال کو قتل کر دیا تھا۔ اگر انہیں سازش کا علم نہیں ہوا تو پھر راویوں کو اس کا علم کیسے ہو گیا۔
روایت کا مرکزی راوی مسلمہ بن محارب ہے جس کے بارے میں کچھ علم نہیں کہ وہ کون ہے اور اسے۔ عین ممکن ہے کہ یہ بھی اسی باغی
تحریک کارکن رہا ہو اور محض حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو بدنام کرنے کے لیے اس نے روایت گھڑی ہو۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ابن
اثال عیسائی نے عبد الرحمٰن کو زہر دیا ہولیکن اس کا محرک دراصل قیصر روم ہو، جس کا ناطقہ عبد الرحمٰن نے خشکی اور سمندر دونوں میں
بند کررکھا تھا۔

#### حضرت حسن رضى اللدعنه

حضرت حسن رضی اللہ عنہ کی وفات سے متعلق طبری میں کوئی روایت موجود نہیں ہے۔ آپ کی وفات کے متعلق یہ کہانی مشہور کی گئ ہے کہ آپ کی اہلیہ جعدہ بنت الاشعث بن قیس نے آپ کو زہر دیا تھا کیونکہ یزید بن معاویہ نے ان سے وعدہ کیا تھا کہ اگروہ آپ کو زہر دے دیں تووہ ان سے شادی کر لے گا۔ یہ کہانی طبری، بلاذری، ابن اثیر وغیرہ کسی مورخ نے بیان نہیں کی ہے۔ یہ محض ایک جھوٹ ہے جو باغی تحریک کے راویوں نے گھڑ اسے لیکن اتنی نامعقولیت سے گھڑ اسے کہ تاریخ کی کسی کتاب میں اس کا سر اغ نہیں ماتا ہے۔ ابن الاثیر (233-630/1160-555) نے "اسد الغابہ" میں بغیر کسی سند کے یہ کہانی نقل کی ہے۔

آپ کی وفات کا سبب یہ ہوا کہ آپ کی بیوی جعدہ بنت الاشعث بن قیس نے آپ کو زہر دیا۔ چالیس دن تک آپ کے بینچ طشت رکھا جاتا جس میں آپ فارغ ہوتے۔ یہ سلسلہ جاری رہا یہاں تک کہ آپ فوت ہوگئے۔ جب آپ کے مرض نے شدت اختیار کر لی تو آپ نے اپنے بھائی حسین نے رضی اللہ عنہماسے فرمایا: "میر ہے بھائی! میں نے تین مرتبہ زہر پیا ہے لیکن اس جیسا نہیں پیا۔ اس نے میر اکلیجہ چھائی کر دیا ہے۔ "حسین نے عرض کی: "بھائی جان! آپ کو کس نے زہر دیا؟" فرمایا: "آپ یہ سوال کیوں کر رہے ہیں؟ کیا اسے قتل کرنا چاہتے ہیں؟ میں اس کے بارے میں اللہ عزوجل سے بات کروں گا۔" 46

نہ تواہن اثیر نے اس بات کی سند بیان کی ہے کہ بیر زہر جعدہ ہی نے دیا تھا اور نہ ہی کسی اور نے۔ تاریخ کی کسی کتاب میں بیر ذکر نہیں ملتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے جعدہ کو قتل کا ملزم قرار دیا ہویا پھر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر الزام دھر اہو۔ واقعہ کر بلاک موقع پر بھی آپ نے بیزید پر کم از کم یہ الزام عائد نہیں کیا کہ اس نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ زہر دلوایا۔ اس سے معلوم ہو تاہے کہ اس کہانی کا کوئی سرپاؤں نہیں ہے اور جس نے بھی بیہ کہانی گھڑی ہے، محض حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بغض میں گھڑی ہے اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ کی اہلیہ پر بھی بیہ الزام سر اسر جھوٹ ہے۔ اس کی ایک وجہ بیہ بھی ہو سکتی ہے کہ حضرت حسن کے سسر اشعث بن قیس نے جنگ صفین کو ختم کروانے میں بھر پور کر دار ادا کیا تھا جس کی پاداش میں باغیوں نے ان کی کر دار کشی کی تھی۔ یہی سلسلہ بعد میں ان کی بٹی اور سیدنا حسن کی اہلیہ کے سلسلے میں بھی جاری رکھی گئی۔

\_

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> ابن اثير - اسد الغابه - باب حسن بن على رضى الله عنهما - 6/112 مكتبه مشكاة الاسلاميه - (2012 www.almeshkat.net

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

خو د ابومخنف کی روایات کے مطابق حضرت حسین اس سانحے کے بعد بھی ہر سال حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے پاس جاتے رہے اور وہ انہیں عطیات دیتے رہے۔ کیااییا ممکن تھا کہ آپ حضرت معاویہ ہی کو حضرت حسن رضی اللہ عنہماکا قاتل سبھتے اور پھر بھی ہر سال انہی کے مہمان بنتے؟

# حضرات حسنين اور حضرت معاويه

الحمد للّٰد، اس معاملے میں باغی راویوں نے کوئی ایسی روایت وضع نہیں کی، جس سے بیہ ظاہر ہو تاہو کہ حضرت حسن اور حسین رضی اللّٰہ عنہما کے ساتھ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ نے تہمی براسلوک کیاہو۔ اس کے برعکس تاریخی روایات حضرت حسن، حسین اور معاویہ ر ضی اللہ عنہم کے باہمی تعلقات کے روشن رخ سے پر ہیں۔ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت قائم ہو گئی تو حضرت حسین ، اپنے بھائی حضرت حسن رضی اللّٰہ عنہما کے ساتھ ان کے پاس جایا کرتے تھے۔ وہ ان دونوں کی بہت زیادہ تکریم کرتے، انہیں خوش آمدید کہتے اور عطیات دیتے۔ایک ہی دن میں حضرت معاویہ نے انہیں ہیں لاکھ در ہم دیے۔ <sup>47</sup> ابو مخنف کھتے ہیں: معاویہ ہر سال حسین رضی اللہ عنہما کو ہر قشم کے تحفوں کے علاوہ دس لا کھ دینار بھیجا کرتے تھے۔<sup>48</sup>

یہاں یہ سوال پیداہو تاہے کہ اتنی بڑی رقم بطور عطیہ کیوں دی جاتی تھی؟ بعض ناقدین اسے "سیاسی رشوت" قرار دیتے ہیں۔ ہم الله تعالی سے اس بات کی پناہ مانگتے ہیں کہ حضرت معاویہ پر سیاسی رشوت دینے اور حضرات حسن وحسین رضی اللہ عنہم پر سیاسی رشوت لینے کی تہمت لگائی جائے۔

جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ عرب معاشر ہے میں خاندان کے سائز کی اہمیت غیر معمولی تھی اور اسی سے ساجی رہے کا تعین ہو تا تھا۔ بچوں کی شادیاں جلد ہو جاتیں جس کی وجہ سے ایک ایک شخص کے پندرہ بیں بیچے ہونا معمولی بات ہوتی تھی۔ 35-30 برس کی عمر میں انسان دادا اور نانا بن جاتا تھا۔ عربوں کی جوانی کی عمر بھی طویل ہوتی تھی۔ یہ صور تحال عام تھی کہ 75-70 برس کی عمر کے لوگ جسمانی اعتبار سے اتنے فٹ ہوتے تھے کہ وہ گھوڑوں اور او نٹوں پر دور دراز سفر کر کے جنگوں میں قیادت کرتے۔ان کے بیٹے پیاس کے یٹے میں ہوتے، پوتے تیس کے اور پڑیوتے ٹین ایجر ہونے کے دوران ہی صاحب اولاد ہوتے تھے۔ اس طرح سے ایک شخص ہی کی فیلی میں دواڑھائی سوافراد معمول کی بات تھی۔خاندان صرف انہی افراد تک محدود نہیں ہوا کر تاتھابلکہ ڈھیروں کی تعداد میں غلام اور لونڈیاں بھی ہوتے جن کے ساتھ غلاموں والا نہیں بلکہ فیملی ممبر کاساسلوک ہو تا۔ انہی غلاموں کوجب آزاد کر دیاجا تا توان کاساجی رتبہ بلند کرنے کے لیے انہیں خاندان کا ہا قاعدہ حصہ قرار دے دیاجاتا۔ بیالوگ "موالی(واحد مولی)" کہلاتے تھے۔ اس خاندان کے علاوہ

48 ابو مخنف مقتل الحسين عليه السلام - قم: مطبعه امير - (ac. 16 Feb 2012) (www.al-mostafa.com

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 398 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>ابن عساكر **-** 59/193

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

معاشرے کے غرباء کی کفالت بھی انہی خاندانی سربراہوں کے ذمہ ہوتی تھی۔ طبقات ابن سعد میں ہر ہر خاندان کے مشہور لوگوں اور ان کے موالی کا تفصیلی تذکرہ موجو دہے۔

اتنے بڑے خاندان اور دیگر غرباء کی کفالت کے لیے ظاہر ہے کہ بہت بڑی رقم کی ضرورت پڑتی ہوگی۔ ایسا نہیں تھا کہ یہ سب لوگ فارغ بیٹے کر اپنے خاندان کے سربراہ پر بوجھ بنتے تھے بلکہ یہ سب اپنی خاندانی جائیداد پر کام کرنے کے علاوہ تجارت کیا کرتے تھے۔ قومی ضروریات جیسے جنگ وغیرہ کی صورت میں خاندان کے سربراہ کا فرض تھا کہ وہ اپنے خاندان کے تندرست لوگوں کو لے کر سرکاری فوج کا حصہ بنے۔ خلفاءراشدین نے دولت کی تقسیم کاطریقہ یہ نکالا تھا کہ سرکاری آمدنی کو خاندان کے سربراہ کو دے دیاجاتا اور وہ پھر اسے اپنے خاندان کے لوگوں میں تقسیم کرتا۔ اس تقسیم میں اگر کسی کو شکایت ہوتی تو وہ براہ راست گور نریا خلیفہ کو شکایت کر سکتا تھا۔ اس کے لیے ہر خاندان کے سربراہ کے پاس رجسٹر ہوتے تھے جن میں اہل خاندان کا اندراج ہوتا تھا۔ انہی رجسٹروں کی مدد سے «علم الانساب" کی کتابیں لکھی گئی ہیں۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بھی تقسیم دولت کے اس نظام کو جاری رکھا۔ آپ کے دور میں چو نکہ مسلمانوں کی حکومت اس وقت کی معلوم دنیا کے ساٹھ فیصد رقبے پر پھیل گئی تھی، اس وجہ سے یہ دولت بھی بہت زیادہ ہوتی تھی۔ ایبا نہیں تھا کہ اس دولت کو اکھا کرنے میں کسی پر ظلم کیا جاتا تھا۔ اس آمدنی کے بڑے ذرائع دو تھے: جب مسلم افواج نے قیصر و کسری اور دیگر باد شاہوں کے علاقے فتح کیے تو ان لوگوں نے جو دولت کے انبار لگار کھے تھے، وہ مسلمانوں کے ہاتھ لگے۔ یہ ان ممالک کے سرکاری خزانے تھے۔ دوسرے یہ کہ ان ممالک کی سرکاری زمینیں مسلمانوں کے ہاتھ آئیں۔ مسلمانوں نے ان ممالک کے باشدوں سے یہ معاہدہ کیا کہ وہ زمینوں پر کام کریں اور پیداوار کا نصف یا تہائی حصہ بطور خراج سرکاری خزانے میں داخل کریں۔ آپ تصور کر سکتے ہیں کہ افغانستان سے لے کر مراکش تک کی زمینوں کی آمدنی کتی ہو گی۔ ہر علاقے کی آمدنی کواسی علاقے کے لوگوں میں تقسیم کر دیا جاتا اور اس کا ایک حصہ مرکز کو بھیجا جاتا۔ پھر یہی آمدنی مرکز کے مسلمانوں میں تقسیم کر دی جاتی تھی۔

حضرات حسنین رضی اللہ عنہما کے بارے میں توبہ بات معلوم و معروف ہے کہ انہیں جو عطیات ملتے ،اس میں سے بہت کم وہ اپنی ذات پر خرج کرتے اور زیادہ تررقم عام لوگوں کی ضروریات پر خرج کرتے تھے۔ ان حضرات نے سیاسی معاملات سے کنارہ کشی کر کے خود کو لوگوں کی دینی تربیت کے لیے وقف کر دیا تھا۔ ان علمی خدمات کے انجام دینے کے ساتھ ساتھ جب ضرورت پڑتی توبہ سیاسی میدان میں بھی اتر آتے۔ چنانچہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک مرتبہ ایک بڑی مہم تیار کی جس کا مقصد قیصر روم کے دار الحکومت التصنطنیہ "کو فتح کرنا تھا۔ اس مہم کے سربراہ پزید بن معاویہ تھے اور اس لشکر میں حضرت حسین، عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن عبر، عبداللہ بن عبر، عبداللہ بن عبر، عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن عربی ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ سررگ صحابی ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہم بھی شامل تھے۔ اگر چہ قسطنطنیہ فتح نہ ہو سکالیکن اس مہم عبداللہ بن زبیر کے ساتھ ساتھ بزرگ صحابی ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی اور بزید نے سے قیصر روم پر مسلمانوں کا زبر دست رعب بیٹھ گیا۔ دوران محاصرہ حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی اور بزید نے ان کا جنازہ پڑھا کر انہیں ان کی وصیت کے مطابق قسطنطنیہ کی فصیل کے باہر دون کر دیا۔ بعد میں عیسائیوں نے آپ کا مزار اتعمیر کر لیا

عمد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 399 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اوراس پر مرادیں مانگنے لگے۔ یہ مزار آج تک استنبول میں موجود ہے۔

اس تفصیل کو مد نظر رکھا جائے تو صاف نظر آتا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں یہ تمام صحابہ یک جان کئی قالب سے ۔ ان میں کوئی بغض نہیں پایا جاتا تھا اور سب أَشِدَّاءُ عَلَى الْکُفَّادِ رُحَمَاءُ بَیْنَهُمْ (کفار پر سخت اور آپس میں رحم دل) کی تصویر سے ۔ غالی راویوں نے بعد میں اپنے سیاسی مقاصد کے لیے داستا نیں گھڑ کر ان کی طرف منسوب کر دیں جس سے یہ لگتا ہے کہ حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہمانے بس مجوراً حضرت معاویہ کی بیعت کرلی ورنہ معاذ اللہ ان کے دل ایک دوسرے کے لیے بغض اور کینہ سے بھرے بڑے ہے۔ یہ تصویر ہر گز حسین کر بمین کے شایان شان نہیں ہے۔

# یزید کی نامز د گی

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر جو آخری بڑااعتراض کیا گیاہے، وہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنے بیٹے یزید کو اپناولی عہد مقرر کے خلافت کو ملوکیت میں تبدیل کر دیا۔ ان پریہ الزام عائد کیا گیاہے کہ انہوں نے حضرت حسین، ابن عمر، ابن عباس اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم جیسے اکابر صحابہ کے لاکق بیٹوں کے ہوئے اپنے نالاکق بیٹے کو خلافت کے لیے نامز دکیا۔ اس کے نتیج میں ایک بار پھر خانہ جنگی کی آگ بھڑک اگر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کوشہید کر دیا گیا۔

حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت ایساواقعہ ہے جس کے بارے میں ایک خاص انداز میں سوگ کورواج دے دیا گیا ہے اور اس کے نتیجے میں ایک الیک فضا بنادی گئی ہے کہ جو شخص بھی عقل سے تجزیہ کرنے کی کوشش کر تا ہے، اسے "دشمن اہل بیت" کا خطاب دے دیا جا تا ہے۔ ایک اور فریق ایساموجو دہے جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور یزید کے دفاع میں اس حد تک چلا جا تا ہے کہ وہ حضرت دیا جا تا ہے۔ یہ دونوں رویے درست نہیں ہیں۔ جب تک واقعات کو جذباتی رئگ سے دیکھا جائے، ان کی حقیقت درست معلوم نہیں ہو سکتی ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ ہم تھوڑی دیر کے لیے اپنے جذبات کو ایک طرف رکھ کر شھنڈے دل سے تجزیہ کریں اور اچھی طرح تجزیہ کرے ہی کوئی رائے قائم کریں۔

### کیاسانحه کربلاکی ذمه داری حضرت معاویه پرہے؟

اس بات میں شک نہیں ہے کہ یزید کے دور میں سانحہ کربلا ہوا اور اس کے بعد پہلے مدینہ اور پھر مکہ میں بغاوت کی آگ بھڑ کی اور ان واقعات میں یزید سے فاش غلطیاں سرزد ہوئیں۔ لیکن یہ سب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد ہوا۔ جب کوئی خلیفہ دوسرے کو نامز دکر تاہے، تو اس وقت وہ اپنے دور کے حالات کے لحاظ سے تجزیہ کرتاہے اور مستقبل کی صور تحال کا اندازہ کرتے ہو ہوئے فیصلہ کرتاہے۔ ہم اپنی زندگی میں عام طور پر دیکھتے ہیں کہ ہم پوری نیک نیتی سے کوئی فیصلہ کرتے ہیں گر بعد کے حالات ایسے ہو جاتے ہیں کہ وہ فیصلہ غلط ثابت ہو تاہے اور ہمیں نقصان اٹھانا پڑتا ہے۔ بعد کے کسی غلط واقعے کی بنیاد پر ماضی کے کسی فیصلے کے بارے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

میں سبق توسیکھا جاسکتا ہے لیکن یہ نہیں کہا جاسکتا ہے کہ وہ فیصلہ کرتے وقت نیت میں کوئی کھوٹ تھا۔

اس وجہ سے بعد کے واقعات کی بنیاد پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو طعنہ دینایا آپ پر تہمت لگانا جائز نہیں ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے 56/676 میں جب یہ نامز دگی فرمائی تواس وقت واقعہ کر بلا کو ہونے میں ابھی پانچ برس باقی تھے۔ آپ کو قطعاً یہ امید نہ تھی کہ اس نوعیت کا واقعہ پیش آ جائے گا۔

## کیایزید کی نامز دگی کی تحریک حضرت مغیره بن شعبہ نے شروع کی؟

بعض لو گوں کا خیال ہے کہ یزید کی نامز دگی کی تحریک حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ نے شروع کی اور انہوں نے خالصتاً اپنے ذاتی مفاد میں میہ بن شعبہ ان جلیل القدر صحابہ میں ہیں جو بیعت مفاد میں میہ شام کیا تاکہ خلیفہ ان سے خوش ہو جائیں۔ واضح رہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ ان جلیل القدر صحابہ میں ہیں جو بیعت رضوان میں شامل تھے اور ان کے بارے میں اللہ تعالی نے یہ فرمادیا ہے:

لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً.

"یقیناً اللہ ان اہل ایمان سے راضی ہو چکاہے جنہوں نے درخت کے نیچے آپ کی بیعت کی تھی۔ وہ اس بات کو جانتا تھا کہ ان کے دلوں میں کیا ہے۔ اس نے ان کے دلوں میں سکون نازل کر دیااور انہیں قریبی فتح (مکہ) تک پہنچادیا۔" (الفتح 48:18)

حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ چونکہ طویل عرصہ تک کوفہ کے گور نررہے جو کہ باغی تحریک کامر کز تھااور آپ نے نہایت حکمت ودانش سے باغی تحریک کو بغیر کسی خون خرابہ کے پنیخے نہ دیا۔ آپ نے باغی تحریک کے خلاف کوئی فوجی کاروائی نہ کی بلکہ نہایت ہی پیار اور محبت سے باغیوں کا ذہن تبدیل کرنے کی کوشش کی۔ ان کاوشوں کے خاطر خواہ نتائج نکلے اور کثیر تعداد میں باغیوں نے اپنے تحریک کو چھوڑ کر مسلمانوں کے نظم اجتماعی کو قبول کر لیا۔ یہی وجہ ہے کہ باغیوں کو حضرت مغیرہ سے خاص طور پر بغض ہے اور ان کی کوشش یہ رہی ہے کہ آپ کو نہایت ہی گیا گزرامفاد پرست سیاستدان ثابت کریں۔ اس بیک گراؤنڈ کو ذہن میں رکھتے ہوئے اب ہم اس روایت کا مطالعہ کرتے ہیں جن کے مطابق آپ نے اپنے ذاتی مفاد کے لیے یزید کی ولی عہدی کی تجویز پیش کی۔ طبر کی بیان کرتے ہیں:

حدثني الحارث، قال: حدثا علي بن محمد، قال: حدثنا أبو إسماعيل الهمداني وعلي بن مجاهد، قالا: قال الشعبي: اس سال (56/676) ميں حضرت معاويه رضى الله عنه نے يزيد كو ولى عبد كيا اور لوگوں سے اس كے ليے بيعت لى۔ اس كاسب يہ ہوا كہ مغيره رضى الله عنه نے حضرت معاويه كي شكايت كى اور (كوفه كى گورنرى سے) استعفى دے ديا۔ حضرت معاويه نے استعفى منظور كر ليا اور سعيد بن عاص رحمه الله كو اس خدمت پر مقرر كرنا چاہا۔ يه خبر ابن خنيس كو ملى جو كه مغيره كے سيكر رئى ہے، تو يہ سعيد بن عاص كے پاس پہنچ اور انہيں بات بتادى۔ سعيد كے پاس رسي يار بيع يار بيعه خزاعى بيٹھ ہے، انہوں نے مغيره رضى الله عنه سے كہا: "مغيره! ميں سمجھا ہوں كه امير المو منين انہيں كوفه كا آب سے ناراض ہيں۔ ميں نے آپ كے سيكر رئى ابن خنيس كو سعيد بن عاص كے پاس ديكھا ہوں كه امير المو منين انہيں كوفه كا

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

گورنر مقرر كرنے والے ہيں۔"

مغیرہ نے کہا: "اسے توبہ کہناچاہیے تھا کہ مغیرہ پھر اپنے عہدے پر بڑی قوت سے واپس آنے والے ہیں۔ مھہر و! میں یزید کے پاس جاتا ہوں۔" پھر مغیرہ نے یزید کے پاس جاکر بیعت لینے کا ذکر کیا اوریزید نے اپنے والدسے یہ بات کی۔ حضرت معاویہ نے پھر مغیرہ رضی اللہ عنہماہی کو امارت کوفہ پر واپس بھیجا اور حکم دیا کہ وہ یزید کی بیعت کی کوشش کریں۔<sup>49</sup>

طبری نے اس واقعے کو 56/676 کے باب میں نقل کیا ہے۔ یہی طبری اس سے پہلے 51/671 کے باب میں نقل کرتے ہیں: 41/661 میں مغیرہ (بن شعبہ) کوفہ کے گور نر ہے: اور 51/671 میں انہوں نے وفات یائی۔ <sup>50</sup>

اس سال 51/671 میں حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد زیاد بن ابی سفیان کو کو فیہ کا گور نر مقرر کیا جن کے گور نری سنجالتے ہی ججر بن عدی اور ان کے ساتھیوں نے بغاوت کی اور اس کی پاداش میں قتل کیے گئے۔ اس کی تفصیل کا مطالعہ ہم پہلے کر چکے ہیں اور اس واقعے کے حقیقی ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ اگر 51/671 میں وفات پا چکے تھے تو پھر یہ کیسے ممکن ہوا کہ 56/676 میں آپ نے استعفی دیا اور پھر استعفی کو واپس کروانے کے لیے بیزید کی ولی عہدی کی تحریک شروع کر دی؟ کیا یہ سب کام آپ نے اپنی وفات کے یانج سال بعد دنیا میں دوبارہ آکر کیے؟

معترضین کہہ سکتے ہیں کہ طبری نے غلطی سے اس واقعے کو 56/676 کے باب میں نقل کر دیا ہے، دراصل یہ واقعہ آپ کی وفات سے پہلے کہیں 671-51/670 میں پیش آیا ہو گا۔ اس بات کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ اس کے برعکس اس روایت میں داخلی اور خارجی تضادات موجود ہیں۔ روایت کے مطابق حضرت مغیر ہرضی اللہ عنہ نے استعفی میڈیکل گراؤنڈز پر دیا تھا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے انہیں معزول نہ کیا تھا۔ اگر حضرت معاویہ انہیں معزول کرتے، پھر تو بات سمجھ میں آتی ہے کہ دوبارہ بحالی کے لیے الیک کوشش کی جاسکتی ہے۔ خود استعفی دے کر پھر بحالی کی کوشش ایک نامعقول بات ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ آپ کی صحت دوبارہ بہتر ہو گئی تھی، اس وجہ سے انہوں نے اپنی بحالی کی تحریک شروع کی تو یہ بات بھی نامعقول ہے۔ اگر ایساہو تاتو آپ براہ راست حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے در خواست کر لیتے اور ان کی طویل سابقہ خدمات کی وجہ سے حضرت معاویہ بھی انہیں مقرر کر دیتے۔ اس کے لیے بر یہ کی نامز دگی کی تحریک پیدا کرنے کی حضرت مغیرہ کو کوئی ضرورت نہ تھی۔

## نامز دگی کی ضرورت کیا تھی؟

ایک سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو نامز دگی کی ضرورت کیا پیش آئی؟ وہ یہ بھی کر سکتے تھے کہ معاملے کو

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 402 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup><sup>4</sup>طبری **-** 4/1-115

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> ايضاً ـ 4/1-84

مسلمانوں کے مشورے پر چھوڑ دیں۔ یقیناً آپ ایسا کر سکتے تھے لیکن مسلہ یہ در پیش تھا کہ کو فہ میں باغی تحریک اپنی پوری آب و تاب کے ساتھ موجود تھی۔اگرچہ حضرت معاویہ اور زیادر ضی اللہ عنہمانے حجر بن عدی اور ان کے ساتھیوں کے خلاف کاروائی کی تھی، جس سے یہ تحریک و فتی طور پر دب گئی تھی، لیکن را کھ میں چنگاریاں موجود تھیں اور آپ کو یہ نظر آ رہاتھا کہ آپ کی وفات کے بعدیہ چنگاریاں دوبارہ آگ کو بھڑ کا سکتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کو باہمی جنگ وجدال سے بچانے کے لیے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فیے یہ اقدام کیا۔ یہ بات درست ہے کہ آپ کا اندازہ صبحے ثابت نہ ہوا اور یہ خانہ جنگی ہو کر رہی لیکن یہ بات بھی درست ہے کہ حضرت معاویہ رنگ فرمائی۔ معاویہ رضی اللہ عنہ فی درست ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فی درست ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فی اللہ عنہ فی درست ہے کہ آپ کا اندازہ صبحے ثابت نہ ہوا اور یہ خانہ جنگی ہو کر رہی لیکن یہ بات بھی درست ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فی اللہ عنہ فی اللہ عنہ فی ایک کے لیے یہ نامز دگی فرمائی۔

## نامزدگی کے لیے یزید ہی کا انتخاب کیوں کیا گیا؟

اب یہ سوال پیدا ہو تاہے کہ اگر نامز دگی ہی کرنا تھی اور اس کا مقصد امت کو جنگ و جدال سے بچانا تھا تو پھر اس کے لیے یزید ہی کا انتخاب کیوں کیا گیا۔ اور بھی بہت سے لوگ موجو دیتھے جن میں جلیل القدر صحابہ بھی تھے، ان لو گوں میں سے کسی کو نامز دکیوں نہ کر دیا گیا؟

اس سوال کے جواب کے لیے ہمیں اس زمانے یعنی 56/676 کی صور تحال کو دیکھنا پڑے گا۔ جیسا کہ سن سے ہی ظاہر ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم کی وفات کو اب 45 برس گزر چکے تھے۔ سب سے سب اکابر صحابہ ، جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی ساتھی شخے ، وفات پاچکے تھے۔ صرف ایک حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ زندہ تھے جو کہ نہایت ہی ضعیف العمر ہو چکے تھے۔ حضور کی وفات کے وفت جو صحابہ نوجوان تھے، وہ اب ستر کے پیٹے میں تھے۔ ہاں آپ کی وفات کے موقع پر جو صحابہ نیچ تھے، وہ اب بھی سال کی عمر میں تھے اور ان لوگوں میں ابن عمر ، ابن عباس، حسین بن علی اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم نمایاں تھے۔ اب ہم ان تمام بزرگوں کے حالات کو تفصیل سے دیکھتے ہیں۔

1۔ سب سے پہلے بزرگ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما تھے جو فاروق اعظم کے بیٹے تھے اور ان کی پرورش رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ہوئی تھی۔ آپ کو سیاسی سر گرمیوں سے دلچسی نہیں تھی بلکہ اس کی بجائے آپ اپنازیادہ وقت عبادت اور تعلیم کے میدان میں گزارتے تھے۔ کئی مرتبہ آپ کو خلیفہ بنانے کی تجویز پیش ہوئی تو آپ نے اسے مستر دکر دیا تھا۔

2۔ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما بھی پبلک ایڈ منسٹریشن کے میدان کے آدمی نہ سے بلکہ ان کی سر گرمیوں کا میدان علمی تھا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور میں آپ بھرہ کے گور نررہ چکے تھے لیکن اب طویل عرصہ سے ایڈ منسٹریٹو معاملات سے دور سے آپ نے مکہ میں ایک بہترین تعلیمی اور ریسر چ انسٹی ٹیوٹ قائم کر رکھا تھا اور یہی پر اجبیٹ آپ کی زندگی کا اب مشن بن چکا تھا۔ اس ادارے میں آپ نہایت ذبین و فطین طلباء کو مستقبل میں امت کی فکری قیادت کے لیے تیار کر رہے تھے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اسی ادارے نے وہ جلیل القدر عالم پیدا کیے جو اگلی نسل میں مسلمانوں کے چوٹی کے فکری و مذہبی راہنما ہے۔

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

3۔ حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما ایک نہایت جلیل القدر بزرگ اور عالم تھے۔ آپ ہجرت نبوی کے بعد پیدا ہونے والے پہلے یچے تھے اور خلفاء راشدین اور خود حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے زمانے میں اہم خدمات انجام دے چکے تھے۔ آپ کا معاملہ یہ تھا کہ آپ کا اثر ورسوخ صرف مکہ اور مدینہ تک محدود تھا اور آپ کو پورے عالم اسلام میں وہ اثر ورسوخ حاصل نہ تھا جو کہ خلیفہ کے لیے ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعد میں جب آپ نے اپنی خلافت کا اعلان کیا تو عراق اور شام کے لوگوں نے آپ کے خلاف بغاوت کر دی۔

4۔ چوتھے شخص حضرت حسین بن علی رضی اللہ عنہماتھے جو کہ منصب خلافت کے لیے نہایت اہل تھے اور عالم اسلام میں آپ کی شخصیت کو مقبولیت حاصل تھی۔افسوس کہ آپ کے معاملے میں عراق کے باغیوں نے ایک ایسامنصوبہ بنار کھاتھا کہ جس کے باعث یہ شدید خطرہ لاحق تھا کہ یہ لوگ آپ کے ساتھ وہی معاملہ کریں گے جو اس سے پہلے آپ کے والد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ کر چکے تھے۔

واقعہ یہ ہے کہ اس زمانے میں عراق ایک مشکل صوبہ تھا۔ یہاں ابھی کچھ عرصہ پہلے ہی باغی تحریک کے خلاف کاروائی کی گئی تھی اور اس کے زخم ابھی تازہ تھے۔ باغی زخمی سانپ کی طرح بل کھارہے تھے اور ان کے سینے حکومت کے خلاف بغض وعناد سے بھرے ہوئے تھے۔ ان باغیوں کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی اولاد سے ہمدردی نہیں تھی مگر اپنے اقتدار کے لیے یہ ان حضرات کو بطور سیڑھی استعال کرناچاہتے تھے۔ ان کے سامنے اپنے پیشروؤں کاوہی ماڈل تھا کہ خلیفہ کو کھ بتلی بناکر اس کے پردے میں اپنااقتدار قائم کیا جائے۔ اس کے لیے ان باغیوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو نظر میں رکھا ہوا تھا اور اس سے پہلے آپ کو کئی مرتبہ ترغیب دلا چکے تھے کہ آپ بغاوت کے لیے اضیں تو بیہاں دوبارہ تازہ کر لیجے:

(صلح کے بعد) حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہما کی ملا قات سب سے پہلے جمر بن عدی سے ہوئی۔ اس نے حضرت حسن کو ان کے اس فعل (صلح) پر شرم دلائی اور دعوت دی کہ وہ (حضرت معاویہ سے) دوبارہ جنگ شروع کریں اور کہا: "اے رسول اللہ کے بیٹے! کاش کہ میں یہ واقعہ دیکھنے سے پہلے مرجاتا۔ آپ نے ہمیں انصاف سے نکال کر ظلم میں مبتلا کر دیا۔ ہم جس حق پر قائم تھے، ہم نے وہ چھوڑ دیا اور جس باطل سے بھاگ رہے تھے، اس میں جا گھیے۔ ہم نے خود ذلت اختیار کرلی اور اس پستی کو قبول کرلیاجو ہمارے لائق نہ تھی۔"

حضرت حسن کو ججر بن عدی کی سے بات نا گوار گزری اور انہوں نے فرمایا: "میں دیکھا ہوں کہ لوگ صلح کی طرف مائل ہیں اور جنگ سے نفرت کرتے ہیں۔ آپ کیوں اس بات کو پیند کرتے ہیں کہ میں لوگوں پر وہ چیز مسلط کروں جسے وہ ناپیند کرتے ہیں۔ میں نے خاص طور پر اپنے شیعوں کی بقا کے لیے یہ صلح کی ہے۔ میری رائے کہ جنگوں کے اس معاملے کو مرتے دم تک ملتوی کر دیاجائے۔ یقیناً اللہ ہر روز نئی شان میں ہو تا ہے۔"

اب ججر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچا، اس کے ساتھ عبیدہ بن عمر و بھی تھا۔ یہ دونوں کہنے گا: "ابو عبد اللہ! آپ نے عزت کے بدلے ذلت خرید لی۔ زیادہ کو جھوڑ کر کم کو قبول کر لیا۔ آج ہماری بات مان لیجے، پھر عمر بھر نہ مانے گا۔ حسن کو ان کی صلح پر جھوڑ دیجیے اور کو فہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 404 of 507

وغیرہ کے باشدوں میں سے اپنے شیعہ کو جمع کر لیجے۔ یہ معاملہ میرے اور میرے ساتھیوں کے سپر دکر دیجیے۔ ہند کے بیٹے (معاویہ) کو ہماراعلم اس وقت ہو گاجب ہم تلواروں کے ذریعے اس کے خلاف جنگ کر رہے ہوں گے۔" حضرت حسین نے جواب دیا: "ہم بیعت کر چکے اور معاہدہ کر چکے۔ اب اسے توڑنے کا کوئی راستہ نہیں۔" <sup>51</sup>

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی انٹیلی جنس کا نظام بہت مضبوط تھااور وہ یقینی طور پر ان باغیوں کے عزائم سے باخبر تھے۔اگر وہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو نامز دکر دیتے تو اس بات کا پورا خطرہ موجود تھا کہ بیہ باغی اقتدار پر قابض ہو جائیں گے۔ اہل شام ان کی مخالفت کریں گے اور خانہ جنگی دوبارہ شر وع ہو جائے گی۔

اس زمانے کے سیاسی حالات میں ایک اور بڑا مسئلہ بیہ تھا کہ اہل شام اور بنوا میہ ، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سوااور کسی خاندان کی حکومت کو قبول کرنے کے لیے تیار نہ تھے۔ کسی بھی اور خاندان سے اگر خلیفہ بنتا تو اس بات کا غالب امکان موجود تھا کہ شام میں بغاوت ہو جائے گی۔ شام چو نکہ قیصر روم کی سرحد پر واقع تھا، اس وجہ سے وہاں کسی بھی خانہ جنگی کارسک نہیں لیا جاسکتا تھا کیو نکہ قیصر ایسے ہی موقع کی تلاش میں تھا اور اس سے پہلے بھی بار بار حملے کر چکا تھا۔ اس بات کا ثبوت یہ ہے کہ سن 64/684 میں یزید کی وفات کے فوراً بعد اہل شام میں اختلاف پیدا ہو گیا اور وہ ایک سال تک کسی خلیفہ پر متفق نہ ہو سکے تھے۔ علم عمر انیات کے بانی علامہ ابن خلدون -732) 808/1332 جیسے مورخ نے بھی یہی بات کہی ہے۔ لکھتے ہیں:

حضرت معاویہ نے یزید کو ولی عہد بنایا کیونکہ اگریزید ولی عہد نہ ہو تا تو مسلمانوں میں چھوٹ پیدا ہونے کا ڈر تھا۔ کیونکہ بنو امیہ اپنے سواکسی دوسرے کی خلافت کو تسلیم نہیں کرتے تھے۔ اگر کسی غیر کو ولی عہد بنا دیا جاتا تو وہ اسے مانتے نہیں اور اس طرح اتحاد میں خلل آتا، اگر چہ مقرر شدہ ولی عہد کے بارے میں ولی عہدی سے قبل اچھاہی گمان ہوتا۔ 52

اس مسئے کا ایک اور پہلو بھی تھا اور وہ ہے کہ حضرات حسین، ابن عباس اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم پبلک ایڈ منسٹریشن سے کا فی عرصہ سے دور تھے اور انہوں نے اپنی پوری توجہ امت کی تعلیم و تربیت اور تزکیہ نفس کی طرف وقف کر دی تھی۔ اس وجہ سے انہیں امور حکومت کا تجربہ نہ تھا۔ اس کے برعکس بزید امور حکومت کو انجام دینے میں مسلسل حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ رہاتھا اور اس نے تجربہ حاصل کرر کھا تھا۔ موجودہ دور میں بھی اصول یہی ہے کہ تجربہ کار افراد ہی کو ذمہ داری دی جاتی ہے۔ اگر ہمیں مثلاً اپنامکان بنوانا ہوتو ہم کس سے بنوائیں گے: ایک انتہائی نیک اور افضل بزرگ سے جنہیں مکان بنوانے کا تجربہ نہ ہویا پھر ایک ایسا انجینئر جو کہ تعمیرات کا ماہر ہو، اگر چہ وہ فضیلت اور بزرگ میں ان بزرگ کے مقام پر نہ ہو۔

یمی وہ فیکٹر زہتھے جن کی وجہ سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے یزید کو نامز د کیا۔ ہم ایک بارپھر واضح کر دیں کہ اس وقت نہ توسانحہ

عبد صحابہ اور جدید ذئن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>الاخبار الطوال\_ص 234-233

<sup>52</sup> ابن خلدون (1406-808/1332-808)، مقدمه (اردوترجمه: راغب رحمانی) -338 - کراچی: نفیس اکیڈمی -

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

کربلا ہوا تھا اور نہ ہی بعد کی خانہ جنگیاں سامنے آئی تھیں۔ ہمارے ہاں لوگ صور تحال کا تجزیہ کرتے وقت سانحہ کربلا کی وجہ سے جذباتی ہو جاتے ہیں لیکن 56/676 میں سانحہ کربلاکسی کے خواب وخیال میں بھی نہ آیا تھا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے پورے خلوص نیت کے ساتھ اپنے زمانے کے حالات کو دیکھتے ہوئے بہترین فیصلہ کیا اور سوائے دو حضرات کے امت مسلمہ کی غالب اکثریت، جس میں صحابہ کرام بھی تھے، نے آپ کے اس فیصلے کو قبول کیا۔ بعد میں حالات بدل گئے اور یہ فیصلہ درست ثابت نہ ہوالیکن اس معاملے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر طعنہ زنی ایک نہایت ہی غلط حرکت ہے۔

واضح رہے کہ اس تفصیل کے بیان کا مقصد ہے ہر گز نہیں ہے کہ ہم یزید کے غلط اقد امات کی حمایت کرناچا ہے ہیں۔ یزید نے اپنے دور میں جو کچھ کیا، اس کاوہ ذمہ دار ہے۔ یہاں ہم یہ واضح کرناچا ہے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے شوری کے اصول کی کوئی خلاف ورزی نہیں کی بلکہ امت کے اتفاق واتحاد کے لیے ہے اقد ام کیا اور اس اقد ام کی امت کی غالب اکثریت نے تائید کی۔ دلچسپ امر ہے ہے کہ جن حضرات نے اختلاف رائے کیا، انہوں نے بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی نیت پر کسی شک کا اظہار نہیں کیا بلکہ محض اپنا اختلاف بیان کیا۔ چو دہ سوسال بعد اب اگر کوئی شخص ہے سمجھتا ہے کہ وہ حضرت معاویہ اور ان تمام بزرگوں کے دل میں جھانک کر دکھ سکتا ہے اور آپ کی نیت سے آگاہ ہو سکتا ہے، تو پھر یہ اس کی مرضی ہے کہ وہ جو چاہے رائے قائم کرے لیکن اسے یاد رکھنا چاہیے کہ اپنی اس دور قیامت اللہ تعالی کے ہاں جواب دہ ہونا پڑے گا۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بزید کی نامز دگی کے بعد جعہ کے خطبے میں منبر پرجو دعا کی، اس سے ان کے خلوص کا اندازہ ہو تا ہے:

اے اللہ! اگر آپ کے علم میں ہے کہ میں نے اسے (یزید) کو اس لیے نامز دکیا ہے کہ وہ میر کی دائے میں اس کا اہل ہے تو اس ولایت کو اس کے

لیے پورا فرماد یجے۔ اور اگر میں نے اس لیے اس کو محض اس لیے ولی عہد بنایا ہے کہ مجھے اس سے محبت ہے تو اس ولایت کو پورانہ فرما ہے۔ 53

اے اللہ! اگر میں نے بزید کو اس کی اہلیت دیکھ کرولی عہد بنایا ہے تو اسے اس مقام تک پہنچاد یجیے جس کی میں نے اس کے لیے امید کی ہے اور اس کی مدد فرماد اگر مجھے اس کام پر صرف اس کی محبت نے آمادہ کیا ہے جو باپ کو بیٹے سے ہوتی ہے تو اس کے مقام خلافت تک پہنچنے سے پہلے ہی اس کی مدد فرماد اگر مجھے اس کام پر صرف اس کی محبت نے آمادہ کیا ہے جو باپ کو بیٹے سے ہوتی ہے تو اس کے مقام خلافت تک پہنچنے سے پہلے ہی اس کی دوح قبض فرما لیجے۔ 54

غور کرنے کامقام یہ ہے کہ جس باپ کے دل میں چور ہو، کیاوہ عین نماز جمعہ میں اپنے بیٹے کے لیے یہ دعا کر سکتا ہے؟

### کیایزید کے انتخاب کے لیے مشورہ کیا گیا؟

باغی راویوں نے یزید کی نامز دگی کی تصویر کچھ یوں پیش کی ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ذہن میں یزید کو نامز د کرنے کاخیال

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>ابن كثير -11/308

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> جلال الدين سيو طي- تاريخ الخلفاء -164 - باب يزيد بن معاويه - بيروت: دار ابن حزم -

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

آیااور انہوں نے آمر انہ انداز میں اسے نافذ کر دیا حالا نکہ حقیقت اس سے بالکل مختلف تھی۔ عربوں کے ہاں دور جاہلیت میں بھی اس طرح کی آمریت کا کوئی تصور موجود نہ تھا۔ ان کے ہاں قبائلی سر داروں کا انتخاب بھی باہمی مشورے سے ہوتا تھا۔ اسلام نے اس معاطے کو مزید موکد کیااور قرآن مجید میں بیہ حکم دیا کہ مسلمانوں کے اجتماعی امور باہمی مشورے سے چلائے جائیں۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے پہلے صور تحال ہے تھی کہ تمام عرب قبائل نے متفقہ طور پر قریش کو خلافت کی ذمہ داری سونپ دی تھی۔ قریش میں ان مہاجرین وانصار کو الیکٹورل کالج کی حیثیت حاصل تھی جو غز وہ بدر سے پہلے مسلمان ہو چکے تھے۔ یہی حضرات باہمی مشورے سے خلیفہ کا انتخاب کیا کرتے تھے۔ ان صحابہ کو یہ خاص حیثیت دینے کی وجہ یہ تھی کہ یہ اس وقت اسلام میں داخل ہوئے تھے جب مسلمانوں کو عرب میں کوئی خاص سیاسی مقام حاصل نہ تھا اور یہ مشرکین کے ظلم وستم کا نشانہ بن رہے تھے۔ اس وجہ سے ان حضرات کے خلوص نیت میں کوئی شک نہیں کیا جا سکتا ہے۔ کوئی شخص بھی ایسے نظر بے کے لیے عذاب نہیں حجیل سکتا ہے جس پر وہ یقین نہ رکھتا ہو۔ ان حضرات کو قر آن مجید میں "السابقون الاولون" کانام دیا گیا ہے۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا انتخاب بھی انہی مہاجرین وانصار نے متفقہ طور پر کیا۔ انہی کے مشورے سے حضرت ابو بکر نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہا کو خلیفہ نامز د کیا۔ پھر یہی السابقون الاولون اس بات پر متفق ہوئے کہ چھ افراد میں سے ایک کو خلیفہ بنایا جائے اور ان حضرات نے اپنے اندر سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو خلیفہ مقرر کیا۔ اس کے بعد انہی السابقون الاولون نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ منتخب کیا اور آپ کے بعد حضرت حسن رضی اللہ عنہ کی بیعت کی۔ اس کے بعد انہی مسلمانوں نے باہمی انفاق رائے سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنایا۔ اس طرح سے خلیفہ کے انتخاب کے لیے اگر چپہ مختلف طریقے اختیار کیے گئے لیکن بنیادی اصول یہی رہا کہ مسلمانوں کی مرضی کے خلاف ان پر کسی کو مسلط نہ کیا جائے۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے آخری زمانے میں 56/670 تک کیفیت یہ ہو چکی تھی کہ السابقون الاولون کی بڑی تعداد وفات پا چکی تھی۔ ظاہر ہے کہ جنگ بدر 2/624 میں ہوئی تھی اور اب اسے گزرے 54 برس ہو چکے تھے۔ اس وقت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے یہ ضرورت محسوس کی کہ بدلے ہوئے حالات میں اب مناسب یہ رہے گا کہ مشورے کے اس عمل کو بڑے پیانے پر کیاجائے۔ اس میں یہ وجہ بھی رہی ہوگی کہ اب معاملہ چو نکہ آپ کے اپنے بیٹے کا تھا، اس وجہ سے آپ محض چند لوگوں کی رائے پر یہ فیصلہ نہ کرنا چاہتے تھے۔ معروف شیعہ مورخ مسعودی کے بیان کے مطابق حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک بڑا جرگہ منعقد کیا، جس میں پوری امت کے نمائندے شریک ہوئے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے این تجویز پیش کی اور سب لوگوں کو آزاد انہ رائے دینے کا حق دیا۔ اس اجتماع میں اہل عراق بھی کی تاہم غالب اکثریت نے اس اجتماع میں اہل عراق بھی کی تاہم غالب اکثریت نے دیزید کے انتخاب کے حق میں فیصلہ دے دیا۔ 55

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات Page 407 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> على بن حسين بن على المسعودي (d. 346/958) ـ مروج الذهب ومعادن الجوهر ـ 2/27 ـ بيروت: الشركة العالميه للكتاب ـ

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ نے امت کو افتر اق وانتشار سے بچانے کے لیے مدینہ اور مکہ کاسفر کیا۔ اس سفر میں آپ نے اہل مدینہ اور پھر اہل مکہ سے بھر پور مشورہ لیااور ان کی رائے معلوم کی۔ سوائے چند ایک حضرات کے پوری امت نے ان کی رائے سے اتفاق کیا اور پھر آپ نے مکہ مکر مہ میں یزید کی نامز دگی کا اعلان کیا۔ اس کے بعد یورے عالم اسلام سے وفود آئے اور انہوں نے حضرت معاوییہ رضی اللّه عنہ کے اس فیصلے کی تائید کی۔اس پورے عمل میں صرف چار حضرات نے اختلاف رائے کیااور وہ حضرت حسین،ابن عباس، ابن عمر اور ابن زبیر رضی اللہ عنهم نمایاں تھے۔ ان میں سے بھی دو حضرات ابن عمر اور ابن عباس رضی اللہ عنهم نے یزید کی بیعت کر لی تھی اور آخر تک اس پر قائم رہے تھے۔حضرت حسین رضی اللہ عنہ بھی بعد میں بیعت کے لیے تیار ہو گئے تھے۔صرف ایک ابن زبیر رضی اللّٰہ عنہمانے بیعت نہیں کی۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ سوائے چندایک افراد کے ، اس دور کی یارلیمنٹ کی غالب ترین اکثریت نے یزید کے حق میں فیصلہ دے دیا تھا جن میں حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله عنه (d. 58/678) جیسے جلیل القدر بزرگ شامل تھے جو کہ عشرہ مبشرہ میں سے آخری شخص تھے۔<sup>56</sup>

### اس واقعے کو امام بخاری نے اپنی صحیح میں خو د حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہماسے اس طرح روایت کیاہے:

ابن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں: میں (اپنی بہن ام المومنین سیدہ) حفصہ کے گھر گیا توان کے سرسے یانی ٹیک رہاتھا۔ میں نے کہا: "کیا آپ ان لو گوں کی باتیں دیکھ رہی ہیں کہ (مشورے کے) اس معاملے میں میری کوئی حیثیت نہیں سمجھی گئے۔" انہوں نے فرمایا: "آپ وہاں (مسجد میں) جاکر بیٹھیں۔ یہ لوگ آپ کے انتظار ہی میں ہیں۔ مجھے خطرہ ہے کہ آپ کے رک جانے سے کہیں کوئی اختلاف نہ پیدا ہو جائے۔" وہ انہیں اس وقت تک باربار کہتی رہیں جب تک وہ چلے نہ گئے۔

(مشورے کے بعد) جب عام لوگ چلے گئے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک خطبہ دیااور فرمایا: "اب کوئی صاحب اس معاملے میں بولنا چاہیں تو سر اٹھا کر بات کریں۔(عام لو گول کی رائے سے ظاہر ہو گیاہے کہ ) ہم ان سے اور ان کے والد دونوں سے اس امر (خلافت) کے زیادہ حق دار ہیں۔" حبیب بن مسلمہ نے (ابن عمرہے) یو چھا: "پھر آپ نے ان کی اس بات کا جواب بھی دیا؟" انہوں نے کہا: "میں چاہتا تھا کہ انہیں جواب میں کہوں کہ اس معاملے میں میں آپ اور آپ کے والدسے زیادہ مستحق ہوں جو اسلام کی خاطر آپ لوگوں سے جنگ کر چکا ہے۔ لیکن میں اس وجہ سے رک گیا کہ کہیں اجتماعیت میں اختلاف نہ پڑ جائے اور خانہ جنگی نہ ہو جائے۔ میں جنت کے ثواب پر قناعت کر گیا۔" حبیب نے کہا: "آپ نے خود کو فساد سے بیالیا۔"<sup>57</sup>

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہماکے بارے میں یہ بات معلوم و معروف ہے کہ آپ نے کبھی خلافت کی تمنانہ کی تھی۔ مذکورہ بالا روایت سے معلوم ہو تاہے کہ اس موقع پر آپ کے دل میں کچھ تر ددپیدا ہوا تھالیکن آپ نے امت مسلمہ کی مصلحت کی خاطر اپنی

Page 408 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>ابن عبد البر - الاستيعاب -1/367 - صحابي نمبر 962 -

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> بخاري، كتاب المغازي، حديث3882

خواہش کو دبادیا۔ اس سے آپ کے کر دار کی عظمت کاعلم ہو تاہے۔ آپ کے دل میں جویہ خیال پیدا ہوا کہ " میں آپ اور آپ کے والد سے زیادہ مستحق ہوں جو اسلام کی خاطر آپ لوگوں سے جنگ کر چکا ہے" تو یہ محض جذبات میں سوچی گئی ایک بات ہی تھی۔ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ تو کبھی مسلمانوں کے خلاف کفار کی جانب سے کسی ایک بھی جنگ میں شریک نہ ہوئے تھے البتہ ان کے والد ابوسفیان رضی اللّٰہ عنہ ضرور شریک ہوئے تھے لیکن انہیں خو درسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے معاف کر دیا تھا۔

## کیایزید کی بیعت کے لیے ناجائز ہتھکنڈے اختیار کیے گئے؟

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے بغض رکھنے والے مور خین کو بھی اس حقیقت سے انکار نہیں ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے یزید کی نامز دگی کے لیے استے بڑے پیانے پر مشورے کا اہتمام کیالیکن انہوں نے اس مشورے کی اہمیت کو کم کرنے کے لیے الیمی روایات وضع کی ہیں جن سے یہ ظاہر ہو تاہے کہ لوگوں کو آمادہ کرنے کے لیے انہیں لالی دیا گیا تھا اور بعض حضرات بالخصوص حضرات ابن زبیر اور حسین رضی اللہ عنہم پر جبر کیا گیا تھا۔ مناسب ہوگا کہ ہم ان میں سے ایک ایک روایت کولے کر اس کا تجزیہ کریں اور یہ دیکھیں کہ ان کی سند میں کون کون سے لوگ موجود ہیں۔ پہلے دو ابواب میں روایات کے تجزیہ کے جو اصول بیان ہوئے ہیں، مناسب رہے گا کہ ان کے خلاصے پر آب دوبارہ ایک نظر ڈال لیجے۔ طبری نے اس سلسلے میں دوروایتیں بیان کی ہیں:

1- فحد ثني يعقوب بن إبراهيم، قال: حد ثنا إسماعيل بن إبراهيم، قال: حد ثنا ابن عون، قال: حد ثني رجل بنخلة: حضرت معاويه مدينه آئ اور آگر حضرت حسين بن على رضى الله عنهم كو بلا بهجا اور ان سے فرمايا: "مير بهائى كے بيٹے! قريش ميں سے پانچ افراد كے علاوه سب لوگ بيت پر آماده بيں اور آپ ان پانچ ميں مركزى شخص آپ بيں۔ اس اختلاف رائح كا سبب كيا ہے؟ حسين نے فرمايا: "كيا ميں ان ميں سب لوگ بيت پر آماده بيں اور آپ ان پانچ ميں مركزى شخص موں۔" معاويہ نے فرمايا: "آپ ان كے قائد ہيں۔" حسين نے فرمايا: "ان لوگوں كو بلا ليجے۔ اگر وہ بيت كر ليس كے توميں بھى ان كے ساتھ ہوں ورنہ مير ہے معاطے ميں جلدى نہ تيجے۔" معاويہ نے پوچھا: "كيا آپ ايساكر نے كو تيار بيں؟" انہوں نے كہا: "جى ہاں۔" بيس كر حضرت معاويہ نے ان سے وعدہ ليا كہ كسى سے ان باقوں كاذ كرنہ كريں۔ حسين بن على رضى الله عنهما نے پہلے تو انكار كيا ليكن بھر قبول كر ليا اور باہر ذكل آئے۔

این زبیر رضی اللہ عنہمانے ایک شخص کو حضرت حسین بن علی رضی اللہ عنہما کے انتظار میں بٹھار کھا تھا۔ اس نے پوچھنا شروع کیا کہ آپ کے بھائی این زبیر پوچھ رہے ہیں کہ کیا معاملہ ہے۔ (آپ نے حسب وعدہ بات نہ کی لیکن) آخر وہ کچھ مطلب سبھھ گیا۔ اب حضرت معاویہ نے ابن زبیر رضی اللہ عنہما کو بلا بھیجا اور ان سے فرمایا: "پانچ افر او کے علاوہ جن میں آپ کو مرکزی حیثیت حاصل ہے، سب لوگ اس معاملے میں آمادہ ہیں۔ اختلاف رائے کا سب کیا ہے؟" ابن زبیر نے فرمایا: "کیا میں ان میں سے مرکزی شخص ہوں؟" معاویہ نے فرمایا: "جی ہاں! آپ ان کے قائد ہیں۔" ابن زبیر نے فرمایا: "ان لوگوں کو بلا لیجے۔ اگر وہ بیعت کر لیں گے تو میں بھی ان کے ساتھ ہوں ور نہ میر سے معاملے میں جلدی نہ کیجے۔" معاویہ نے نومایا: "کیا آپ ایساکر نے کو تیار ہیں؟" انہوں نے کہا: "جی ہاں۔" یہ سن کر حضرت معاویہ نے ان سے وعدہ لیا کہ کسی سے ان باتوں کا ذکر نہ کریں۔ ابن زبیر نے کہا: "امیر المومنین! ہم لوگ اللہ عزوجل کے حرم میں ہیں اور اللہ سبحانہ وتعالی کے نام پر وعدہ کر نابڑا معاملہ ہے۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 409 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

انہوں نے وعدہ کرنے سے انکار کیا اور باہر چلے گئے۔

اب حضرت معاویہ نے ابن عمر رضی اللہ عنہم کو بلا بھیجا اور ان کے ساتھ نرمی سے بات کی اور فرمایا: "میں نہیں چاہتا کہ امت محمد یہ کو اپنے بعد ایسے چھوڑ جاؤں کہ جیسے بغیر چروا ہے کے بھیڑ وں کا گلہ۔ قریش میں پانچ افراد کے سوا، جن میں آپ نمایاں ہیں، سب لوگ اس امر (یزید کی بیعت) پر آمادہ ہیں۔ اختلاف رائے کاسب کیا ہے؟" ابن عمر نے فرمایا: "میں الیی بات کیوں نہ کروں جس میں نہ تو کوئی برائی ہے اور نہ خونریزی اور آپ کا کام بھی ہو جائے گا۔" حضرت معاویہ نے فرمایا: "میں یہی چاہتا ہوں۔" انہوں نے کہا: "آپ اپنی کرسی باہر نکال کر بیٹھے۔ میں یہ کہد کر آپ سے بیعت کر لوں گا کہ آپ کے بعد جس بات پر مسلمان متفق ہوں گے، میں بھی اسی اتفاق میں داخل ہو جاؤں گا۔ واللہ! آپ بعد اگر کسی حبثی غلام پر بھی قوم متفق ہو تو میں بھی اس اتفاق رائے میں داخل ہوں گا۔" انہوں نے پوچھا: "کیا آپ ایساہی کریں گے؟" جواب دیا: "جی ہاں۔" ابن عمریہ کہہ کر باہر نکل آئے اور گھر پر آکر دروازہ بند کر کے بیٹھ گئے۔ لوگ ملئے آئے تو انہیں اجازت نہ دی۔
"جی ہاں۔" ابن عمریہ کہہ کر باہر نکل آئے اور گھر پر آکر دروازہ بند کر کے بیٹھ گئے۔ لوگ ملئے آئے تو انہیں اجازت نہ دی۔

اب حضرت معاویہ نے عبدالرحمن بن ابی بکر رضی اللہ عنہم کو بلوایااور پوچھا: "ابو بکر کے بیٹے! کس ہاتھ اور کس پاؤں سے آپ مجھ سے اختلاف کر رہے ہیں؟" انہوں نے کہا: "میں سمجھتا ہوں کہ میرے حق میں یہی بہتر ہے۔" فرمایا: "میں ارادہ کر چکا ہوں کہ آپ کو قتل کروں گا۔" فرمایا: "آپ ایساکریں گے تواللہ دنیامیں بھی آپ پر لعنت بھیجے گااور آخرت میں بھی آپ کو جہنم میں ڈالے گا۔"

طبری کہتے ہیں کہ اس روایت میں ابن عباس رضی اللہ عنہما کا ذکر نہیں ہے۔ 58

اس روایت کی سند میں غور سیجیے تواس کا ترجمہ کچھ یوں ہے: یعقوب بن ابراہیم نے ہم سے روایت بیان کی، ان سے اساعیل بن ابراہیم نے ، ان سے ابن عون نے اور ان سے "نخلہ" کے مقام پر ایک شخص نے۔اب یہ نخلہ کا ایک شخص کون تھا، ہم نہیں جانتے۔ کیاوہ باغی پارٹی کارکن تھا جسے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے خاص بغض تھا یا کوئی بڑاہی دیا نتد ار مومن تھا؟ ہم نہیں جانتے۔

روایت کو وضع کرنے والے نے ایک بڑی فاش غلطی کی ہے جس کا اسے خود اندازہ نہیں ہے۔ اس نے اس روایت میں حضرت معاویہ اور عبد الرحمن ابن ابی بکر رضی اللہ عنہم کا مکالمہ بھی نقل کر دیاہے جو کہ 56/676 میں ہورہاہے حالا نکہ حضرت عبدالرحمن اس واقعے سے تین برس پہلے 53/673 میں وفات پاچکے تھے۔ ابن عبدالبر لکھتے ہیں کہ ان کی وفات 53/673 میں ہوئی اور ایک قول یہ ہے کہ 55/675 میں ہوئی تاہم اکثریت پہلی رائے پر متفق ہے۔ <sup>59</sup>

اس سلسلے کی دوسری روایت بیہے:

ذكر هشام بن محمد، عن أبي مخنف، قال: حدثني عبد الملك بن نوفل بن مساحق بن عبد الله بن مخرمة: پيرسن 60/680 شروع موادد اس سال عبيد الله بن زياد چند سفيرول كوساتھ ليے حضرت معاويد كے پاس آيا اور حضرت معاويد نے ان لوگول سے اپنے بيٹے يزيد

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>طبری - 4/1-116 to 118

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>ابن عبد البر - الاستيعاب - 1/497 - صحابي نمبر 1393

کے لیے بیعت لی۔ اسی سال انہیں مرض الموت لاحق ہوا تو یزید کو بلا بھیجا اور فرمایا: "بیٹا! میں نے تمہیں زحمت اور مشقت سے بیچالیا ہے اور تمہارے لیے جو کی جمع کیا ہے، وہ کسی نے تمہارے لیے جر بھی کی گر دنوں کو میں نے جھیا دیا ہے اور تمہارے لیے جو کچھ جمع کیا ہے، وہ کسی نے نہ کیا ہو گا۔ جمھے اس بات کا اندیشہ نہیں ہے کہ امر خلافت جو تمہارے لیے مستحکم ہو چکا ہے، قریش میں سے چار افراد کے سواکوئی اور تم سے اس بات کا اندیشہ نہیں ہے کہ امر خلافت جو تمہارے لیے مستحکم ہو چکا ہے، قریش میں سے چار افراد کے سواکوئی اور تم سے اس بات کا اندیشہ نہیں ہے کہ امر خلافت جو تمہارے لیے مستحکم ہو چکا ہے، قریش میں سے چار افراد کے سواکوئی اور تم سے اس بات کا اندیشہ نہیں ہو کہ اللہ بن غیرہ عبد الله بن غیرہ اللہ بن غیرہ عبد اللہ بن غیرہ اور عبد اللہ بن غیرہ اللہ بن غیرہ عبد اللہ بن غیرہ عبد اللہ بن غیرہ اللہ بن غیرہ اللہ بن غیرہ عبد اللہ بن غیرہ بن اللہ بن غیرہ اللہ بن غیرہ ہو چکا ہے اللہ بن غیرہ بن اللہ بن غیرہ اللہ بن غیرہ ہو چکا ہو جسین بن علی اختلاف کرے گا

1۔ ان میں سے عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا توعبادت نے ستیاناس کر دیا ہے۔ جب وہ دیکھیں گے کہ ان کے سوااور کوئی باقی نہیں رہاتو وہ بھی تمہاری بیعت کرلیں گے۔

2۔ حسین بن علی رضی اللہ عنہما کو عراق کے لوگ جب تک بغاوت پر آمادہ نہ کرلیں، نہیں چھوڑیں گے۔ اگر وہ تمہارے خلاف بغاوت کریں اور تم ان پر قابو پالو، **توان سے در گزر کرنا۔ انہیں (رسول الله صلی الله علیہ وسلم اور جماری) قریبی رشتہ داری حاصل ہے اور وہ بڑا حق رکھتے ہیں۔** 

3۔ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے بیٹے وہ ہیں جو اپنے ساتھیوں کو جو کام کرتا دیکھیں، ویساہی خود کرتے ہیں۔ انہیں خواتین اور کھیل تماشوں کے سواکسی چیز سے دلچیسی نہیں ہے۔

4۔ جوشخص شیر کی طرح تمہاری گھات میں بیٹے گا اور لومڑی کی طرح تمہیں دھو کہ دے گا اور جب موقع ملے حملہ کرے گا، وہ ابن زبیر رضی اللّٰہ عنہما۔ اگر الیبی حرکتیں وہ تمہارے ساتھ کریں اور تم ان پر قابویالو توان کے ٹکڑے کر دینا۔ <sup>60</sup>

اس روایت کی سند دیکھیے تو اس میں وہی ہشام کلبی اور ابو محنف موجو دہیں جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور دیگر صحابہ کے متعلق دل میں ایسابغض رکھتے ہیں کہ جس کی مثالیں اس پوری کتاب میں جگہ جگہ جھری ہوئی ہیں۔ حضرات ابو بکر، عمر اور زبیر رضی اللہ عنہم کے بیٹوں کے لیے الفاظ کا جو انتخاب کیا گیاہے، وہ راویوں کی ان سے نفرت کو ظاہر کر رہاہے جسے انہوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی زبان سے کہلوانے کی کوشش کی ہے۔ دلچیپ امریہ ہے کہ ہشام کلبی اور ابو محنف بھی حضرت حسین کے لیے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کی محبت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہو گئے ہیں۔ عبدالرحمن بن ابی بکر رضی اللہ عنہماکے بارے میں ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ وہ اس بیعت کے واقع سے تین برس پہلے ہی وفات یا چکے ہیں۔

ابن اثیر (1233-630/1160-555) نے "الکامل" میں ایک جھوٹا قصہ نقل کیا ہے جس کے مطابق حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے جب یزید کی خلافت کا اعلان کیا توان چاروں حضرات کے پیچھے ایک ایک تلوار بر دار کو کھڑا کر دیا تھا اور اسے تھم تھا کہ اگریہ حضرات چون و چرا کریں توان کی گردن اڑا دی جائے۔ <sup>61</sup> انہوں نے اس بے سر ویا قصے کی کوئی سند بیان نہیں کی جس سے ظاہر ہو تا ہے کہ یہ قصہ من گھڑت ہے۔ دوسری طرف اس قصے میں صرف حضرت معاویہ ہی کی نہیں بلکہ حضرات حسین، ابن عمر اور ابن زبیر رضی اللہ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>طبری-129-4/1

<sup>16</sup> إبن اثير - الكامل في التاريخ - 3/354 - بيروت: دار الكتب العلميه - (16 Jan 2012) (16 يسر وت: دار الكتب العلمية

عنہم کی کر دارکشی بھی ہے کہ یہ حضرات نعوذ باللہ اتن ہمت نہ کر سکے کہ اپنی جان کا خطرہ مول لے کر امت کو غاصبوں سے بچاسکیں۔

اسی طرح ابن اثیر نے چند اور جھوٹے قصے نقل کیے ہیں جن سے ظاہر ہو تا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے معاذ اللہ لوگوں کو رشوت دے کریزید کی بیعت پر تیار کیا تھا۔ <sup>62</sup> انہوں نے رشوت کی جور قم بیان کی ہے، وہ بھی مضحکہ خیز ہے۔ کسی کو تیس ہز ار در ہم،

کسی کو چار سو دینار، عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کو ایک لاکھ در ہم اور اسی نوعیت کی دیگر رقموں کا انہوں نے ذکر کیا ہے۔ ان قصوں کی بھی کو کی سند بھی ابن اثیر بیان نہیں کی جسسے ظاہر ہو کہ انہوں نے یہ بات کسسے سن کر اپنی کتاب میں کسے ہے۔ ابن اثیر نے اپنی کیا ہے۔ ان قصوں کو درج نہیں کیا ہے۔ ان قصوں کو درج نہیں کیا ہے۔ سے سے مقد مہ میں بیان کیا ہے انہوں نے تاریخ طبر می کو اپنی کتاب کی بنیاد بنایا ہے لیکن خود طبر می نے ان قصوں کو درج نہیں کیا ہے۔

ابن اثیر کازمانہ ان تمام واقعات کے چھ سوسال بعد کا ہے۔ ان سے پہلے کے مور خین ان واقعات کا کہیں ذکر نہیں کرتے ہیں اور وہ نجانے کہاں سے یہ واقعات اپنی کتاب میں درج کر دیتے ہیں۔ اگر ان واقعات کو صحیح مان لیاجائے تو پھر یہ بھی ماننا پڑے گا کہ نہ تو اس دور کے اہل سیاست، ہمارے دور کے سیاستدانوں سے پچھ مختلف تھے اور نہ ہی اس دور کے عام لوگ، جن میں صحابہ و تابعین شامل تھے، کر دار کے اعتبار سے ہمارے دوٹر وں سے پچھ بڑھ کر تھے کہ جنہیں محض دس دس ہز ار در ہم (جو اس دور میں کوئی خاص وقت نہ رکھتے کہ جنہیں محض دس دس ہز ار در ہم (جو اس دور میں کوئی خاص وقت نہ رکھتے کہ اسلام اپنی پہلی صدی ہی میں ناکام ہو گیا کہ اس کے ماننے والوں کی اکثر داریہ تھا۔

#### يزيد كاكر دار كيساتها؟

غالی راویوں بالخصوص ابو مخنف اور ہشام کلبی نے بھی یزید کے خلاف زبر دست پر اپیگنڈ اکیا اور اسے شر ابی، بدکار اور ہم جنس پرست ظاہر کیا۔ <sup>63</sup> سانحہ کر بلاکی وجہ سے چو نکہ لوگوں میں یزید کے خلاف شدید نفرت پھیل گئی، اس وجہ سے ان کے پر اپیگنڈے کو قبول عام حاصل ہوا اور لوگوں نے بالعموم ان روایات کو اس طرح تسلیم کر لیا کہ گویایہ بچ ہے۔ حالا نکہ اگر نامز دگی کے وقت یزید کا کر دار ویباہی ہوتا جیسا کہ ان روایات میں بیان کیا گیا ہے تو پھر اس کی مخالفت کرنے والے صرف دوا فراد نہ ہوتے بلکہ صحابہ کر ام اور تابعین کی کثیر تعداد اس کی بیعت سے انکار کر دیتی۔ پھر تو ہونا میر چا ہے تھا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بزید کو نامز دکرنے کے ارادے کا اظہار ہی کرتے اور مشرق و مغرب میں بے چینی کی لہر دوڑ جاتی۔ جو صحابہ کر ام، حضرت معاویہ کی پبلک ایڈ منسٹریشن کا حصہ تھے، وہی اٹھ کھڑے کرتے اور مشرق و مغرب میں بے چینی کی لہر دوڑ جاتی۔ جو صحابہ کر ام، حضرت معاویہ کی پبلک ایڈ منسٹریشن کا حصہ تھے، وہی اٹھ کھڑے ہوتے۔ دیگر شہروں سے بھی نیک لوگ دمشق آئی بینچے اور حضرت معاویہ کو مجبور کرتے کہ وہ اپنا فیصلہ واپس لے لیں۔ لیکن ایسا بچھ نہ ہوتے۔ دیگر شہروں سے بھی نیک لوگ دمشق آئی بینچے اور حضرت معاویہ کو مجبور کرتے کہ وہ اپنا فیصلہ واپس لے لیں۔ لیکن ایسا بچھ نہ ہوابلکہ دوا فراد کے سوا سبھی نے اس فیصلے کو تسلیم کیا جس سے ظاہر ہو تا ہے کہ یزید کے کر دار میں بچھ ایسامسکلہ نہ تھا۔ اگر بالفر ض بعد

عهد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> ایضا 3/350۔

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>بلاذری- انساب الانثر اف-5/299- باب امریزید بن معاویه-

میں اس کے کر دار میں کچھ مسکلہ پیدا ہوا ہو تواس کی ذمہ داری حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر عائد نہیں ہوتی ہے۔

اس کے برعکس ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت حسین اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم نے بھی جب بزید کی بیعت سے انکار کیا توانہوں نے اس کے کر دار کی کسی خامی کی طرف اشارہ نہیں کیا۔ حضرت حسین تو ہر سال حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے مہمان بنتے تھے اور وہ انہیں بہت سے تحا نُف اور عطیات دے کر رخصت کرتے تھے۔ حضرت حسین کے فرسٹ کزن عبداللہ بن جعفر رضی اللہ عنہمانے اپنی بیٹی کی شادی بزید سے کر رکھی تھی جو کہ نہایت ہی متقی و پر ہیز گار خاتون تھیں۔ اس اعتبار سے بزید حضرت حسین کی جھیجی کا شوہر تھا۔ 64 مشادی بزید سے کر رکھی تھی جو کہ نہایت ہی متقی و پر ہیز گار خاتون تھیں۔ اس اعتبار سے بزید حضرت حسین کی جھیجی کا شوہر تھا۔ 64 مضرت حسین اور عبداللہ بن جعفر رضی اللہ عنہم کے بارے میں یہ نہیں کہا جا سکتا ہے کہ آپ بزید کے کر دار سے ناواقف رہے ہوں گے۔ آگے چل کر ہم بیان کریں گے کہ سانحہ کر بلاسے کچھ دیر پہلے آپ اس بات پر تیار بھی ہوگئے تھے کہ آپ بزید کی بیعت کر لیں۔ اگر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے دیال میں بزید کاکر دار ایساہی گیا گزراہو تاتو کیا آپ اس کی بیعت کے لیے تیار ہو جاتے ؟

یہاں ہم ایک مرتبہ پھر واضح کرتے چلیں کہ بزیدنے اپنے دور حکومت میں جو غلط کام کیے یا اس سے جو غلطیاں سرزد ہوئیں، ہم ہر گز ان کی حمایت نہیں کرتے۔ اس موقع پر ہم بزید کے کر دار سے متعلق جو کچھ لکھ رہے ہیں، اس کا مقصد یہ ہے کہ اس فیصلے کی وضاحت کی جائے جو اس زمانے کے تمام جلیل القدر صحابہ و تابعین نے بزید کی بیعت کر کے کیا۔ اگر ولی عہدی کی بیعت کے وقت بزید کا کر دار ویسا ہی ہو تا، جیسا کہ بیان کیا جاتا ہے تو پھر نہ صرف حضرت حسین و ابن زبیر، بلکہ تمام کے تمام صحابہ رضی اللہ عنہم اس کی مخالفت کرتے۔ اس کے برعکس کتب تاریخ میں ایسی متعدد روایات ملتی ہیں، جن میں جلیل القدر صحابہ و تابعین رضی اللہ عنہم کی جانب سے بزید کا ذکر مثبت انداز میں ملتا ہے۔ یہاں ہم چند روایتیں پیش کر رہے ہیں۔ سب سے پہلے تو ہم یہ دیکھتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ عنہما، جن کے بارے میں باغی راویوں وغیرہ نے یہ افسانہ مشہور کر دیا ہے کہ انہوں نے بزید کی نامز دگی پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اختلاف کیا، کی رائے اس کے بارے میں کیا تھی ؟

المدائني عن عبد الرحمن بن معاوية قال، قال عامر بن مسعود الجمحي: عام بن مسعود جمحي كہتے ہيں كه ہم لوگ مكه ميں تھے جب ڈاك كے ذريعے معاويه كى وفات كى اطلاع ہميں ملى۔ ہم الحھ كر ابن عباس كے پاس چلے گئے اور وہ بھى مكه ہى ميں تھے۔ ان كے پاس بچھ لوگ بيٹھے تھے اور دستر خوان بچھ چكا تھا مگر ابھى كھانا نہيں آيا تھا۔ ہم نے ان سے كہا: "ابوعباس! ڈاك كے ذريعے معاويه كى وفات كى اطلاع آئى ہے۔ " ابن عباس كافى دير غاموش رہے اور پھر فرمايا: "يا الله! معاويہ كے ليے اپنى رحمت وسيع فرماد يجيے۔ والله! وہ اپنے سے پہلے (خلفاء) كى طرح تو نہيں عباس كافى دير غاموش رہے اور پھر فرمايا: "يا الله! معاويہ كے ليے اپنى رحمت وسيع فرماد يجيے۔ والله! وہ اپنے سے پہلے (خلفاء) كى طرح تو نہيں مقصے ليكن ان كے بعد ان جيما بھى نہيں آئے گا۔ بلاشبہ ان كا بيٹا يزيد ان كے صالح اہل خانہ ميں سے ہے۔ لہذا آپ لوگ اپنى اپنى جگہ اطمينان ركھے اور اس كى اطاعت اور بيعت كر ليجيے۔ اے بيٹ! كھانا لے آؤ۔ "راوى كہتے ہيں كہ ہم وہيں پر تھے كہ غالد بن عاص، جو اس وقت مكہ كے گور نرشے، كا قاصد آيا اور انہيں بيعت كى دعوت دى۔ ابن عباس نے كہا: "آپ جاكر ان سے كہيے: "جولوگ اس وقت آپ كے پاس ہيں، ان

عهد صحابه اور جدید ذنمن کے شبهات میر محابه اور جدید ذنمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>ابن حزم - جمهرة الإنساب-69 - قاهره: دار المعارف

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

سے اپنامعاملہ نمٹا کیجے۔ شام کومیں آپ کے ہاں آؤں گا۔" قاصد (چلا گیا) اور پھر پلٹ کر آیا اور کہنے لگا: "آپ کا وہاں پر موجود ہونا بہت ضروری ہے۔" پھر آپ چلے گئے اور بیت کرلی۔ <sup>65</sup>

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما، جن کے بارے میں بھی باغی راویوں وغیرہ نے یہ بات مشہور کر دی ہے کہ انہوں نے یزید کی نامز دگی پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اختلاف کیا، کی رائے اس کے بارے میں کیا تھی؟

نافع بیان کرتے ہیں کہ جب اہل مدینہ (کے بعض لو گوں نے) یزید بن معاویہ کے خلاف بغاوت کی تو ابن عمر رضی اللہ عنہمانے اپنے ساتھیوں اور اولاد کو جمع کرکے فرمایا: "میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ساہے کہ 'قیامت کے دن ہر معاہدہ توڑنے والے کے لیے ایک جھنڈ انصب کیا جائے گا۔ 'ہم لوگ اللہ اور رسول کے نام پر کی گئی بیعت کو جائے گا۔ 'ہم لوگ اللہ اور رسول کے نام پر کی گئی بیعت کو توڑنے اور بغاوت کرنے سے بڑھ کر کوئی معاہدے کی خلاف ورزی ہو سکتی ہے۔ ہر ایسا شخص جو اس بیعت سے الگ ہو جائے اور اس معاسلے (بغاوت) کا تابع ہو جائے، تو اس کے اور میرے در میان علیمہ گی ہے۔ <sup>66</sup>

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یزید کے کر دار میں پھر کیا الیی خامی تھی، جس کے باعث بعض حضرات نے اس کے بارے میں اپنے تخفظات کا اظہار کیا۔اس سلسلے میں طبری نے یہ روایت نقل کی ہے:

حدثني الحارث، قال: حدثنا علي، عن مسلمة: معاويرض الله عنه نے زياد بن ابی سفيان کو خط لکھ کر اس بارے ميں مشورہ طلب کيا۔ زياد غيير بن کعب نميری کو بلا کر کہا: "مشورہ امانت دار سے لينا چاہيے۔ لوگوں کو دو عاد توں نے خر اب کر رکھا ہے۔ راز فاش کرنا اور نااہلوں کے ساتھ خير خوابی کرنا۔ وہی شخص راز کو راز رکھ سکتا ہے جو يا تو دين دار ہو اور آخرت اس کی ترجیج ہو يا پھر ايساشر يف النفس د نيا دار ہو جے اپنی عزت بچانے کی عقل ہو۔ ميں نے يہ دونوں وصف آپ ميں ديھے ہيں اور مجھے پند آئے ہيں۔ اس وقت ميں نے آپ کو ايسی بات کے ليے لکھا ہے کہ يزيد کے ليے بيعت لينے کا جو ارادہ امير المومنين نے کيا ہے، اس ميں وہ مجھ سے مشورہ طلب کر رہے ہيں۔ اسلام کا تعلق اور ذمہ داری بہت بڑی چیز ہے اور ميں ديکھا ہوں کہ بيزيد کے جو مسائل بيندی بہت ہے۔ پھر وہ سير اور شکار کا شوقين ہے۔ ميں چاہتا ہوں کہ آپ ميری طرف سے امير المومنين کے پاس جائيں اور يزيد کے جو مسائل ميں نے بيان کے ہيں، ان سے بيان کر ديجے اور کہے کہ انجی تامل تجھے۔ آپ جو چاہتے ہيں، يہ بات ہو کر رہے گی۔ جلدی نہ تونے کا اندیشہ چو۔"

عبیدنے کہا: "آپ کے خیال میں کیا اور کوئی طریقہ نہیں ہے؟" زیاد نے کہا: "اور کیا طریقہ سے کیا مراد ہے؟" عبید نے کہا: "حضرت معاویہ کی رائے پر اعتراض نہیں کرناچاہیے کہ ان کے بیٹے کی طرف سے انہیں نفرت دلانا مناسب نہیں ہے۔ میں انہیں بتائے بغیریزید سے ملاقات

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>بلا ذرى **-** 5/302

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> بخارى، كتاب الفتن، حديث 6694

علوم اسلامیه پروگرام --- مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

کروں گا اور آپ کا پیغام دوں گا کہ امیر المومنین نے تمہاری بیعت کے لیے مجھ سے مشورہ کیا ہے۔ میں دیکھتا ہوں کہ تمہاری بعض عادات سے لوگ بیز ار ہیں۔ مجھے اندیشہ ہے کہ تمہاری بیعت میں وہ مخالفت کریں گے۔میری رائے بیہ ہے کہ جن باتوں کولوگ پیند نہیں کرتے، وہ سب باتیں ترک کر دو۔اس سے امیر المومنین کی بات بھی پوری ہو جائے گی اور آپ بھی جو چاہتے ہیں (کہیزید کی اصلاح ہو،) وہ کام بھی آسانی سے ہو جائے گا۔ اس طرح آپ یزید سے بھی خیر خواہی کریں گے اور امیر المومنین بھی راضی رہیں گے۔ امت اسلام کی ذمہ داری کے بارے میں بھی آپ کوجو خدشہ ہے،اسے سے بھی آپ محفوظ رہیں گے۔"

زیادنے کہا: "یہ توبڑا تیر بہدف نسخہ ہے۔ اب خیر وبرکت کے ساتھ آپ روانہ ہو جائے۔ اگر (یزید کی) اصلاح ہو جائے تواس سے بہتر کیابات ہو سکتی ہے۔ اگر کیجھ غلط بھی ہو گیا تواس فعل میں کوئی خطرہ نہیں۔اللہ نے چاہاتو وہ ہمیں غلطی سے بھی محفوظ رکھے گا۔" عبیدنے کہا: "آپ اپنی رائے سے جویہ بات کہتے ہیں، باقی اللہ کو جو منظور، وہ تو غیب میں ہے۔"

عبیدیزید کے پاس پنچے اور اس سے بات کی۔زیاد نے بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو انتظار کے لیے لکھااور جلدی سے منع کیا۔ حضرت معاویپہ نے ان کی بات مان لی۔ یزید نے بھی اکثر افعال کوترک کر دیا۔

زیاد جب فوت ہو گئے تو حضرت معاویہ نے ایک تحریر نکالی اور لو گوں کے سامنے پڑھی۔اس میں پزید کو جانشین کرنے کا مضمون تھا کہ اگر معاویہ فوت ہو گئے تویزید ولی عہد ہو گا۔ بیر من کر یانچ افراد کے سواسب لوگ یزید کی بیعت پر تیار ہو گئے۔ پانچ افراد حسین بن علی، ابن عمر، ابن زبیر، عبد الرحمن بن ابی بکر اور ابن عباس رضی الله عنهم نے بیعت نہیں گی۔<sup>67</sup>

سند کے اعتبار سے بیہ روایت بھی کمزور ہے کیونکہ بیہ مسلمہ بن محارب کا بیان ہے اور ان کے حالات کے بارے میں ہم کچھ نہیں جانتے ہیں کہ وہ کس درجے میں قابل اعتاد تھے۔البتہ اس روایت سے یہ بھی یہی معلوم ہو تاہے کہ یزید کی طبیعت میں کچھ کا ہلی اور تن آسانی یائی جاتی تھی۔ وہ سیر و تفریح اور شکار کا شوقین تھا۔ ہر شخص جانتا ہے کہ یہ چیزیں اخلاقی برائی کے زمرے میں نہیں آتیں تاہم خلیفہ وقت کاجو منصب تھا، اس کا تقاضایہ تھا کہ ان خامیوں پر قابو پایاجائے۔روایت کے مطابق پزیدنے ان خامیوں پر قابویالیا۔

دوسری طرف روایات کاایک ایباگروپ ہے، جس کے مطابق پزید شراب، بد کاری اور ہم جنس پرستی کاشوقین تھااور نمازیں ترک کر دیتا تھا۔ ان روایات کی یا توسند ہی نہیں ملتی یا پھر اگر ملتی ہے تو اس میں بھی وہی ہشام کلبی اور ابومخنف نظر آتے ہیں۔ تاریخی تجزبیہ کا بیہ مسلمہ اصول ہے کہ جو شخص کسی دوسرے شخص کے معاملے میں متعصب ہو،اس کی اس شخص کے بارے میں بات کو قبول نہ کیا جائے۔ شر اب اور بدکاری جیسے جرائم دو طرح ہی انجام دیے جاسکتے ہیں۔ ایک تو کھلے عام اور دوسرے حیصی کر۔ اگریزیدیہ افعال کھلے عام انجام دیتاتوصحابه کرام بشمول سعد بن ابی و قاص،ابن عمراور ابن عباس رضی الله عنهم کبھی اس کی بیعت نه کرتے۔ دوسری صورت میہ ہوسکتی ہے کہ وہ حیب کریہ افعال کرتا تھا۔ ایسی صورت میں سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ ان راویوں کو کیسے علم ہوا کہ وہ حیب کریہ کام

Page 415 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>طبر ی **-** 4/1-116

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

کرتا تھا؟ کیا یہ راوی خود بھی اس کے شریک مجلس رہے تھے یا یزید نے خود آکر ان کے سامنے اپنی بدکار یوں کا اعتراف کیا تھا؟ یہی وہ جو اب ہے جو حضرت علی کے تیسر سے بیٹے اور حسین رضی اللہ عنہماکے جھوٹے بھائی محمد بن علی رحمہ اللہ، جو کہ اپنی والدہ کی نسبت سے ابن حنفیہ کے نام سے مشہور ہیں، نے ان معترضین کو دیا تھاجب وہ یزید کے خلاف بغاوت کے لیے انہیں تیار کرنے گئے تھے۔ انہوں نے کہا:

" ہمارے ساتھ نکلیے کہ ہم یزیدسے جنگ کریں۔ " محمد بن علی نے ان سے کہا: "کس بات پر میں اس سے جنگ کروں اور اسے منصب خلافت سے ہٹاؤں ؟ " وہ بولے: "وہ کفر اور فسق و فجور میں مبتلاہے، شر اب پتیاہے اور دین کے معاملے میں سرکشی کر تاہے۔ "

اس کے جواب میں انہوں نے فرمایا: "کیا آپ لوگ اللہ سے نہیں ڈرتے۔ کیا آپ میں سے کسی نے اسے ایسا کرتے دیکھا ہے جو آپ ذکر کر رہے ہیں۔ میں اس کے پاس رہاہوں اور میں نے اس میں کوئی برائی نہیں دیکھی۔ " وہ کہنے لگے: "اس نے آپ کو اپنے اعمال کی خبر نہ ہونے دی ہو گل۔ " محمد بن علی نے فرمایا: "توکیا اس نے آپ لوگوں کو خبر کرکے یہ برائیاں کی ہیں؟ اس صورت میں تو آپ بھی اس کے ساتھی رہے ہوں گل۔ " محمد بن علی نے فرمایا: "توکیا اس نے آپ لوگوں کو خبر کرکے یہ برائیاں کی ہیں؟ اس صورت میں تو آپ بھی اس کے ساتھی رہے ہوں گل۔ " گل۔ اگر اس نے آپ کو نہیں بتایا تو پھر تو آپ لوگ بغیر علم کے گواہی دینے چل پڑے ہیں۔ "68

ہمارے ہاں جب یزید کی مذمت کی جاتی ہے تولو گوں کے سامنے سانچہ کربلا، سانچہ حرہ اور مکہ مکرمہ پر حملے کے واقعات ہوتے ہیں۔ ان سب کے ساتھ تقریباً پچھلے چو دہ سو برس سے یزید کے خلاف جو پچھ کہا اور لکھا جارہا ہے، وہ ہو تا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے جب یزید کو نامز دکیا تواس وقت نہ تو سانچہ کربلا ہوا تھا اور نہ ہی اور سانحات وجو دمیں آئے تھے۔ کسی کے وہم و گمان میں بھی نہ تھا کہ یہ سانحات وجو دمیں آ جائیں گے۔ اس وجہ سے حضرت معاویہ پر الزام تراشی کی کوئی گنجائش موجو دنہیں ہے۔

## حضرت حسين اور ابن زبير رضى الله عنهم في اختلاف كيول كيا؟

اب سوال میہ پیدا ہو تاہے کہ یزید کا کر دار اگر برانہ تھا، تو پھر حضرت حسین اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم نے اس کی نامز دگی میں اختلاف کیوں کیا اور اس کے حکومت سنجالنے کے بعد اس کی بیعت میں پس و پیش کیوں کیا؟ اس سوال کے جواب میں بعض حضرات ان دونوں بزرگوں سے بدگمانی کرتے ہیں اور نعوذ باللہ انہیں بغاوت کا مجرم سمجھتے ہیں۔ ہم اللہ کی پناہ مانگتے ہیں کہ حضرت حسین اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم کے بارے میں بدگمانی کریں۔

ان دونوں کے معاملے کی تفصیل انشاء اللہ ہم اگلے باب میں بیان کریں گے۔ یہاں مخضراً اتناعرض کر دیناضروری ہے کہ ان دونوں حضرات نے اگریزید کی نامز دگی کے سلسلے میں اختلاف رائے کیا توانہیں اس کاحق حاصل تھا۔ ہر انسان کواپنی رائے کاحق حاصل ہے اور اس میں کوئی برائی نہیں کہ انسان کوئی بھی رائے رکھے۔ برائی اس وقت ہوتی ہے جب انسان محض اپنی انااور اقتدار کے لیے فتنہ و

عہد صحابہ اور جدید ذبن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>بلاذري - انساب الانثر اف-3/471 - ماب محمد بن حنفيه

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

فساد برپاکرے۔ ان دونوں حضرات نے ایسا کوئی فتنہ و فساد برپانہیں کیا۔ ممکن ہے کہ ان دونوں حضرات نے دیانتداری سے یہ رائے قائم کی ہو کہ باپ کے بعد بیٹے کا خلیفہ بننا مناسب عمل نہیں ہے اور انہیں بیہ خطرہ محسوس ہوا ہو کہ ان حضرات کے اس عمل کے نتیج میں مستقبل میں کہیں ملوکیت کی راہیں ہموار نہ ہو جائیں۔ اس وجہ سے انہوں نے اس باب میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی رائے سے اختلاف کیا۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد یزید کے اقتدار سنجالتے ہی عراق، بالخصوص کوفہ میں انار کی کی سی کیفیت پیدا ہوگئ تھی۔ اہل کو فہ نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں یزید کی نامز دگی کے معاملے میں اتفاق کر لیا تھا۔ اب انہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو خطوط لکھ کر اپنے پاس بلانا شروع کیا اور آپ وہاں تشریف لے گئے۔ آگے چل کر ہم دیکھیں گے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنے کسی ایسے عزم کا اظہار نہیں فرمایا کہ آپ حکومت کے خلاف بغاوت کرنا چاہتے تھے۔ اس کے برعکس آپ کو جب اطلاع ملی کہ اہل کو فہ اپنے موقف سے بیچھے ہٹ گئے ہیں تو آپ نے یزید کی بیعت کر لینے کا ارادہ فرمایا۔ اس کے بعدوہ سانحہ پیش آپ کو شہید کر دیا گیا۔

حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمانے یزید کی بیعت نہیں کی لیکن انہوں نے اس کی زندگی کے دوران اپنی خلافت کا دعوی بھی نہیں کی لیکن انہوں کیا۔ جب انہیں یزید کی وفات کی اطلاع ملی تو اس وقت سر کاری فوج کے کمانڈر حصین بن نمیر نے انہیں خلافت کی پیشکش کی اور انہوں نے اس کے بعد اسے قبول کرلیا۔ یہ تفصیلات ہم انشاء اللہ اگلے باب میں بیان کریں گے۔

# حضرت معاویه، بنوامیه اور خلافت وملو کیت

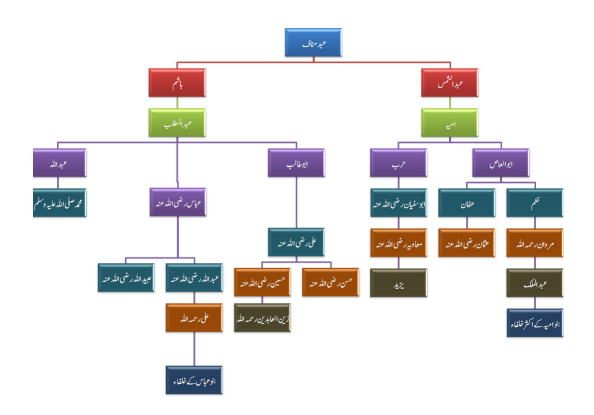
حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پریہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ ان کے دل میں بنوہاشم کے خلاف بغض موجود تھا، اس وجہ سے انہوں نے بنو ہاشم کو دبا کر ان کی جگہ بنو امبیہ کے اقتدار کو مضبوط کیا۔ اس طرح سے خلافت، ملوکیت میں تبدیل ہو گئی۔ اس سیشن میں ہم انہی اعتراضات کا جائزہ لیں گے۔

## کیابنوامیه اور بنو ہاشم میں دشمنی تھی؟

اس الزام کاجواب دینے سے پہلے مناسب ہوگا کہ ہم بنوامیہ اور بنوہاشم کے باہمی تعلقات کاجائزہ پیش کر دیں۔ امیہ اورہاشم دونوں کوئی غیر نہیں بلکہ چچا بھتیجے تھے اور ایک ہی خاندان کے چشم و چراغ تھے۔ ان کے باہمی رشتوں کا چارٹ ڈایا گرام میں دیا گیا ہے۔ اس چارٹ غیر نہیں بلکہ چچا بھتیجے تھے اور ایک ہی خاندان کے چشم و چراغ تھے۔ ان کے بائس چولوگ ایک ہی کزن گروپ سے خاہر ہے کہ بنو امیہ اور بنوہاشم کے سبھی لوگ ایک دوسرے کے کزن تھے۔ اس چارٹ میں جو لوگ ایک ہی کزن گروپ سے تعلق رکھتے ہیں، انہیں ایک ہی رنگ کے بائس میں دکھایا گیا ہے۔ عربوں میں جلد شادیوں کی وجہ سے یہ کیفیت ہو جاتی تھی کہ مجھی چچا تھی اور کبھی بھیجاہم عمر ہوتے تھے اور کبھی بھیجا چچا سے زیادہ عمر کا ہواکر تا تھا۔ اس وجہ سے ہم نے ایک ان گروپ کے لوگوں کو ایک ہی لائن میں بھیجاہم عمر ہوتے تھے اور کبھی بھیجا چچا سے زیادہ عمر کا ہواکر تا تھا۔ اس وجہ سے ہم نے ایک ان گروپ کے لوگوں کو ایک ہی لائن میں

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

د کھایا ہے۔ چارٹ سے واضح ہے کہ حضرات عثمان، علی اور معاویہ رضی اللہ عنہم سبھی ایک دوسرے کے کزن تھے۔ فرق صرف یہ تھا کہ کسی کارشتہ قریب کا تھااور کسی کا دور کالیکن ان رشتوں کو مزید قربت اس طرح ملی کہ ان حضرات نے آپس میں ایک دوسرے کی اولا دوں سے اپنی بیٹیوں کے رشتے کیے۔ اس کی تفصیل آگے آرہی ہے۔



دور جاہلیت کی بیر روایت بیان کی جاتی ہے کہ ہاشم اور امیہ میں سر داری کے مسئلے پر پھھ چپقاش تھی جو ان کی اولا دوں کو منتقل ہوئی۔ بیات درست نہیں ہے۔ بیہ سب حضرات جاہلیت میں بھی خود کو ایک خاندان سبجھتے تھے اور اس کے لیے "بنو عبد مناف" کی اصطلاح استعال ہوتی تھی جو کہ ہاشم کے والد اور امیہ کے دادا تھے۔ بعد میں اسلام نے توان سب کو یک جان کئی قالب بنادیا تھا۔ چنا نچہ ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت ابو سفیان اور حضرت عباس رضی اللہ عنہما قبول اسلام سے پہلے اور بعد میں ایک دوسرے کے گہرے دوست تھے اور حضرت عباس ہی کی تلقین پر اسلام لائے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب اسلام کی دعوت دی تو بالکل شروع کے سالوں میں اس دعوت پر بنو ہاشم کے ساتھ ساتھ بنو امیہ کے سعید الفطرت لوگ بھی ایمان لائے۔ بنو امیہ کے السابقون الاولون صحابہ میں حضرت عثمان ،ام حبیبہ ، خالد بن سعید ،عمر و بن سعید رضی اللہ عنہم کانام پیش کیا جاسکتا ہے۔ ان میں سے بہت سے حضرات نے عبشہ ہجرت کی۔ عثمان ،ام حبیبہ ، خالد بن سعید ،عمر و بن سعید رضی اللہ عنہم کانام پیش کیا جاسکتا ہے۔ ان میں سے بہت سے حضرات نے عبشہ ہجرت کی۔ اگر بنوامیہ اور بنوہاشم میں دشمنی ہوتی تو بنوامیہ کے استے لوگ ایک ہاشی پنیغیر پر ایمان نہ لاتے۔

ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی کمی زندگی میں قریش کی لیٹررشپ کی جانب سے مخالفت کا سامنا کرنا پڑا۔ ان میں بنو مخزوم کے ابو جہل اور ولید بن مغیرہ نمایاں تھے۔ بنوہاشم میں ابولہب، جور سول اللہ کا سگا چیاتھا، آپ کی دعوت کا شدید مخالف تھا۔ اس کے برعکس

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

ہمیں بنوامیہ میں ایسا کوئی کر دار نظر نہیں آتا۔ ابوسفیان، جنہیں اسلام مخالف ثابت کرنے کے لیے ایڑی چوٹی کا زور لگایا جاتا ہے، نے کمی زندگی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کبھی کوئی اذبت نہ پہنچائی۔ اس زمانے میں ان کے گھر میں اسلام داخل ہو چکا تھا اور ان کی جلیل القدر بیٹی ام حبیبہ رضی اللہ عنہا اسلام لا چکی تھیں۔ ایک روایت کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی ملا قات رائے میں ہوئی۔ اس وقت آپ پیدل تھے جبکہ ابوسفیان، ان کی اہلیہ ہندہ اور جیٹے معاویہ سوار تھے۔ ابوسفیان نے معاویہ کو حکم دیا کہ وہ از کر پیل اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے ساتھ سوار ہو کر چلیں۔ اس دوران حضور نے اپنی دعوت ان کے سامنے پیش کی جسے انہوں نے سنجیرگی سے سنا۔

ابوسفیان کی جانب سے اسلام کی مخالفت پہلی بار ہجرت کے تین سال بعد غزوہ احد کے موقع پر سامنے آتی ہے۔اس میں وہ قریش کے لشکر کے سر دار تھے۔ پھر غزوہ خندق میں انہوں نے اس متحدہ لشکر کی قیادت کی جو مدینہ پر حملہ آور ہوا۔ اس کے بعد جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدہ ام حبیبہ رضی اللہ عنہا سے نکاح کیا تو ابوسفیان کے دل کی دنیابدل گئی اور ان کی جانب سے مخالفت ختم ہو گئ۔ فتح مکہ کے موقع پر انہوں نے اسلام قبول کیا اور اس کے بعد مخلص مسلمان رہے۔

اس کے بعد ہم یہ دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جن لوگوں کو عہدے دیے، وہ زیادہ تر بنوامیہ سے تعلق رکھتے تھے۔ فتح کمہ کا گور نر بھی ایک اموی نوجوان حضرت عتاب بن اسیدر ضی اللہ عنہ کو مقرر کیا۔ حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ کو نجران اور ان کے بیٹے یزید کو تیاء کا گور نر مقرر فرمایا۔ حضرات ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہا، جو ان دونوں خانوادوں سے ہٹ کر بالتر تیب بنوتیم اور بنوعدی (قریش کے دیگر خاندان) سے تعلق رکھتے تھے، نے بھی بنوامیہ کے لوگوں کو زیادہ عہدے دیے۔ اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے ان اموی صحابہ پر کامل اعتماد موجود تھا۔ بنوامیہ کو زیادہ خیدے دیے۔ اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے ان اموی صحابہ پر کامل اعتماد موجود تھا۔ بنوامیہ کو بینو اسلام پر بہترین انداز میں حکومت کی اور کوئی فتنہ و فساد نہ پھیلنے دیا۔ پھر جب بنوعباس نے ان کی حکومت کا خاتمہ کیا تواسیین میں یہی بنوامیہ مزید مورس کی حکومت کی اور کوئی فتنہ و فساد نہ پھیلنے دیا۔ پھر جب بنوعباس نے ان کی حکومت کا خاتمہ کیا تواسیین میں یہی بنوامیہ مزید میں میں میں کہ مت کی اور کوئی فتنہ و فساد نہ پھیلنے دیا۔ پھر جب بنوعباس نے ان کی حکومت کا خاتمہ کیا تواسیون میں بنوامیہ مزید میں میں میں کی حکومت کی اور کوئی فتنہ و فساد نہ پھیلنے دیا۔ پھر جب بنوعباس نے ان کی حکومت کا خاتمہ کیا تواسیون میں کی بنوامیہ مزید میں کہ مقابل تک حکومت کی اور کوئی فتنہ و فساد نہ پھیلنے دیا۔ پھر جب بنوعباس نے ان کی حکومت کی خور ہوت کی دیور ہوت کی دیا ہے کہ میں کیا ہوتا ہے۔

بنوامیہ اور بنوہاشم میں باہمی محبت کاسب سے بڑا ثبوت بنوامیہ کے دور کے اوائل میں بنوہاشم کاطرز عمل ہے:

- حضرت علی (ہاشمی) حضرت عثمان (اموی) کے دست راست رہے اور باغیوں کے خلاف ان کا بھر پور ساتھ دیا۔
- حضرت حسن (ہاشمی) حضرت معاویہ (اموی) کے حق میں دستبر دار ہو گئے۔ تمام بنوہاشم نے ان کی بیعت کی۔
- حضرت عبدالله بن عباس (ہاشمی) نے عبد الملک بن مروان (اموی) کی بیعت کی اور اس پر اپنے آخری دم تک قائم رہے۔
- حضرت زین العابدین (ہاشمی) نے پانچ اموی خلفاء یزید، مروان، عبد الملک، ولید اور سلیمان کا زمانہ پایا اور ان سب کے ساتھ ان کے بہترین تعلقات رہے۔ یہی طرز عمل ان کے بیٹوں اور پوتوں میں منتقل ہوا جن میں حضرت محمد باقر اور جعفر صادق

عمد صحابه اور حدید ذبمن کے شبهات Page 419 of 507

ر حمهم الله نما يال بير\_

• بنوامیہ اور بنوہاشم کے در میان شادی بیاہ بھی ہوتے رہے۔ حضرت معاویہ کی دو بہنوں کا نکاح بنوہاشم میں ہوا جبکہ حضرت علی کی دوبیٹیال بنوامیہ میں بیاہی گئیں۔

اس طرح سے پہلی صدی ہجری میں ہمیں بنوامیہ اور بنوہاشم میں کسی چپقاش کا سراغ نہیں ماتا ہے۔ ان دونوں خاندانوں کے بعض افراد (سب نہیں) میں دشمنی کا آغاز در حقیقت دوسری صدی ہجری میں اس وقت ہوا جب حضرت عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے کھے پڑیو توں بلکہ لکڑیو توں نے بنوامیہ کو ہٹا کر ان کی جگہ برسر اقتدار آنا چاہا۔ یہ لوگ حضرت عباس اور علی رضی اللہ عنہما کی نسل میں پانچ چھے پشتوں کے بعد آتے ہیں۔ ان میں سے عباسی، علویوں کی نسبت زیادہ کا میاب رہے اور انہوں نے امویوں کا تختہ الث دیا۔ عباسیوں نے پہلے علویوں کو ساتھ ملایا اور بغاوت کر دی۔ اس کے بعد علویوں کو حکومت میں حصہ دینے سے انکار کر دیا۔ اس زمانے میں بھی حضرت عباس اور علی رضی اللہ عنہما کی اولاد کا ایک بڑا حصہ باہمی تنازعوں سے دور رہا۔ ان میں حضرت مجہ باقر اور جعفر الصادق رحمها اللہ نمایاں شے۔ ظاہر ہے کہ اس پوری سیاست کی کوئی ذمہ داری حضرت عباس، علی اور معاویہ رضی اللہ عنہم پر عائد نہیں ہوتی ہے کہ یہ حضرات توان واقعات سے ستر اسی برس پہلے انتقال فرما چکے ہے۔

غالی مور خین ابو مخنف اور ہشام کلبی نے بنو امیہ اور بنو ہاشم کے اختلافات کو بھی بہت بڑھا چڑھا کر پیش کیا ہے حالانکہ خود انہی کی روایتیں اس کی تر دید کرتی ہیں۔چندمثالیں پیش خدمت ہیں:

1۔ غالی راویوں کے مطابق حضرت ابو بکر کی بیعت کے موقع پر حضرت ابوسفیان (بنو امیہ) نے حضرت علی (بنو ہاشم) کو خلافت کا دعوی کرنے کی ترغیب دی تھی تو حضرت علی نے انہیں اس سے سختی سے منع کر دیا تھا۔

2۔ حضرت عثمان (بنوامیہ) سے پوچھا گیا کہ اگر آپ کو خلیفہ نہ بنایا جائے تو آپ کی رائے کس کے حق میں ہو گی؟ انہوں نے جواب دیا: علی (بنوہاشم) کے حق میں۔ اسی طرح حضرت علی (بنوہاشم) سے یہی سوال کیا گیا کہ اگر آپ کو خلیفہ نہ بنایا جائے تو آپ کی رائے کس کے حق میں ہو گی؟ انہوں نے جواب دیا: عثمان (بنوامیہ) کے حق میں۔

4۔ حضرت حسن (بنو ہاشم) حضرت معاویہ (بنو امیہ) کے حق میں خلافت سے دستبر دار ہوئے۔ حضرت معاویہ اپنے پورے دور خلافت میں حضرات حسن وحسین کے ساتھ بہترین سلوک کرتے رہے۔

5۔ اموی افواج جب حضرت زین العابدین کی جاگیر کے پاس سے گزریں توانہوں نے انہیں چارہ پانی فراہم کیا۔ <sup>69</sup>رضی اللہ عنہم۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بنوامیہ کے بارے میں کیارائے تھی، ملاحظہ فرمائیے:

111 260 1 h

عبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبہات معبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> طبری-4/1-268

أحبرنا عبد الرزاق، قال أحبرنا معمر بن أيوب عن ابن سيرين: ابن سيرين كتبي بين كدايك شخص نے على سے پوچها: "مجھے قريش كے بارے ميں بتائيّ؟" فرمايا: "بهم ميں سبسے زيادہ صاحب عقل اور صاحب مخل، ہمارے بھائى بنو اميہ بيں اور بنو ہاشم جنگ كے وقت سبسے بہادر بيں اور جوان كى ملكيت ہو، اس ميں سبسے زيادہ سخى بيں۔ قريش كا پھول بنو مغيرہ بيں جسسے ہم خوشبو حاصل كرتے ہيں۔ 70

اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ بنوامیہ اور بنوہاشم کے مابین عہد صحابہ میں کوئی اختلافات نہ تھے۔ ممکن ہے کہ ان خاندانوں کے بعض لوگوں میں ایک دوسرے کے خلاف مسابقت کا جذبہ پایا جاتا ہو لیکن صحابہ کے جلیل القدر بزرگوں کے اندر ایسی کوئی بات نہ تھی۔ ہاں بنوامیہ کے دور کے آخر میں (دوسری صدی ہجری کا آغاز) بنوہاشم میں ان کے خلاف ردعمل ضرور پیدا ہوا۔ اس کے اسباب بھی نہ ہبی سے زیادہ سیاسی تھے۔ لیکن یہ سب بھی بہت بعد میں ہوا۔ عہد صحابہ میں تو بنوامیہ اور بنوہاشم، یک جان دو قالب تھے۔ دونوں خاند انوں کے سعید الفطرت لوگوں نے بالکل اوائل میں اسلام قبول کر لیا تھا اور اسلام کی خاطر مصیبتیں جھیلی تھیں۔

# کیا حضرت معاویہ نے غزوہ بدر کا انقام جنگ صفین کی صورت میں لیا؟

بعض لو گوں نے حضرت معاویہ پریہ عجیب بے بنیاد تہمت عائد کی ہے کہ غزوہ بدر میں حضرت حمزہ نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے ناناعتبہ بن ربیعہ، کو قتل کیا تھاجبکہ ان کے ماموں ولید کو حضرت علی رضی اللہ عنہ قتل کیا تھا۔ ان کی والدہ ہندہ رضی اللہ عنہا نے جنگ احد کے موقع پر اپنے والد کا انتقام حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کو شہید کر واکر لیا اور ان کا کلیجہ چبایا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے انتقام کو انہوں نے دل میں چھپائے رکھا اور اپنے بیٹے معاویہ میں منتقل کر دیا۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ نے ان سے جنگ کی اور ان کے بعد ان کے بیٹے برید نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو شہید کر واکر کے اس انتقام کی تکمیل کر دی۔

اس الزام کی کمزوری اسی بات سے ظاہر ہوتی ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اپنے دور میں کبھی بھی یہ الزام حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر عائد نہیں کیا۔ اگر ان حضرات میں ایسی کوئی دشمنی ہوتی تویہ خود تو ظاہر کرتے۔ اسی طرح حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے چیشم دید گواہ حضرت زین العابدین رضی اللہ عنہ نے کبھی اس رنگ میں نہ لیا۔ دلچیپ امریہ ہے کہ جنگ صفین اور سانحہ کربلاکے بعد بھی حضرت علی اور معاویہ رضی اللہ عنہماکے خاند انوں میں آپس میں شادی بیاہ ہوتے رہے۔ اگر ان حضرات میں الیسی کوئی دشمنی ہوتی تو پھر یہ خاندان آپس میں رشتے داریاں کیسے کرتے؟ کیا آج کے دور میں بھی کوئی اپنے مستقل دشمنوں کے گھروں میں شادی بیاہ کر سکتا ہے؟

یہ روایت ابن کثیر نے نقل کی ہے جس کے مطابق جب حضرت حسین رضی اللہ عنہ کاسر مبارک یزید کے سامنے لایا گیا تواس نے ایسے اشعار پڑھے جن کے مطابق سانحہ کر بلا کوغزوہ بدر کابدلہ قرار دیا۔ ابن کثیر نے اسی مقام پر اس روایت کی سند بھی دی ہے اور یہ بھی بتا

\_

<sup>70</sup> عبد الرزاق - المصنف - روايت نمبر 5/451،9768 - بيروت: مكتب اسلامي

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ

دیا ہے کہ اس روایت کا ماخذ کیا ہے۔ انہوں نے بیر سند بیان کی ہے: قال محمد بن حمید الرازی، وهو شیعی، ثنا محمد بن یحیی الأحمری، ثنا لیث، عن مجاهد۔ اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ بیر روایت محمد حمید الرازی کی ایجاد کر دہ ہے جنہیں بنوامیہ سے خاص بغض تھا۔ 71

### کیاحضرت معاویہ نے بنوامیہ کااقتدار مضبوط کیا؟

بہت سے مورخین بنوامیہ کے اقتدار کا زمانہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے شروع کر کے آخری اموی بادشاہ مروان الحمار پر ختم کرتے ہیں۔ حالا نکہ اگر بنوامیہ کی حکومت محض اس کا نام ہے کہ کوئی اموی خلیفہ تھا، تو یہ سلسلہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے شروع ہوتا ہے۔ حضرت معاویہ پر بعض لوگوں نے یہ الزام بھی عائد کیا ہے کہ انہوں نے بنوامیہ کی حکومت کو مضبوط کیا۔ اس کا جواب دینے کے لیے مناسب ہوگا کہ ہم حضرت معاویہ کے دور کے اہم عہدے داروں کی ایک فہرست تیار کر کے دیکھ لیس کہ ان میں سے کتنے لوگ بنوامیہ سے تعلق رکھتے تھے:

| قبيله 73  | علاقه                                              | عبدے دار <sup>72</sup>    | نمبر شار |
|-----------|----------------------------------------------------|---------------------------|----------|
| بنو ثقيف  | گورنز کوفیہ                                        | مغيره بن شعبه             | .1       |
| بنوامي    | گور نریصر ه اور پھر گور نر کوفیہ ، ایر ان وخر اسان | زياد بن افي سفيان         | .2       |
| بنوفهر    | مر کزی پولیس چیف                                   | ضحاک بن قبیس فهری         | .3       |
| بنو مخزوم | گور نر شالی شام                                    | عبدالرحمن بن خالد بن وليد | .4       |
| بنوعامر   | كماندُر فوج                                        | بسر بن ابی ار طاة         | .5       |
| بنواميه   | گور نر بھر ہ                                       | عبدالله بن عامر           | .6       |
| بنو غفار  | گور نرخراسان                                       | حکم بن عمر و              | .7       |
| بنو مخزوم | كمانڈرانچيف اور گورنر مصر                          | عمر وبن عاص               | .8       |
| بنو مخزوم | گور نر مصر                                         | عبدالله بن عمرو بن عاص    | .9       |
| بنواميه   | گورنر مدیبنه                                       | مر وان بن حکم             | .10      |

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>ابن كثير 11/558

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> طبری -4/1-28 to 129

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> قبیلے کی تفصیلات زیادہ تر ذہبی کی سیر الاعلام النبلاء سے لی گئی ہیں۔

| قبیلہ 73       | علاقه            | عبدے دار <sup>72</sup>      | نمبرشار |
|----------------|------------------|-----------------------------|---------|
| بنواميير       | گورنرخراسان      | سعيد بن عثمان بن عفان       | .11     |
| بنواميير       | گور نرمکه        | عمر وبن سعيد بن عاص         | .12     |
| بنوامبير       | گور نر مدیبنه    | وليدبن عتبه بن ابي سفيان    | .13     |
| خزرج، انصار    | گورنز کوفیہ      | نعمان بن بشير رضى الله عنهم | .14     |
| بنوامبير       | گورنز کوفیہ      | عبيد الله بن زياد           | .15     |
| اوس، انصار     | چيف جسٹس         | فضاله بن عبيد               | .16     |
| خولان          | چيف جسٹس         | ابوادريس الخولاني           | .17     |
| نامعلوم قبيليه | مر کزی پولیس چیف | قیس بن حمز ہ                | .18     |
| العذرة         | مر کزی پولیس چیف | زمل بن عمر والعذري          | .19     |
| غير عرب،رومي   | سیکرٹری          | سر جون بن منصور الرومي      | .20     |

ان کلیدی عہدے داروں میں آپ خود دیکھ سکتے ہیں کہ کتنے لوگ بنوامیہ کے ہیں۔ ان میں سے بھی جولوگ بنوامیہ کے ہیں، ان میں سے اکثر پہلے خلفاء کے دور میں گور نررہ چکے تھے اور انہوں نے ٹھیک میرٹ پریہ مقام حاصل کیا تھا۔ ان میں سب سے نمایال زیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما ہیں جو کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے زمانے میں بھی گور نررہ چکے تھے۔

### کیا حضرت معاویہ کے زمانے میں خلافت، ملوکیت میں تبدیل ہوگئی؟

یہ جملہ زبان زدعام ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ مسلمانوں میں پہلے "سلطان" ہے اور آپ سے پہلے حضرت حسن رضی اللہ عنہ پر خلافت راشدہ ختم ہوگئ تھی۔ مناسب رہے گا کہ اس موقع پر پہلے ہم حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور اقتدار کاموازنہ آپ سے پہلے کے خلفائے راشدین اور بعد کے غیر معیاری سلاطین کے طرز عمل سے کرلیں۔ واضح رہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بعد بھی بہت سے اچھے سلاطین گزرے ہیں، جن کا دور خلافت راشدہ کے آئیڈیل کے بہت قریب ہے۔ ان کی بجائے ہم موازنہ ان سلاطین سے کر رہے ہیں، جن کے طرز عمل کو بہت معیاری نہیں سمجھا جاتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کی بدولت ہمیں حضرت معاویہ کے دور اقتدار کے صحیح مقام کا اندازہ ہوسکے گا۔

یہ تفصیل ہم ذیل کے چارٹ میں بیان کررہے ہیں۔اس چارٹ کی تیاری میں ہم نے ابو مخنف وغیرہ کی روایات کو نظر انداز کرتے ہوئے دیگر غیر جانبدار تاریخی روایات اور احادیث کو معیار بنایا ہے۔ورنہ ابو مخنف،ہشام کلبی، واقد کی اور سیف بن عمر کی روایات کولیا جائے

عبد صحامه اور حدید ذبحن کے شبهات عبد محامه اور حدید ذبحن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

تو پھر حضرت معاویہ تو کیا، حضرات ابو بکر، عثمان اور علی رضی اللہ عنہم کو بھی خلیفہ راشد کہنا مشکل ہے۔ یہاں ہم نے جن خصوصیات کواس تقابل کی بنیاد بنایاہے، مسلمانوں ان پر سوائے ایک آدھ کے بالعموم متفق ہیں۔

| بعد کے غیر معیاری سلاطین                                                | حفرت معاویہ                          | خلفائے اربعہ                          | خصوصیت                            | نمبر |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------|------|
| قر آن وسنت                                                              | قر آن وسنت                           | قر آن وسنت                            | قانون کی بنیاد                    | 1    |
| حكمر ان طبقة كامفاد                                                     | با جهی مشوره                         | باجهی مشوره                           | حکومتی فیصلوں کی بنیاد            | 2    |
| چند ہاتھوں میں ار تکاز مگر غرباء کو<br>پھر بھی بہت کچھ مل جاتاتھا       | بورے معاشرے میں دولت<br>تقسیم کی گئ  | پورے معاشرے میں دولت<br>تقسیم کی گئی  | دولت کی تقشیم                     | 3    |
| حکومت پر تنقید پر پابندیاں                                              | مكمل اجازت                           | مكمل اجازت                            | آزادی اظہار                       | 4    |
| حکومت کے مقرر کر دہ ائمہ امامت<br>کرتے تھے                              | خلیفه اور گورنرخود امامت<br>کرتے تھے | خلیفه اور گورنر خود امامت<br>کرتے تھے | نماز کا نظام                      | 5    |
| امراءے لے کر غرباء میں تقسیم                                            | امراءے لے کر غرباء میں<br>تقسیم      | امراءے لے کرغرباء میں<br>تقسیم        | ز کوة کا نظام                     | 6    |
| عام لو گوں کو مکمل تحفظ مگر حکمر ان<br>کبھی معمولی ہاتوں پر قتل کر دیتے | مكمل تحفظ                            | مكمل تحفظ                             | انسانی جان، مال اور آبر و کا تحفظ | 7    |
| ا کثر احتر ام اور تبھی خلاف ورزی                                        | مكمل احترام                          | مكمل احترام                           | معاہدوں کا احترام                 | 8    |
| اخلاقیات،سیاست کے تابع تھی                                              | سیاست، اخلا قیات کے تالع<br>تھی      | سیاست، اخلا قیات کے تابع<br>تھی       | اخلاقیات کی حیثیت                 | 9    |
| حکومتی سطح پر اہتمام مگر کبھی خلاف<br>ورزی ہو جاتی تھی                  | حکومتی سطح پر اہتمام                 | حکومتی سطح پر اہتمام                  | امر بالمعروف ونهى عن المنكر       | 10   |
| ا قرباء پر وري                                                          | ميرٹ                                 | ميرٺ                                  | تقرری کی بنیاد                    | 11   |
| پ <u>ت</u>                                                              | نهایت بلند                           | نہایت بلند                            | حكمر ان طبقة كااخلاقى كردار       | 12   |

عبد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

| بعد کے غیر معیاری سلاطین     | حضرت معاوبير                  | خلفائے اربعہ                  | خصوصیت                            | نمبر |
|------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|------|
| سیاست کے تابع                | اولين ترجيح                   | اولين ترجيح                   | عدل وانصاف اور ظلم سے پر ہیز      | 13   |
| حکمر ان طبقه عوام سے افضل ہے | ہر شہر ی برابر ہے             | ہر شہر ی برابر ہے             | مساوات                            | 14   |
| حکومت جوابدہ نہیں ہے         | حکومت جوابدہ ہے               | حکومت جوابدہ ہے               | (Accountability)جواب دېمي         | 15   |
| ڪمر ان کاذاتی خزانہ ہے       | الله اور پھر عوام کی امانت ہے | الله اور پھر عوام کی امانت ہے | بيت المال كاتصور                  | 16   |
|                              | نسبتاكم                       | بهت زیاده                     | صحابہ کرام کی حکومت میں<br>شمولیت | 17   |
| اسراف کی حد تک شاہانہ        | ئسى قدر بلند معيار زندگى      | نهایت ساده                    | خليفه كاذاتى لا ئف اسٹائل         | 18   |

اس چارٹ کے بارے میں ہم پھر بتاتے چلیں کہ اس کی تیاری میں ہم نے نا قابل اعتاد راویوں کی روایات کو نظر انداز کر دیا ہے اور اس کی بجائے صرف صحیح احادیث اور غیر جانبدار تاریخی روایات کو معیار بنایا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور اقتدار پر جو اعتراض کی بجائے میں ، ان پر ہم تفصیل سے اس باب میں گفتگو کر کے بتا چکے ہیں کہ ان اعتراضات کی بنیاد ان راویوں کے بیانات پر ہے جو حضرت معاویہ کے بارے میں نہایت ہی متعصبانہ رویہ رکھتے ہیں۔

اس چارٹ کو دیکھ کر اگر خلفائے اربعہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے دور اقتدار کاموازنہ کیاجائے تو معلوم ہو تاہے کہ حضرت معاویہ کے دور میں بعینہ وہی معیار بر قرار تھاجو کہ پہلے چاروں خلفاء راشدین کا تھا۔ صرف چند امور ایسے ہیں، جن میں کچھ فرق پڑگیا تھا اور وہ یہ تھے:

1۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں جو حضرات اعلی عہدوں پر تعینات سے، وہ بالعموم اکابر صحابہ نہ ہے۔ آپ کے مقرر کر دہ گورنروں میں صرف حضرت عمرو بن عاص، ان کے بیٹے عبداللہ اور مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہم ایسے صحابی ہیں جنہوں نے عہد رسالت میں خاصا وقت پایا تھا۔ ان کے علاوہ جتنے اکابر صحابہ ہے، وہ حضرت معاویہ کے زمانے تک یا تو فوت ہو چکے ہے یا پھر بہت ضعیف العمر ہے۔ وہ صحابہ، جو عہد رسالت میں ابھی بچے یا نوجوان ہے، حضرت معاویہ کے عہد میں زندہ سے لیکن ان میں سے بھی اکثر افراد ایسے ہے جنہیں حکومتی معاملات کی بجائے عوام کی تعلیم وتر بیت میں زیادہ دلچیسی تھی۔

2۔ حضرت ابو بکر ، عمر اور علی رضی اللہ عنہم کا لا نُف اسٹائل بہت سادہ تھا اور یہ اکثر پیوند لگے کپڑے پہن لیتے تھے۔ اس کے برعکس حضرت عثمان اور معاویہ رضی اللہ عنہماد نیاوی دولت سے فائدہ اٹھانے میں حرج محسوس نہ کرتے تھے لیکن یہ دونوں حضرات بھی ایسا

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

اپنی ذاتی دولت پر کرتے تھے نہ کہ سرکاری خزانے پر۔ یہ دونوں حضرات بیت المال سے تنخواہ نہ لیتے تھے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں آپ پڑھ چکے ہیں کہ اپنی وفات کے وقت انہوں نے اپنا آدھامال بیت المال میں جمع کر وادیا تھا۔

اس زمانے میں امیر اور غریب کے لائف اسٹائل میں آج کل کی طرح بہت زیادہ فرق نہ تھا۔ صرف اتنا فرق تھا کہ امیر لوگ ذرابڑے گھروں میں رہ لیتے تھے، اچھالباس پہن لیتے تھے اور ان کا دستر خوان زیادہ وسیعے ہوتا تھا۔ حضرت عثمان اور معاویہ رضی اللہ عنہما کے زمانے میں مال و دولت کی کثرت تھی اور یہ اس طرح تقسیم کیا جاتا تھا کہ ہر ہر شخص کی ضروریات پوری ہوتی رہتی تھیں۔ پورے عالم اسلام میں کوئی ایک شخص بھی ایسانہ تھا جسے روٹی، کپڑا، مکان، تعلیم اور علاج کی سہولت میسر نہ ہو۔ اس صور تحال میں ان خلفاء نے ضرورت محسوس نہ کی کہ خلیفہ بھی اپنامعیار زندگی بیت کرے۔

ان دوامور سے صرف نظر کر کے دیکھیے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا دور بھی عین خلافت راشدہ ہی کا تسلسل تھا۔ یہ سلسلہ بعد کے بہت سے خلفاء میں بھی جاری رہا۔ بنوامیہ اور بنوعباس کے اکثر خلفاء شریعت کو نافذ کرتے تھے اور دولت کو معاشر سے میں تقسیم کرتے تھے۔ ایساضر ور تھا کہ بنوامیہ اور بنوعباس کے بعض سلاطین کے ہاں کرپشن اور عیاشی پیدا ہوئی لیکن بحیثیت مجموعی ان کی پوری تاریخ خلافت راشدہ ہی کا تسلسل تھا۔

عام طور پر ایک حدیث پیش کی جاتی ہے، جس میں خلافت راشدہ کے تیس برس تک ہونے کا ذکر ہے۔ حدیث ہیہ ہے:

حدثنا سوار بن عبد اللّه، ثنا عبد الوارث بن سعید، عن سعید بن جُمْهان، عن سَفِینَة قال: رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

"نبوت کی خلافت تیس برس تک رہے گی۔ پھر الله تعالی اس حکومت کو جے چاہیں گے، عطا فرمادیں گے۔ "سعید کہتے ہیں کہ سفینہ نے مجھ سے کہا: "اسی پر قائم رہیے۔ ابو بکر کی خلافت دوسال تھی، عمر کی دس سال، عثمان کی بارہ سال اور اسی طرح علی کی (ساڑھے چار سال۔)" سعید کہتے ہیں کہ میں نے سفینہ سے کہا: "یہ لوگ خیال کرتے ہیں کہ علی خلیفہ نہیں تھے۔" انہوں نے فرمایا: "یہ ایسا جھوٹ ہے جے ان بنی زر قاءنے اپنی سرین سے گھڑ کر نکالا ہے۔" (راوی کہتے ہیں بنی زر قاءسے مراد بنو مروان ہیں۔) 44

یہ حدیث تر مذی، ابو داؤد اور حدیث کی بے شار کتب میں آئی ہے۔ ہمیں بھر پور تلاش کے بعد اس حدیث کے 57 طرق (Versions)

ملے ہیں اور دلچیپ بات ہے ہے کہ ان 75 کے 75 ور ژنز میں اس حدیث کی سند کی ابتدامیں یہی دو حضر ات ہیں: ایک حضر ت سفینہ رضی
اللہ عنہ اور دوسر سے سعید بن جُمْ ہان۔ اگر ایک حدیث کے اتنے ور ژن دستیاب ہوں تو انہیں بہت سے لوگوں کوروایت کرناچاہیے اور
اس کی سند کو متنوع (diversified) ہوناچا ہے لیکن ایسا نہیں ہے۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حدیث میں مسلم تاریخ کی
ایک نہایت ہی اہم حقیقت کو بیان فرمایا ہے اور بعض طرق کے مطابق تیس سال والی ہے بات آپ نے خطبہ دیتے وقت ارشاد فرمائی۔
اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اتنی اہم بات کو صرف ایک صحابی حضرت سفینہ رضی اللہ عنہ ہی کیوں بیان کرتے ہیں؟ ان کے علاوہ کوئی

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 426 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> ابو داؤد، كتاب السنة ـ حديث 4647

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

اور صحابی اس حدیث کو بیان نہیں کر تاہے۔ پھر حضرت سفینہ سے جن لو گوں نے یہ روایت سنی، ان میں صرف ایک سعید بن جُمْهان (d. 136/754) ہیں جو اسے بیان کرتے ہیں۔ حالا نکہ سعید سے سن کر ہیںیوں افر اد اسے روایت کرتے ہیں اور اس کے طرق کی تعداد 75 تک پہنچ جاتی ہے۔

سعید بن جُمْهان کے بارے میں محدثین کا اختلاف ہے کہ یہ کس درجے میں قابل اعتاد ہیں۔ ان کی وجہ شہرت یہی ایک حدیث ہے۔ ماہرین جرح وتعدیل میں ابن معین اور ابو داؤر انہیں قابل اعتاد سمجھتے ہیں۔ ابن عدی کا کہناہے کہ "مجھے امید ہے کہ ان میں کوئی حرج نہیں ہے۔" اس کے برعکس ابو حاتم انہیں قابل اعتاد نہیں سمجھتے ہیں۔ <sup>75</sup> ابو داؤر کا کہناہے کہ"محد ثین کی ایک جماعت انہیں ضعیف سمجھتی ہے تاہم مجھے امید ہے کہ ان شاء اللہ وہ قابل اعتاد ہوں گے۔" یہ سعید ، حضرت سفینہ کے با قاعدہ شاگر د نہیں ہیں بلکہ جج کے دنوں میں ان کے پاس آٹھ دن تک رکے تھے اور ان سے احادیث حاصل کی تھیں۔ <sup>76</sup>

اگرچہ دور جدید کے بعض محد ثین نے اس حدیث کو "حسن" کے درجے میں رکھاہے تاہم سعید بن جُمْهان کے بارے میں بیان کر دہ

اس تفصیل سے علم ہو تاہے کہ اس حدیث کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نسبت مشکوک ہے کیو نکہ سعید کے قابل اعتماد ہونے یانہ

ہونے کے بارے میں ماہرین جرح و تعدیل میں اختلاف پایاجا تاہے۔ اگر حضرت سفینہ نے اس حدیث کو بیان کیا ہو تا تو پھر ان کے اور

بھی بہت سے شاگر داس حدیث کو بیان کر رہے ہوتے۔ نہ صرف حضرت سفینہ بلکہ دیگر صحابہ بھی اسے بیان کرتے۔ روایت کے آخری

حصے میں جس نوعیت کی بدکلامی اور فخش گوئی حضرت سفینہ رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب کی گئی ہے، اس سے اندازہ ہو تاہے کہ ان

جملوں کا تخلیق کار، بنوامیہ اور آل مروان کی حکومت سے شدید بغض رکھتا ہے ورنہ ہم حضرت سفینہ سے ایک فخش کلامی کی بدگمانی نہیں

کر سکتے ہیں۔

روایت کے ضعف کے متعلق ہم نے جو لکھاہے، یہ تنہا ہماری رائے نہیں بلکہ قدیم اہل علم کی بھی یہی رائے ہے۔ ابن خلدون لکھتے ہیں: مناسب تو یہی تھا کہ حضرت معاویہ کے حالات بھی سابق خلفاء کے حالات کے ساتھ ہی بیان کر دیے جاتے کیونکہ فضیلت، امانت و دیانت اور صحابیت میں یہ انہی کے تابع تھے۔ حدیث "میرے بعد خلافت تیس سال تک رہے گی" کی طرف توجہ نہیں دینی چاہیے کیونکہ اس کی صحت پایہ شوت کو نہیں کینچی۔ حق یہی ہے کہ حضرت معاویہ کا شار خلفاء ہی میں ہے۔ <sup>77</sup>

یہاں ایک سوال یہ بھی پیدا ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو نظام قائم کیا، کیاوہ معاذ اللہ اتنا کمزور تھا کہ محض تیس برس ہی میں جواب دے گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ تاریخ اس کی تائید نہیں کرتی۔ جب ہم لفظ ملک، سلطان یا باد شاہ سنتے ہیں تو ہمارا ذہن فوری

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>نه هبي - ميز ان الاعتدال - راوي نمبر 3152

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>مزی - تهذیب الکمال - راوی نمبر 2246

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> ابن خلدون ـ ديوان المبتداوالخبر ـ باب خلافت حسن ـ 2/650 ـ

طور پر بیبویں صدی کے ایک ایسے عیاش آمر اور ڈکٹیٹر کی طرف چلا جاتا ہے جو مطلق العنان ہو اور کسی قانون کا پابند نہ ہو۔ مسلم سلاطین کے لیے یہ بات درست نہیں ہے۔ یہ سلاطین خواہ اجھے ہوتے یابرے، بہر حال ایک قانون اور ضا بطے کے پابندر ہے ہیں۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ جب خلافت راشدہ، ملوکیت میں تبدیل ہوئی توایک حد تک یہ اپنے آئیڈیل سے ہٹ گئی لیکن ایسا نہیں ہوا کہ آوے کا آواہی بگڑ گیا ہو۔ مسلمانوں کے دور عروح میں بنو امیہ، بنوعباس اور عثمانی سلاطین اپنے ساتھ اہل علم کور کھتے جو انہیں ان کی فلطیوں پر ٹوکتے اور ان کی اصلاح کرتے رہے۔ عبد الملک بن مروان اور ان کے بعد کے تمام سلاطین کا اگر مطالعہ کیا جائے تو یہ واضح نظر آتا ہے کہ ہر خلیفہ اور سلطان اس بات کی کوشش کرتا رہا ہے کہ وہ خلفائے راشدین کے معیار کے قریب سے قریب ہو۔ بعض سلاطین اس میں زیادہ کامیاب رہے ہیں اور بعض کم۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور کوخلافت راشدہ بی کا تسلسل کہنا چا ہے۔ سلاطین اس میں زیادہ کامیاب رہے ہیں اور بعض کم۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور کوخلافت راشدہ بی کا تسلسل کہنا چا ہے۔

# حضرت معاویہ کے اہم کارنامے

اب تک ہم نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر کی گئی تنقیہ کا جائزہ لیاہے۔اب ہم آپ کی شخصیت کے ان مثبت پہلوؤں کا ذکر کریں گے جنہیں لو گوں نے آپ کے بغض میں دبادیاہے۔

### حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اہم کارنامے کیاہیں؟

اس باب میں ہم نے نہایت تفصیل سے ان اعتراضات کا جائزہ لیا ہے جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلاف اٹھائے گئے ہیں۔
روایات کے تجزیے میں ہم واضح کر چکے ہیں کہ آپ کے خلاف یہ روایتیں کس نے ایجاد کیں اور کس مقصد کے لیے کیں ؟ افسوس کہ
ان روایتوں کی وجہ سے آپ کی سیر ت کا مثبت پہلو پس منظر میں چلا گیا ہے اور گویا ایسا محسوس ہو تا ہے کہ آپ کی پوری عمر سیاسی جو ٹر وڑ ، خانہ جنگیوں اور ساز شوں ہی میں گزری۔ مناسب ہو گا کہ اگر ہم حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی سیر ت سے متعلق روایات بھی پیش
کر دیں تاکہ یہ اندازہ ہو سکے کہ ان جلیل القدر صحافی کی اصل شخصیت کیسی تھی اور کیا ان جعلی روایتوں میں بیان کر دہ کر دار آپ سے منسوب کرنے کا ذرہ بر ابر بھی امکان باقی رہ جا تا ہے؟

حضرت معاویہ کی ابتدائی زندگی کے بارے میں معلوم و معروف ہے کہ آپ قریش کے سر دار حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہما کے بیٹے سے۔ آپ کی پیدائش بعثت نبوی سے پانچ برس پہلے ہوئی۔ ہجرت نبوی کے وقت آپ اٹھارہ برس کے نوجوان سے۔ آپ کے والد ابوسفیان کے اپنے گھر میں بالکل ابتدائی سالوں ہی میں داخل ہو گیا۔ حضرت معاویہ کی بڑی بہن سیدہ ام حبیبہ رضی اللہ عنہما بالکل ابتدا ہی میں اسلام قبول کرنے والے صحابہ میں شامل ہیں۔ آپ کو دو مرتبہ ہجرت کرنے کا شرف حاصل ہے، ایک بار حبشہ اور دو سری مرتبہ مدینہ۔ یقینی طور پر سیدہ کے ایمان، دعوت اور قربانی کا اثر ان کے دیگر بہن بھائیوں پر بھی پڑا ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں جنگ احد اور جنگ خندت میں کفار کی قیادت اگر چہ حضرت ابوسفیان نے کی لیکن حضرت معاویہ اور ان کے بڑے بھائی پزیدرضی اللہ جنگ احد اور جنگ خندت میں کفار کی قیادت اگر چہ حضرت ابوسفیان نے کی لیکن حضرت معاویہ اور ان کے بڑے بھائی پزیدر ضی اللہ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

عنہما کا اس موقع پر کوئی سراغ نہیں ماتا ہے۔ حضرت ابو سفیان رضی اللہ عنہ کی اسلام سے مخالفت کے بارے میں بھی واضح طور پریہ معلوم ہو تاہے کہ اس میں ابو جہل اور ابولہب جبیبا کمینہ پن نہیں تھا اور انہوں نے مبھی بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ذاتی سطح پر تکلیف نہیں پہنچائی۔ مکی زندگی کے 13 سالوں میں بھی ان کی جانب سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف نہ پہنچی۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بظاہر فتح مکہ کے موقع پر اسلام قبول کیالیکن آپ صلح حدیدیہ کے وقت ایمان لا چکے تھے۔اس بات کی تائید ابن عساکر کی بیان کر دہ اس حدیث سے بھی ہوتی ہے:

انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک دن عصر کی نماز کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں گیا۔ آپ اس وقت سیدہ ام حبیبہ رضی اللہ عنہا کے گھر پر تھے۔ آپ نے فرمایا: "ایک حسن کے حبیبہ رضی اللہ عنہا کے گھر پر تھے۔ آپ نے فرمایا: "ایک حسن کے لیے ہے، ایک حسین کے لیے اور دو فاطمہ کے لیے۔ پھر واپس میرے یاس آیئے۔"

جب میں واپس آیا تو ام حبیبہ نے عرض کیا: "یار سول اللہ! آپ عام قریش میں سے اپنے ان صحابہ کو فضیلت دیتے ہیں جنہوں نے درخت کے پنچ (حدیبیہ کے مقام پر) آپ کی بیعت کی اور میرے بھائی (معاویہ) پر بھی فخر کرتے ہیں۔ "آپ نے فرمایا: "کسی کو بھی ہر گز ایک دوسرے کے مقابلے میں فخر جتلانا نہیں چاہیے۔معاویہ نے بھی اسی طرح بیعت کی تھی جیسا کہ دوسروں نے کی۔ "

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نکلے اور میں آپ کے ساتھ تھا۔ آپ مسجد کے دروازے پر بیٹھ گئے۔ ابو بکر، عمر، عثان، علی اور بہت سے لوگ اکٹے ہو گئے۔ رسول اللہ نے فرمایا: "ابو بکر!" انہوں نے عرض کیا: "میں حاضر ہوں، یارسول اللہ! اور پھر عمر اور علی بن ابی طالب نے۔" ینچے کس شخص نے سب سے پہلے میری بیعت کی تھی؟" انہوں نے عرض کیا: "میں نے، یارسول اللہ! اور پھر عمر اور علی بن ابی طالب نے۔" عثان نے اپنا سر اٹھایا تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "ابو بکر! عثان جب غائب سے، تو میں ہی عثان (کا قائم مقام) تھا۔ عثان جب غائب سے، تو میں ہی عثان (کا قائم مقام) تھا۔ "ابو بکر ہنس پڑے تو عثان نے عرض کیا: "یارسول اللہ! علی، طلحہ، زبیر، سعد، سعید، عبد الرحمن بن عرب جبی تو تھے۔"

حضور نے فرمایا: "اور کون تھا؟" انہوں نے عرض کیا: "یہی سب لوگ تھے اور ہم تھے۔" آپ نے فرمایا: "معاویہ کہاں گئے؟" انہوں نے عرض کیا: "وہ تو ہمارے ساتھ موجود نہیں تھے۔" رسول اللہ نے فرمایا: "اس ذات کی قشم جس نے مجھے برحق نبی بنایا، معاویہ بن ابی سفیان نے بھی یقیناً اسی طرح بیعت کی تھی جیسے آپ لوگوں نے کی تھی۔" ابو بکر نے عرض کیا: "اس بات کا ہمیں تو علم نہیں ہے، یارسول اللہ۔" فرمایا: "اس وقت وہ اللہ کے قبضے میں تھے۔ ابو بکر، عثمان، علی، طلحہ، زبیر، سعد، سعید، عبد الرحمن بن عوف، ابو عبیدہ بن جراح اور معاویہ بن ابی سفیان اسی قبضے میں تھے۔ انہوں نے اسی طرح بیعت کی، جیسا کہ آپ لوگوں نے کی اور اسی طرح خیر خواہی کی جیسا کہ آپ لوگوں نے کی۔ اللہ نے انہیں بھی جنت کاحق دار بنایا ہے۔ 8

<sup>78</sup>ابن عساكر ـ ، 59/105

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اس روایت سے معلوم ہو تاہے کہ بیعت رضوان کے موقع پر حضرت معاویہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی طریقے سے بیعت کی تھی۔ یاتو آپ خفیہ طور پر حاضر ہوئے ہوں گے یا پھر کسی کے ہاتھ پیغام بھیجا ہو گا کہ ان کا دل آپ کے ساتھ ہے یا پھر اللہ تعالی ہی نے بذریعہ وحی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوان اہل مکہ کے بارے میں بتا دیا ہو گاجو دل سے اسلام کے ساتھ تھے۔

جب سیرہ ام حبیبہ رضی اللہ عنہا کا شوہر حبشہ میں عیسائی ہو گیا تھا اور وہ کسمپرسی کی زندگی گزار رہی تھیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کا علم ہوا تو آپ نے انہیں نکاح کا پیغام بھیجا اور بادشاہ حبشہ نجاشی رضی اللہ عنہ نے ان کا نکاح کر کے انہیں مدینہ روانہ کیا۔ بیہ وہی وقت ہے جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دل میں ایمان نے گھر کر لیا۔ اس واقعے سے حضرت ابوسفیان اور ان کی اہلیہ ہندہ رضی اللہ عنہما بھی بہت متاثر ہوئے اور اس شادی کے بعد انہوں نے بھی اسلام کی مخالفت نہیں گی۔ فتح ملہ کے موقع پریہ پورا گھرانہ ایمان لا یا۔ اس کے بعد حضرت ابوسفیان اور ان کے بیٹے جنگ حنین میں مسلمانوں کی طرف سے شریک رہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں نجر ان کا گور نر مقرر کیا۔ دو سری طرف حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ مستقل طور پر مدینہ آگئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اپنا کا تب (سیکرٹری) مقرر کیا۔ آپ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کی طرح مستقلاً حضور کی خدمت میں رہتے علیہ وسلم نے اور قرآن مجید کی کتابت کرتے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے متعلق فرمایا:

عبد الرحمن بن ابی عمیرہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاویہ کو فرمایا: "اے اللہ! انہیں ہدایت یافتہ اور ہدایت دینے والا بنا اور انہیں ہدایت عطافرما۔<sup>79</sup>

اس حدیث کے تمام راوی وہ ہیں، جن سے امام مسلم روایتیں قبول کرتے ہیں۔ ترمذی کی اگلی روایت میں ہے کہ یہ عبدالر حمن بن ابی عمیر وہ مضی اللہ عنہ حمص کے گور نرتھے اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں معزول کرکے اس علاقے کو حضرت معاویہ کے تحت کر دیا تھا۔ کسی خوشامدی نے عبدالر حمن کے سامنے حضرت معاویہ کی برائی کی توانہوں نے اسے منع کرتے ہوئے اسے یہ حدیث سنائی۔ حضرت ابو بکر صدایق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں جب شام پر لشکر کشی ہوئی تو حضرت ابوسفیان کے دونوں بیٹے پزید اور معاویہ رضی اللہ عنہ میں اللہ عنہ کے زمانے میں جب شام پر لشکر کشی ہوئی تو حضرت ابوسفیان کے دونوں بیٹے پزید اور معاویہ رضی اللہ عنہ ان دونوں بھائیوں نے وہاں غیر معمولی کارنا مے سر انجام دیے۔ حضرت ابو بکر نے حضرت بزید بن ابی سفیان کوشام کا گور نر مقرر کیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو ان کا نائب بنایا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں ان عہدوں پر طاعون کے مرض میں مبتلاہو کر وفات پائی تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان کی جگہ حضرت معاویہ کو مقرر کیا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب روم، طاعون کے مرض میں مبتلاہو کر وفات پائی تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان کی جگہ حضرت معاویہ کو مقرت کیا ہوئے کر لیا۔ قصرت خورت شام کو فی کر لیا۔ قصرے کے مرضی اللہ عنہ اپنے گور نروں سے کم ہی مطمئن ہوتے تھے اور ان کا تبادلہ کرتے رہتے تھے۔ یہ جسا کہ ہم جانتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اپنے گور نروں سے کم ہی مطمئن ہوتے تھے اور ان کا تبادلہ کرتے رہتے تھے۔ یہ جسا کہ ہم جانتے ہیں کہ حضرت عمر وضی اللہ عنہ اپنے گور نروں سے کم ہی مطمئن ہوتے تھے اور ان کا تابادلہ کرتے رہتے تھے۔ یہ جسا کہ ہم جانتے ہیں کہ حضرت عمر وضی اللہ عنہ اپنے گور نروں سے کم ہی مطمئن ہوتے تھے اور ان کا تابادلہ کرتے رہتے تھے۔ یہ حضرت میں میں مبتا کہ ہم جانتے ہیں کہ حضرت عمر وضی اللہ عنہ اپنے گور نروں سے کم ہی مطمئن ہوتے تھے اور ان کا تابادلہ کرتے رہتے تھے۔ یہ علی کہ علی کو نوٹوں کو نوٹوں کو کیا کو کھور کے کھور کے کو کی کو کور کیا کو کو کور کے کھور کے کھور کے کھور کے کھور کے کور کور کے کھور کے کھو

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> ترمذی، کتاب المنا قب، حدیث 3842 ـ ابن عسا کر ـ ، 59/106

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی غیر معمولی پر فار منس تھی، جس کی وجہ سے حضرت عمر نے اسنے غیر معمولی اور حساس صوبے پر آپ کو گور نر مقرر کیے رکھا۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے انہیں اپنے عہدے پر بحال رکھا اور ان کے حسن انظام کی وجہ سے دیگر علاقے بھی انہی کی گور نری میں دے دیے۔ حضرت معاویہ نے حضرت عثان کے زمانے میں موجو دہ ترکی کا تیس فیصد حصہ فنج کر لیا اور ماضی کی عظیم ایسٹر ن رومن ایمپائر جو کئی صدیوں سے ایشیا اور افریقہ پر اپنا قبضہ بر قرار رکھے ہوئے تھی، کے خاتمے میں کلیدی کر دار ادا کیا۔ آپ کے پ در پے حملوں کے نتیج میں قیصر روم، جو کبھی تین بر اعظموں پر حکومت کرتا تھا، اب محض موجودہ ترکی کے تھوڑ ہے سے تک محدود ہو کررہ گیا۔ یہی وجہ ہے کہ مشہور مغربی مصنف مائیکل ہارٹ نے جب تاریخ انسانی کی موثر ترین شخصیات کی فہرست تیار کے انسانی کی موثر ترین شخصیات کی فہرست تیار کی تو مسلمانوں میں سے اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت عمر کے بعد تیسرے نمبر پر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کو رکھا۔ 80

حضرت معاویہ نے تاریخ اسلامی کی پہلی بحری فوج تیار کی جس نے بحیرہ روم پر قیصر کے قبضے کو ختم کر دیا۔ آپ نے بحیرہ روم کے ساحلوں پر جہاز سازی کی عظیم صنعت قائم کی جس نے ابتدائی سالوں ہی میں عالم اسلام کو 1700 جنگی جہازوں سے مسلح کر دیا۔ اس سے دنیا کے اہم ترین سمندروں پر مسلمانوں کے غلبے کا جو آغاز ہوا، وہ گیارہ سوبرس تک قائم رہا۔ آپ نے جزیرہ قبر ص (Cyprus)، روڈس اہم ترین حصہ ہے۔ اس طرح یورپ میں مسلمانوں کے قدم پہلی مرتبہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ہی کے ذریعے پنتیجے۔ ان تمام علاقوں کا حسن انتظام ایسا تھا کہ جس کی مثال عالم اسلام کے دیگر مفتوحہ علاقوں میں نہیں ملتی ہے۔ آپ کے علاقوں میں بغاوتیں نہ ہونے کے برابر رہی ہیں جبکہ اس کے برعکس عراق، ایران، خراسان، مصر وغیرہ میں آئے دن بغاوتیں ہوتی رہی ہیں۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی یہ وہ خوبیاں ہیں، جن کا اعتراف مخالف وموافق سبجی کرتے ہیں۔

جیسا کہ ہم پچھلے ابواب میں بیان کر چکے ہیں کہ حضرت علی کے زمانے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہماایک خود مختار حکمران کے طور پر رہے لیکن آپ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے فضل اور کمالات کے معترف تھے۔ آپ کا اختلاف صرف یہ تھا کہ باغی تحریک کو قرار واقعی سزادی جائے یا پھر حضرت علی ، ان کے خلاف کاروائی میں حضرت معاویہ کے راستے میں حائل نہ ہوں۔ یہ سب تفصیلات آپ متعلقہ باب میں دیکھ سکتے ہیں۔ یہ حضرت علی کے بیٹے حسن رضی اللہ عنہما ہی تھے جنہوں نے حضرت معاویہ کی بیعت کر کے امت مسلمہ کو متحد کیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی وصیت کے سلسلے میں ہم وہ روایات بیان کر آئے ہیں، جن سے معلوم ہو تاہے کہ انہیں اس کی تلقین خود حضرت علی نے کی تھی۔

جب حضرت معاوبیر رضی اللہ عنہ خلیفہ بنے توانہوں نے رومن ایمیائرسے جہاد کاسلسلہ دوبارہ شروع کیا۔ اس وقت صور تحال میہ تھی

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Hart, Micheal H. *The 100. A Ranking of the Most Influential Persons in History.* P. 510. New York: Carol Publishing Group Edition (1993).

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ

کہ قیصر روم اپنی ترکی کی چھوٹی سی حکومت پر قانع نہ تھا اور ایشیا اور افریقہ میں اپنا اقتدار دوبارہ قائم کرناچا ہتا تھا۔ وہ کئی مرتبہ شام پر لشکر کشی کر چکا تھا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے رومیوں کے مقابلے کے لیے دوا فواج تیار کیں جو سر دی اور گرمی کی افواج کہلائیں۔ اگر آپ تاریخ طبری میں حضرت معاویہ کے دور کا مطالعہ کریں تو ہر سال کے آغاز میں طبری کھتے ہیں کہ اس سال فلاں نے سر دیوں کا جہاد کیا اور فلاں نے گرمیوں کا۔ حضرت معاویہ کی یلغاریں نہ صرف مغرب بلکہ مشرق میں بھی جاری رہیں۔ یہاں ہم ٹائم لائن کی صورت میں آپ کی جنگی مہمات کو بیان کر رہے ہیں:

| 27-28/648-649 | فتي قبر ص(Cyprus)                                             |
|---------------|---------------------------------------------------------------|
| 32/653        | قسطنطنيه (اشنبول)                                             |
| 33/653        | ا فطر نطبیہ ،ملطیہ اور روم کے بعض علا قول کی فتح              |
| 35/655        | ذی خشب کی مہم                                                 |
| 42/662        | سجتان (موجودہ افغانستان اور پاکستان میں مشتر ک علاقہ ) کی مہم |
| 43/663        | فخ سودًان<br>ماران                                            |
| 44/664        |                                                               |
| 45/665        | لیبیااور الجزائر کے بعض علا قوں کی فتح                        |
| 46/666        | صقلیه یا سسلی پر پہلا حملہ                                    |
| 50-51/670-671 | قسطنطینیه کی پہلی مہم                                         |
| 54/674        | فخ<br>خ بخارا                                                 |
| 54/674        | قسطنطنیه کی دوسری مهم                                         |
| 56/676        | فتح سمر قند                                                   |
| ·             |                                                               |

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ صرف جنگی پلاننگ اور کاروائیوں ہی میں ماہر نہ تھے بلکہ آپ انظامی اور علمی امور میں ایک غیر معمولی دماغ رکھتے تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جو ڈاک کا نظام قائم کیا تھا، اسے غیر معمولی ترقی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں حاصل ہوئی۔ یوں سمجھ لیجے کہ یہ اس دور کا ایک مواصلاتی انقلاب (Communication Revolution) تھا۔ اس نظام کی تفصیل یہ ہوئی۔ یوں سمجھ لیجے کہ یہ اس دور کا ایک مواصلاتی انقلاب (حالیہ پوسٹ مین تیز رفتار گھوڑے پر ڈاک لے کر دوڑ تا۔ ہے کہ مختلف شہر وں کے مابین ڈاک کی چوکیوں کا نیٹ ورک بنا دیا گیا۔ ایک پوسٹ مین تیز رفتار گھوڑے پر ڈاک لے کر دوڑ تا۔ گھوڑے پر ایک گھنٹی گلی ہوتی تھی جو اس کے دوڑ نے سے بحتی تھی۔ اس کی آواز س کر لوگ گھوڑے کو راستہ دے دیتے اور اسی آواز کو

عهد صحامه اور حدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

سن کر اگلی چوکی کا پوسٹ مین تیار رہتا۔ جیسے ہی پہلا پوسٹ مین وہاں پہنچتا، تواگلا پوسٹ مین اس سے ڈاک لے کر گھوڑے کو دوڑا دیتا۔

یہی سلسلہ تیسری، چوتھی اور اگلی چوکیوں پر جاری رہتا۔ اس طرح بہت کم وقت میں ایک شہر سے ڈاک دوسرے شہر پہنچ جاتی۔ ڈاک

ہی سے متعلق ایک اور محکمہ کی ایجاد حضرت معاویہ کاکار نامہ ہے اور وہ تھا خطوط کے لیے مہریں تیار کرنے اور ان پر لگانے کا محکمہ۔ آج

کے دور میں یہ بڑا غیر اہم گلتا ہے لیکن اسی کی بدولت نہایت اہم سرکاری خطوط اور دستاویزات میں جعل سازی کا خاتمہ ہوا۔

8 اس

ہے بقینی طور پر باغی تحریک کوبڑا نقصان ہوا ہو گاکیو نکہ وہ جعل سازی کے فن میں ید طولی رکھتے تھے۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی سلطنت کے استحکام میں اس کمیونی کیشن کے نظام سے غیر معمولی کر دار ادا کیا۔ آپ پڑھ چکے ہیں کہ گور نرزیاد بن ابی سفیان رضی اللہ عنہماکے انٹیلی جنس نظام کا یہ عالم تھا کہ افغانستان میں کسی کی رسی بھی چوری ہوتی توانہیں بھر ہ میں اس کا علم ہو جاتا۔ یہی وجہ ہے کہ ان پورے ہیں برس میں باغی تحریک کو سر اٹھانے کا موقع نہ مل سکا اور جب انہوں نے حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد بچھ سر اٹھایا تواسے بڑی آسانی سے کچل دیا گیا۔ اس کسمپرسی کے سبب باغیوں میں جو فرسٹریشن پیدا ہوئی، اسے انہوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلاف پر اپنگینڈ اکی شکل دے دی۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے نہ صرف سیاسی بلکہ علمی میدان میں بھی غیر معمولی پراجیکٹ شروع کیے۔ آپ کوسائنس سے خاص دلیے معمولی پراجیکٹ شروع کیے۔ آپ کوسائنس سے خاص دلیے ہے تھی۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے اہل یونان کی سائنس کی کتب کا خاص طور پر ترجمہ کروایا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ آپ کے اپنے خاندان میں ایک اتنا بڑا سائنسدان پیدا ہوا جس کی صلاحیت کالوہا اہل مغرب نے بھی مانا۔ آپ کے بوتے خالد بن بزید بن معاویہ کو خاندان میں ایک اتنا بڑا سائنسدان قرار دیا گیا ہے۔ کیسٹری اور میڈیسن (گویا بائیو کیسٹری) سے غیر معمولی شغف حاصل تھا اور انہیں مسلم دنیا کا پہلا کیمیائی سائنسدان قرار دیا گیا ہے۔ ان کے متعلق چند اہل علم کی آراء ہم یہال درج کررہے ہیں۔ ابن خلکان لکھتے ہیں:

ابوہاشم خالد بن یزید بن معاویہ بن ابی سفیان اموی۔ قریش میں فنی علوم میں سب سے مشہور تھے اور کیمسٹری اور طب کی صنعتوں میں ان کا کلام موجود ہے۔ وہ ان علوم میں بہت بڑے ماہر تھے اور ان کے علم اور ذہانت کا ثبوت ان کے رسائل ہیں۔ انہوں نے یہ علوم ایک راہب، مریانس راہب رومی سے حاصل کیے۔ ان کے تین رسائل ہیں جن میں سے ایک میں مریانس راہب کے ساتھ ان کامعاملہ بیان ہوا ہے کہ انہوں نے اس سے یہ علوم کیسے سکھے۔ 82

خالد کا به علمی پراجیک محض ان کا ذاتی رجحان ہی نہ تھابلکہ به اجتماعی نوعیت کی کاوش تھی۔ مشہور برطانوی ماہر طب ایڈورڈ براؤن لکھتے ہیں:

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات Page 433 of 507

<sup>81-4/1-133</sup>طبری-133

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>ابن خلكان (608-681/1212-1282) وفيات الاعيان شخصيت نمبر 212 ـ 2/224 \_ بيروت: دار الصادر ـ 608-681/1212-1282) وفيات الاعيان - شخصيت نمبر 212 ـ 2/224 \_ بيروت: دار الصادر ـ (ac. 22 Aug 2012)

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

دمثق کا جان (John of Damascus)، جن کالقب کر سوروس اور عربی نام منصور ہے، پر پہلے اموی خلیفہ معاویہ نے بہت سے احسانات کیے۔ عربوں میں یونانی دانش کے علم کی خواہش سب سے پہلے اموی شہز ادے، خالد بن یزید بن معاویہ کے ہاں پیدا ہوئی جنہیں کیمسٹری (Alchemy) کا جنون تھا۔ فہرست (ابن الندیم کی مشہور کتاب جس میں اس دور تک کی ہز اروں کتب کا تعارف موجو د ہے) کے مطابق، جو اس بارے میں ہماری معلومات کاسب سے قدیم اور سب سے بہتر ذریعہ ہم تک پہنچاہے، خالد نے یونانی فلسفیوں کو ملک مصرمیں اکٹھا کیا اور انہیں تھکم دیا کہ وہ اس مضمون کی بونانی اور مصری تصانیف کو عربی زبان میں ترجمہ کریں۔ فہرست کے مصنف کا کہناہے کہ اسلامی (تاریخ) میں بیہوہ پہلی کتابیں تھیں جو ا یک زبان سے دوسر ی میں ترجمہ ہو کر آئیں۔ اس شہزادے کے ساتھ مشہور کیمیا دان جابر بن حیان بھی کام کرتے تھے جو کہ قرون وسطی کے پورپ میں Geber کے نام سے مشہور ہیں۔ <sup>83</sup>

اس سے اندازہ ہو تاہے کہ مفتوحہ اقوام کے علوم کو سکھنے کی تحریک نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں تیزی اختیار کی۔ پھر ا نہی علوم کی بدولت اس دور کے مسلمانوں نے وہ بنیاد رکھی، جس پر بنوامیہ ، بنوعباس اور پھر سلطنت عثانیہ کی عالیثان عمارت 1200 سال تک کھٹری رہی۔

## حضرت معاويه كي رسول الله سے محبت كاكبياعالم تھا؟

ر سول الله صلی الله علیه وسلم سے حضرت معاویہ رضی الله عنه کوجومحبت تھی،اس کااندازہ اس بات سے کیا جاسکتا ہے کہ حضرت ابو در دا ر ضی الله عنه فرماتے ہیں: "میں نے نماز پڑھنے کے انداز میں کسی کور سول الله صلی الله علیه وسلم کے اتنامشابہ نہیں دیکھا، جتنا کہ معاوییہ 84"\_قتے\_

ر سول الله صلی الله علیه وسلم نے حضرت معاویہ رضی الله عنه کو ایک مرتبہ ایک قمیص پہننے کے لیے دی تھی۔ یہ قمیص آپ کے پاس محفوظ تھی۔ایک مرتبہ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تراشے ہوئے ناخن ایک شیشی میں محفوظ کر لیے تھے۔جب حضرت معاویہ کی جب وفات کا وقت قریب آیا تو آپ نے وصیت کی کہ اسی قمیص میں مجھے کفن دیا جائے اور مبارک ناخنوں کو ر گڑ کر میری آئکھوں اور منہ پر چھڑک دیاجائے۔اپنے ذاتی مال کے بارے میں انہوں نے وصیت کی کہ اس کا آدھاحصہ بیت المال میں جمع کروا دیا

# حضرت معاویہ کے بارے میں ان کے ہم عصروں کی رائے کیا تھی؟

یہاں ہم وہ چند آراء درج کررہے ہیں جن کا اظہار حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے معاصرین یاان کے قریبی لو گوں نے ان کے بارے

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 434 of 507

<sup>83</sup> Browne, Edward G. MB, FRCP. *Arabian Medicine*. P. 15. London: Cambride University Press (1921) http://archive.org/details/arabianmedicineb00browiala (ac. 12 Aug 2012)

<sup>84</sup> بيثى\_ مجمع الزوائد - كتاب المناقب، ماجاء في معاويه بن ابي سفيان - حديث 19520

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>طبر ی **-** 131-4/1

#### میں کیاہے:

1- ایک بار حضرت عمر کے سامنے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کی برائی کی گئی تو آپ نے فرمایا: " قریش کے اس جوان کی برائی مت کیا کریں جس کے سامنے غصہ کیا جائے تووہ ہنس پڑتا ہے (یعنی انتہا درجے کا حلیم اور بر دبارہے۔) جو کچھ اس کے پاس ہے، وہ اس سے اس کی مرضی کے بغیر حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ اگر اس کے سرکی چیز حاصل کرنا ہو تواس سے اس کے قد موں کے نیچے سے ہی حاصل کیا جاسکتا ہے۔

2۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہی نے فرمایا: "آپ لوگ قیصر و کسری اور ان کی سیاست اور حسن انتظام کی تعریف کرتے ہیں حالا نکہ خو د آپ میں معاویہ موجو دہیں۔"<sup>86</sup>

3۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ''لو گو! معاویہ کی گورنری کو ناپبند مت کرو۔اگر تم نے انہیں کھو دیا تو تم دیکھوگے کہ سر اپنے شانوں سے اس طرح کٹ کٹ کر گریں گے جیسے حنظل کا کچل اپنے درخت سے ٹوٹ ٹوٹ کر گرتا ہے۔''<sup>87</sup>

4۔ ایک فقہی مسکے میں حضرت معاویہ کاعمل ابن عباس رضی اللہ عنہم کے سامنے بیان ہوا تو آپ نے فرمایا: "بیٹے! جو پچھ معاویہ نے کیا، صبحے کیا کیو نکہ ہم میں معاویہ سے بڑھ کر کوئی عالم نہیں۔"<sup>88</sup>

5۔ ابن عباس ہی کا قول ہے: "میں نے معاویہ سے بڑھ کر حکومت کالا کُق کسی کونہ یایا۔"<sup>89</sup>

6۔ ابن عمر رضی الله عنهما فرماتے ہیں: " میں نے معاویہ سے بڑھ کر کسی شخص کو متحمل مزاج نہیں پایا۔ <sup>90</sup>

7۔ حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: "میں نے عثمان کے بعد کسی کو معاویہ سے بڑھ کر حق کا فیصلہ کرنے والا نہیں پایا۔"<sup>91</sup>

8۔ حضرت قبیصہ بن جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: "میں کوئی آدمی ایسانہیں دیکھاجو معاویہ سے بڑھ کر حلیم، ان سے بڑھ کر سیادت کا

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات Page 435 of 507

<sup>86</sup> الضاً-133

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> ابن الى شيبه - المصنف-14/38850 - ابن الى الحديد - شرح من الباغة - 12/40

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>ابن عساكر 59/161

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>ايضاً-59/165

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>ايضاً-59/177

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> الضاً - 59/161 - ابن كثير - 11/435

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

لا نُق، ان سے زیادہ باو قار، ان سے زیادہ نرم دل اور نیکی کے معاملے میں ان سے زیادہ کشادہ دل ہو۔"<sup>92</sup>

حلم وبر دباری (سیف کنٹرول) میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی ذات ضرب المثل بن گئی ہے۔ آپ خود اپنا اصول بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "جہاں میر اکوڑا کام دیتا ہے، وہاں میں تلوار کو کام میں نہیں لا تا۔ جہاں زبان کام دیتی ہے، وہاں کوڑا کام میں نہیں لا تا۔ جہاں زبان کام دیتی ہے، وہاں کوڑا کام میں نہیں لا تا۔ اگر میرے اور لوگوں کے در میان کچے دھاگے جیسا تعلق بھی ہو، تواسے ٹوٹے نہیں دیتا۔ جب لوگ تھینچے ہیں تو میں کھینچ لیتا ہوں۔ 93 ہوں اور جب وہڈ ھیل دیتے ہیں تو میں تھینچ لیتا ہوں۔ 93

## خلاصه باب

- حضرت معاویه رضی الله عنه کا دور خلافت راشده ہی کا تسلسل تھا جس میں آپ نے بہت سے عظیم کارنامے سر انجام دیتے ہوئے عالم اسلام کومتحد رکھا۔
  - باغیوں نے حضرت معاویہ پر جوالزامات عائد کیے ،ان کی کوئی حقیقت نہیں تھی اور آپ ان تمام تہتوں سے بری تھے۔
    - حضرت معاویہ نے باغی تحریک کو دبائے رکھااور آپ کے دور میں کوئی بڑا فتنہ وفساد ہیدانہ ہوسکا۔
- حضرت معاویہ نے لا کُق ترین لو گوں کو سر کاری عہدے دیے جنہوں نے افغانستان سے لے کرلیبیا تک کے علاقوں پر امن قائم رکھا۔ آپ نے رومن ایمپائر کو دوبارہ اٹھنے نہ دیااور اس کے زوال میں اہم ترین کر دار ادا کیا۔
  - حضرت معاویه رضی الله عنه کے ہم عصر صحابہ کی رائے ان کے بارے میں نہایت ہی مثبت تھی۔

#### اسائن منٹس

ا۔ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے اپنے مخضر دور خلافت میں کیااہم ترین کارنامہ انجام دیا؟ کیامسلمانوں کی پوری تاریخ میں ایسی کوئی اور مثال بھی ملتی ہے؟

۲۔ حضرت معاوبیرر ضی الله عنہ نے اپنے دور حکومت میں کیااہم ترین کارنامے انجام دیے؟

سر حضرت معاویہ کے زمانے میں باغی تحریک کے مختلف گروپوں کی سر گرمیوں اور ان کے مقابلے میں حکومت کے اقدامات پر ایک نوٹ ککھیے۔

عبد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات مجمد صحابہ اور جدید ذنمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>ابن عساكر **-** 191, 59/178

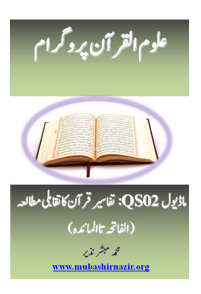
<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> اي**ضاً -**59/173

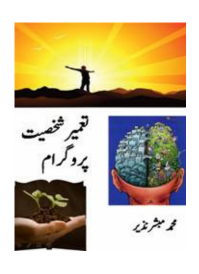
ہ۔ حضرت حسن، معاویہ ، زیاد بن ابی سفیان اور مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہم کی کر دار کشی کے اسباب کیا تھے؟

۵۔ تاریخی تنقید کے جواصول آپ نے پہلے دوابواب میں پڑھے ہیں،ان کے تحت حضرت معاویہ پرلگائے گئے الزامات کا تجزیہ کیجیے۔

۲۔ حضرت معاویہ کی ذات میں الیمی کیا خصوصیات تھیں، جن کی بدولت آپ ایک کامیاب حکمر ان بنے؟

کے مائیکل ہارٹ نے تاریخی انسانی کی 200 موٹر ترین شخصیات (Most Effective Personalities) میں مسلم تاریخ کی صرف تین شخصیات کا ذکر کیا ہے جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ، حضرت عمر اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما شامل ہیں۔ اس کتاب کو انٹر نیٹ سے ڈاؤن لوڈ کیجیے اور اس کا جائزہ لے کر بتاہیۓ کہ حضرت معاویہ کو اس فہرست میں شامل کرنے کے اسباب کیا تھے؟





عبد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

# باب7: دوسری خانه جنگی

## اس باب کا مقصد رہے کہ ہم سن ساٹھ کے عشرے کے بارے میں یہ جان سکیں کہ:

- سانحه کربلاکیونکرپیش آیا؟اس کے کیانتائج تھے؟
  - سانحہ کربلاکے بعد باغی تحریک پر کیا گزری؟
    - سانحه حره کے اسباب اور نتائج کیا تھے؟
- حضرت عبد الله بن زبیر رضی الله عنهما کی خلافت کے اہم واقعات کیا تھے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ دوسری خانہ جنگی سے متعلق اہم تاریخی سوالات کے جواب دے سکیں۔

عبد صحابه اور جديد ذ بمن ك شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد ایک بار پھر باغی تحریک نے سر اٹھایا۔ جب تک آپ بر سر اقتدار رہے، قاتلین عثان کی باغی تحریک کو سر اٹھانے کاموقع نہ مل سکا۔ جولوگ خاص کر حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے قاتل تھے، ان سب کو تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے کیفر کر دار تک پہنچادیا تھا۔ لیکن ان کے بقیہ ساتھی ابھی زندہ تھے اور اندر ہی اندر اب باغی تحریک کی اگلی نسل تیار ہو چکی تھی۔ ہم جانتے ہیں کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی شہادت 35/655 میں ہوئی تھی اور حضرت معاویہ کی وفات 60/680 میں۔ اب بچیس برس گزر چکے تھے اور پلول کے نیچے بہت ساپانی بہہ چکا تھا۔ جولوگ شہادت عثانی کے وقت بوڑ ھے تھے، وہ اب دنیا سے گزر کے تھے۔ اس وقت کے جوان اب بوڑ ھے ہو چکے تھے اور جولوگ اس وقت بچے تھے، اب وہ جوان ہو چکے تھے۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں باغی تحریک کھل کر سامنے نہ آسکی تھی اور ان کی سرگر میاں انڈر گراؤنڈ تھیں۔انہوں نے اس زمانے میں اپنی خفیہ سرگر میوں کے نتیج میں بعض ساتھی اکٹھے کر لیے تھے۔ جیسا کہ پچھلے باب میں ہم پڑھ چکے ہیں کہ 51/671 میں ججر بن عدی اور ان کے لیڈر شپ کاصفایا ہو گیا تاہم قرائن میں ججر بن عدی اور ان کے لیڈر شپ کاصفایا ہو گیا تاہم قرائن سے معلوم ہو تاہے کہ ان کی صف دوم کی قیادت محفوظ رہی اور ان لوگوں نے اندر ہی اندر اپنی تحریک کو دوبارہ کھڑا کر لیا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے فوراً بعدیہ باغی تحریک بیک دم ایکٹو ہو گئی اور اس نے اپنی سرگر میاں شروع کر دیں۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بعد ان کا بیٹا یزید حکمر ان بنااور اس کے چار سالہ دور (684-64/681-66) میں تین بڑے سانحے پیش آئے: شہادت حسین رضی اللہ عنہ ، واقعہ حرہ اور مکہ مکر مہ پر فوج کشی۔ ان تینوں واقعات کی وجہ سے بزید کو اس درجے میں بدنام کر دیا گیا کہ کم از کم ایران اور جنوبی ایشیامیں تو اس کا نام ہی گالی بن گیا۔ اس باب میں ہم افراط اور تفریط سے نچ کریہ جائزہ لینے کی کوشش کریں گے کہ ان واقعات وحوادث کی اصل صورت کیا تھی؟

یزید کے بعد دوافراد نے خلافت کا دعوی کیا۔ ان میں ایک حواری رسول حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کے بیٹے حضرت عبداللہ عنہ این جسم ۔ ابن زبیر رضی اللہ عنہا کی حکومت حجاز پر قائم ہوئی اور انہوں نے بالآخر عراق اورایران کو بھی اپنی حکومت کا حصہ بنالیا۔ مروان کی حکومت شام اور مصر پر قائم ہوئی۔ مروان کے بعد ان کے بیٹے عبدالملک کے دور میں بنو مروان کی حکومت شام اور مصر پر قائم ہوئی۔ مروان کے بعد ان کے بیٹے عبدالملک کے دور میں بنو مروان کی حکومت شہید ہوئے اور حکومت بھیلتی گئی اور ابن زبیر شہید ہوئے اور ایک بار پھرعالم اسلام عبدالملک بن مروان کی قیادت میں متحد ہو گیا۔

اس باب میں ان شاء اللہ ہم ان بارہ سالوں کا مطالعہ کریں گے جو کہ 693-73/681-61 پر محیط ہیں۔ چونکہ اس کے بعد عہد صحابہ کی سیاسی تاریخ کا آخری باب ہو گا۔ اس کے بعد آخری باب میں ہیں تاریخ کا آخری باب ہو گا۔ اس کے بعد آخری باب میں ہم عہد صحابہ کی سیاسی تاریخ سے متعلق عمومی نوعیت کے سوالات کا جائزہ لیس گے۔

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات Page 439 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

# سانحه كربلا

سانحہ کربلا، مسلمانوں کی تاریخ کا ایک نہایت ہی سنگین واقعہ ہے۔ اس واقع میں نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے ساتھیوں کو مظلومانہ انداز میں شہید کیا گیا اور اس کے بعد امت مسلمہ میں افتر اق وانتثار پیدا ہوا۔ اس واقعے سے متعلق بہت سے سوالات ہیں جو تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں پیدا ہوتے ہیں۔ اس سیشن میں ہم مختلف سوالات کا جائزہ لینے کی کوشش کریں گے: حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے اقدام کی اصل نوعیت کیا تھی؟ سانحہ کربلاکسے وقوع پذیر ہوا؟ سانحہ کربلاکا ذمہ دار کون تھا؟ سانحہ کربلاک کیا تائج امت مسلمہ کی تاریخ پر مرتب ہوئے؟ دیگر صحابہ نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے ساتھ شمولیت اختیار کیوں نہ کی؟ یزید نے قاتلین حسین کو سزاکیوں نہ دی؟ شہادت عثان کی نسبت شہادت حسین پر زور کیوں دیا گیا؟ وغیرہ وغیرہ۔

# حضرت حسین کے اقدام کی اصل نوعیت کیاتھی؟

حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے اقدام کے بارے میں مسلمانوں کے اندر تین نقطہ ہائے نظریائے جاتے ہیں:

1۔ ایک اقلیت کا نظریہ یہ ہے کہ خلافت صرف حضرت علی رضی اللہ عنہ اور ان کی اولاد کاحق تھا۔ چونکہ یزیدنے اس پر غاصبانہ قبضہ کیا تھا، اس وجہ سے حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنے حق کے حصول کے لیے اس کے خلاف علم بغاوت بلند کیا اور اس راہ میں جام شہادت نوش کیا۔

2۔ دوسری اقلیت کا نظریہ بیہ ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی حیثیت معاذ اللہ ایک باغی کی سی تھی۔ چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث میں تھی۔ چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث میں تھی ہے کہ جب ایک خلیفہ کی بیعت ہو جائے تو پھر اس کے خلاف دعوی کرنے والے کو قتل کر دو۔ اس وجہ سے یزیدی افواج نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو شہید کرکے ایک جائز اقدام کیا۔

3۔ امت کی اکثریت کا نقطہ نظریہ ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے کوئی بغاوت نہیں کی تھی اور آپ کی شہادت ایک مظلومانہ شہادت ہے۔

پہلا نقطہ نظر کچھ مذہبی دلائل کی بنیاد پر قائم ہے۔ اس کتاب کا اسکوپ چونکہ صرف تاریخ ہے، اس وجہ سے اس نقطہ نظر پر تبصرہ کی گنجائش اس کتاب میں نہیں ہے۔ ہم نے تقابلی مطالعہ پروگرام کے ماڈیول CS01 میں تفصیل سے اس ضمن میں فریقین کے نقطہ نظر کو ان کے دلائل کے ساتھ نقل کر دیا ہے۔ جو حضرات مطالعہ کرناچاہیں، وہ وہاں کرسکتے ہیں۔

دوسرے نقطہ نظر پر ہم یہاں گفتگو کرناچاہیں گے کیونکہ احادیث کے بارے میں تو کوئی اختلاف نہیں ہے لیکن تاریخی اعتبارے یہ دیکھنا ضروری ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کاموقف کیا تھا۔ پہلے ہم احادیث نقل کرتے ہیں:

عر فجہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جب آپ لوگ ایک شخص (کی حکومت) پر متفق ہوں اور کوئی

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

آکر آپ کے اتحاد کو توڑنے کی کوشش کرے یا آپ کی اجماعیت میں تفرقہ پیدا کرے تواہے قتل کر دیجیے۔"

ابوسعید خدری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: "اگر (بیک وقت) دوخلفاء کی بیعت کی جائے تو بعد والے کو قتل کر دو۔"

ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "آپ پر ایسے امر اء مسلط ہوں گے جن کی برائی کو آپ لوگ پہچان ہجی لیس گے اور بعض اعمال کی برائی کو سبچھ نہیں پائیں گے۔ جس نے ان کے اعمال بد کو پہچان لیا، وہ بری الذمہ ہو گیا۔ جونہ پہچان سکا، وہ بھی مخفوظ رہالیکن جو ان امور پر خوش ہوا اور اس نے تابعد اری کی (وہ دنیاو آخرت میں ناکام ہوا۔) صحابہ نے عرض کیا: "کیا ہم ایسے حکمر انوں سے جنگ نہ کریں؟" فرمایا: "نہیں۔ جب تک وہ نماز اداکرتے رہیں۔" <sup>1</sup>

ان احادیث سے واضح ہے کہ اگر مسلمانوں پر ایسے لوگ مسلط ہو جائیں، جن کا کر دار قابل تعریف نہ ہو تو ان کے خلاف اس وقت تک بغاوت نہ کریں جب تک کہ وہ اسلام پر قائم رہیں اور اس کی علامت کے طور پر نماز اداکر نے سے انکار نہ کریں۔ بغاوت کرنے سے منع کرنے کی حکمت یہ ہے کہ بغاوت کی صورت میں ان حکمر انوں کا ظلم بہت پھیل جائے گا۔

ہمارے نزدیک حضرت حسین رضی اللہ عنہ پر ان احادیث کا اطلاق ایک بہت بڑی جسارت ہے۔ اسی باب میں آگے چل کرہم اس کی وضاحت کریں گے کہ حضرت حسین نے نہ تو بغاوت کی، نہ ہی مسلمانوں کی اجتماعیت کو توڑنے کی کوشش کی اور نہ ہی ایک خلیفہ کی موجود گی میں اپنی خلافت کا دعوی کیا۔ اس وجہ سے آپ کو باغی قرار دے کر آپ کی مظلومانہ شہادت کو ناجائز قرار دینا، ایک بہت بڑا الزام ہے۔ اس کی تفصیل ہم اگلے سیکشنز میں بیان کریں گے۔

## سانحه كربلا كي روايات كس حد تك مستند بين؟

سانحہ کربلا کے موضوع پر بے شار کتب لکھی جاچکی ہیں۔ محرم الحرام میں بہت سے واعظ اور ذاکرین رورو کر سانحہ کربلا کی داستان پچھ اس طریقے سے سناتے ہیں جیسے وہ اس واقعے کے چشم دید گواہ ہوں اور انہوں نے اس سانحے کو با قاعدہ ریکارڈ کیا ہو۔ تاریخ میں اس واقعے سے متعلق جیسا جھوٹ گھڑا گیا ہے، شاید ہی کسی اور واقعے سے متعلق گھڑا گیا ہو۔

عجیب بات میہ ہے کہ اولین کتب تاریخ میں اس واقعے کو صرف ایک شخص نے پوری تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے اور اس کا نام ہے ابو مختف لوط بن کیجی۔ ان سے بالعموم جو صاحب روایت کرتے ہیں، ان کا نام ہشام کلبی ہے۔ ان دونوں راویوں سے ہمارااس کتاب میں پرانا تعلق ہے اور ہم جانتے ہیں کہ یہ دونوں نہایت ہی متعصب مورخ ہیں اور مخصوص صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں سخت بخض رکھتے ہیں۔ تاریخ طبری میں سوائے چند ایک کے، سانحہ کر بلاکی تقریباً سبھی روایات انہی دونوں سے مروی ہیں۔ ان دونوں

العلى مسلم، كتاب الإماره - حديث 1854-1852

راویوں کا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور دیگر صحابہ سے بغض اتنا نمایاں ہے کہ انہوں نے ان روایات میں بھی جگہ جگہ اس بغض کو داخل کر دیاہے۔

تاریخ کا بیہ مسلمہ اصول ہے کہ کسی شخص یا واقعے کے بارے میں اس سے متعصب راوی کی روایت کو قبول نہ کیا جائے۔ اس وجہ سے مناسب یہی رہے گا کہ ہم ابو مختف اور ہشام کلبی کی روایات سے اجتناب کریں۔ ان دونوں کے علاوہ ایک اور نا قابل اعتماد مورخ محمد بن عمر الواقدی کی بعض روایتیں سانحہ کر بلاسے متعلق ہیں، جن کے بارے میں بھی ہمیں معلوم ہے کہ وہ ہر جھوٹی سچی بات کو ملا کر ایک کہانی بناتے ہیں اور پھر بغیر کسی سند کے بیان کر دیتے ہیں۔ کبھی وہ سند بھی بیان کر دیتے ہیں جو بالعموم مکمل نہیں ہوتی ہے۔ یہاں ہم تاریخ کی اولین کتب تاریخ میں سانحہ کر بلاکی روایات سے متعلق کچھ اعداد و شار پیش کررہے ہیں۔

| بقيه روايات | نا قابل اعتماد راویوں کے نام اور ان کی بیان کر دہ<br>روایات           | نا قابل اعتماد<br>روایات کی تعداد | کربلاسے متعلق<br>کل روایات | تاریخ کی کتاب                       |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----------------------------|-------------------------------------|
| -           | واقدى،ابومخنف اور كلبى: 1                                             | 1                                 | 1                          | ואט שבע (845-230/784) (168-230/784) |
| 25          | واقد ی، ابو مخنف، عباد بن عوام، حصین بن عبد<br>الرحمن اور بیثم بن عدی | 14                                | 39                         | بلادری (d. 279/893)                 |
| 9           | ابو مخنف اور ہشام کلبی: 113۔واقدی: 7                                  | 120                               | 129                        | طبري (224-310/838-922)              |
| 7           | 25                                                                    | 25                                | 32                         | مجموعه                              |

تاریخ طبری کے بارے میں آپ دیکھ سکتے ہیں کہ 129 روایات کابڑا حصہ ابو مخنف، ہشام کلبی اور واقدی سے مروی ہے۔ طبری سے پہلے کے مور خین میں ابن سعد (30/845) ہیں جو کہ ہیں تو واقدی کے شاگر و ، لیکن بذات خو د ایک قابل اعتاد مورخ ہیں۔ ان کے بارے میں محد ثین کا میہ اصول ہم بیان کر چکے ہیں کہ ان کی وہ روایات، جو وہ واقدی کے علاوہ کسی اور سے روایت کرتے ہیں، پر اعتاد کیا باسکتا ہے بشر طیکہ ان کے راوی قابل اعتاد ہوں۔ ابن سعد نے سانحہ کر بلا کے واقعات سے متعلق 23 روایات اپنی کتاب میں درج کی ہیں، لیکن ان میں سے ایک روایت وہ ہے جو انہوں نے مختلف اسناد کو ملا کر پورے واقعہ کو ایک طویل کہانی کی صورت میں بیان کی ہے۔ ہیں، لیکن ان میں سے ایک روایت وہ ہے جو انہوں نے مختلف اسناد کو ملا کر پورے واقعہ کو ایک طویل کہانی کی صورت میں بیان کی ہے۔ بقیہ 22 چھوٹی چھوٹی چھوٹی چھوٹی روایت کو نقل کرنے کے بعد وہ رجع الحدیث إلی الأول (اب ہم پہلے بیان کی طرف واپس پیلٹے ہیں) کے الفاظ لکھ کر اس طویل روایت کو بیان کرنا شر وع کر دیتے ہیں۔ یہ روایت کے احدیث الی الأول (اب ہم پہلے بیان کی طرف واپس پیلٹے ہیں) کے الفاظ لکھ کر اس طویل روایت کی بیان کرنا شر وع کر دیتے ہیں۔ یہ روایت 25 صفحات پر پھیلی ہوئی ہے جبکہ بھیہ 6-5 صفحات پر بھید 26 روایت بی اساد کو انہوں نے پچھ اس طرح نقل کیا ہے:

أخبرنا محمد بن عمر (الواقدي)، قال: حدثنا ابن أبي ذئب، قال: حدثني عبدالله بن عمير مولى أم الفضل أخبرنا عبدالله بن محمد بن عمر بن على، عن أبيه

عبد صحابه اور حدید ذبمن کے شبہات Page 442 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

أخبرنا يحيى بن سعيد بن دينار السعدي، عن أبيه

وحدثني عبدالرحمن بن أبي الزناد، عن أبي وجزة السعدي، عن على بن حسين.

قال: وغير هؤلاء أيضا قد حدثني. قال محمد بن سعد: وأخبرنا علي بن محمد، عن يحيي بن إسماعيل بن أبي مهاجر، عن أبيه.

وعن (أبو مخنف) لوط بن يحيي الغامدي، عن محمد بن نشر الهمداني، وغيره.

وعن محمد بن الحجاج، عن عبدالملك بن عمير.

وعن هارون بن عيسي، عن يونس بن أبي إسحاق، عن أبيه.

وعن يحيي بن زكريا بن أبي زائدة، عن مجالد، عن الشعبي.

قال ابن سعد: وغير هؤلاء أيضا قد حدثني في هذا الحديث بطائفة فكتبف جوامع حديثهم في مقتم الحسين رحمة الله عليه ورضوانه وصلوته وبركاته. قالوا:

ابن سعد نے کہا: ان اسناد کے علاوہ بھی اس روایت کو (راویوں کے) ایک گروہ نے مجھ سے بیان کیا۔ میں نے حضرت حسین رحمۃ الله علیہ ورضوانہ وصلوتہ وبر کانہ کی شہادت سے متعلق ان سب کی روایتوں کو اکٹھا کر کے لکھ لیاہے۔ان لو گوں نے بیان کیا:۔۔۔۔²

ابن سعد نے اس طویل روایت میں یہ نہیں بتایا کہ روایت کا کون ساحصہ کس راوی نے بیان کیا ہے بلکہ انہوں نے اسے ایک مسلسل قصے کی صورت میں بیان کر دیا ہے۔ اب ہمیں یہ معلوم نہیں ہو سکتا ہے کہ تقریباً 25-25 صفحات پر پھیلی ہوئی اس روایت کا کون ساحصہ قابل اعتماد راویوں نے۔ اس وجہ سے ان کی پوری روایت کی حیثیت مشکوک ہو جاتی ہے۔ ابن سعد کی بیان کر دہ تفصیلات کا موازنہ اگر طبری میں بیان کر دہ ابو مخنف ، ہشام کلبی اور واقدی کی روایتوں سے کیا جائے تو ان میں مما ثلت پائی جاتی ہے جس سے اندازہ ہو تاہے کہ ابن سعد نے بھی زیادہ تر تفصیلات انہی تین راویوں سے اخذ کی ہیں۔

اب آیئے تیسرے مورخ احمد بن یکی بلاذری (d. 279/893) کی طرف۔ انہوں نے سانحہ کر بلا کے ضمن میں 39روائیس بیان کی ہیں جو کہ مکتبہ دار الفکر والے ور ژن کی جلد 3 میں صفحہ 426۔ 363 پر پھیلی ہوئی ہیں۔ ان میں سے 14 الیں روائیس ہیں جو نہایت ہی نا قابل اعتاد راویوں سے مروی ہیں۔ ان میں ابو مخنف لوط بن یکی (4654)، عباد بن عوام (2651)، عوانہ بن حکم (4372)، حصین بن عبد الرحمن راویوں سے مروی ہیں۔ ان میں ابو مخنف لوط بن یکی (4654)، عباد بن عوام (2651)، عوانہ بن حکم (4372)، حصین بن عبد الرحمن (1795) اور ہیٹم بن عدی (6546) شامل ہیں۔ یہ سب کے سب راوی ضعیف اور نا قابل اعتاد ہیں۔ <sup>3</sup> ان میں لوط بن یکی اور عباد بن عوام اسی باغی پارٹی سے تعلق رکھتے تھے جو مسلسل بغاو تیں اٹھاتی رہی۔ عوانہ بن حکم ، ہشام کلبی کے استاذ تھے۔ ہیٹم بن عدی کو محد ثین نے کہ کذاب قرار دیا ہے۔ حصین بن عبد الرحمن اگر چیہ قابل اعتاد تھے مگر ان کا حافظہ کمزور تھا اور وہ روایات کو خلط ملط کر دیا کرتے تھے۔

عبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ابن سعد \_ طبقات الكبرى \_ 422-6/421

<sup>3</sup> زہبی۔ سیر الاعلام النبلا۔ راویوں کے نمبر کے مطابق دیکھا جاسکتا ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

آپ ذہبی کے مشہور انسائیکلوپیڈیا''سیر الاعلام النبلاء" میں متعلقہ نمبر پر ان سب کے حالات کا جائزہ لے سکتے ہیں۔ اگر ان راویوں کی بیان کر دہ روایتوں کو چھوڑ دیا جائے تواس طرح سے بقیہ 25روایتیں بچق ہیں جن سے ہم واقعے کی حقیقت کا کچھ اندازہ لگاسکتے ہیں۔ آٹھویں صدی کے مشہور مورخ ابن کثیر نے بھی ابو مخنف وغیرہ کی ان روایتوں کو اپنی کتاب البدایہ والنہایہ میں درج کیا ہے اور اس کے بعد لکھا ہے:

اہل تشیج اور روافض نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بارے میں بہت ساجھوٹ اور جھوٹی خبریں گھڑی ہیں۔ جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے، اس کا ابعض حصہ محل نظر ہے۔ اگر ابن جریر (طبری) وغیرہ حفاظ اور ائمہ نے اس کا ذکر نہ کیا ہو تا تو میں اسے بیان نہ کر تا۔ اس کا اکثر حصہ ابو مخنف لوط بن یجی کی روایت سے ہے جو کہ شیعہ تھا اور ائمہ کے نزدیک واقعات بیان کرنے میں ضعیف (نا قابل اعتاد) ہے۔ لیکن چو نکہ وہ اخباری اور (خبروں کا) محفوظ کرنے والا ہے اور اس کے پاس الیمی چیزیں ہیں جو اس کے علاوہ کسی اور کے پاس نہیں ہیں، اس وجہ سے اس کے بعد کے کثیر مصنفین نے اس پر کڑی تقید کی ہے۔ اللہ بہتر جانتا ہے۔ 4

اب سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ اگر ان نا قابل اعتاد مور خین کی روایتوں کو جھوڑ دیا جائے توسانحہ کر بلاسے متعلق ہمیں کچھ زیادہ معلوم نہ ہوسکے گا۔ یہ ایک ایسامسکلہ ہے، جس کا کوئی حل نہیں ہے تاہم دوصور تیں ایسی ہیں جن پر احتیاط سے عمل کیا جائے تو ہم کسی حد تک درست معلومات تک پہنچ سکتے ہیں۔

- ایک صورت توبہ ہے کہ ان دونوں کی روایتوں کو چیوڑ کر دیگر روایات پر غور کیا جائے۔ اس سے جتنی معلومات حاصل ہوں، ان پر اکتفاکر کے بقیہ معاملات کو حسن ظن پر چیوڑ دیا جائے۔ ہمارے نز دیک یہی صیح طرز عمل ہے۔
- دوسری صورت میہ ہے کہ ان نا قابل اعتماد مور خین کی روایات میں جہاں جہاں صحابہ کرام سے بغض ظاہر ہو تاہو، اسے جھوڑ کر بقیہ معاملات میں ان کی باتوں کو پوری احتیاط سے قبول کیا جائے اور ان کی کسی ایسی بات کو قبول نہ کیا جائے جس میں ان کا تعصب جھلکتا ہو اور انہوں نے واقعات کو جذباتی انداز میں ایسے بیان کیا ہو کہ اس دور کے مسلمانوں کی نہایت ہی بھیانک تصویر سامنے آئے۔

#### حضرت حسین نے کوفیہ کاسفر کیوں کیا؟

طبری، بلاذری اور ابن سعد کی روایتیں اس بات پر متفق ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں کوفیہ کی باغی تحریک زیر زمین چلی گئی تھی۔ انہوں نے حضرت حسن اور معاویہ رضی اللہ عنہما کے اتحاد کو دل سے قبول نہ کیا تھا چنانچہ بیہ لوگ حضرت حسن کو ترغیب دلاتے رہتے تھے کہ وہ صلح کے معاہدے کو توڑ کر حضرت معاویہ سے دوبارہ جنگ شروع کریں۔ حضرت حسن انہیں جھڑ ک

عهد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ابن کثیر 17/577،ار دوتر جمه: 8/259

دیتے تو بیہ آکر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو اپنے نقطہ نظر پر قائل کرنے کی کوشش کرتے۔ آپ نے بھی حضرت معاویہ کے زمانے میں ان کی کوئی بات قبول نہ کی اور اپنی بیعت پر قائم رہے۔

جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی اور یزید نے اقتدار سنجالا تو گور نر مدینہ ولید بن عتبہ بن ابی سفیان نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو بلا کر انہیں یہ خبر سنائی اور ان سے بیعت طلب کی۔ حضرت حسین نے فرمایا: "اناللہ واناالیہ راجعون۔اللہ تعالی معاویہ پر رحمت فرمائے اور آپ کے اجر میں اضافہ کرے۔ بیعت کا جو سوال آپ نے کیا ہے تو میں پوشیدہ طور پر بیعت کرنے والا نہیں ہوں۔ میں سمجھتا ہوں کہ آپ کو بھی مجھ سے پوشیدہ بیعت نہیں لینی چاہیے بلکہ اعلانیہ لوگوں کے سامنے بیعت لینی چاہیے۔" ولیدنے اس بات کو قبول کیا تو حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جب آپ سب لوگوں سے بیعت لیں گے توان کے ساتھ مجھ سے بھی لے لیجے گا۔" ولید ایک عافیت پیند آدمی شھے اور جھڑے جدال کو پیند نہ کرتے تھے،اس وجہ سے انہوں نے آپ کو جانے کی اجازت دے دی۔ 5

ابو مخنف نے حضرت حسین کے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما سے متعلق دو متضاد الفاظ نقل کیے ہیں۔ ایک میں انہیں اس امت کا فرعون قرار دیا گیاہے اور دوسرے میں آپ کے لیے رحمت کی دعا کی گئی ہے۔ اس کا اندازہ ہم خود لگا سکتے ہیں کہ کون سی بات حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے شایان شان ہے۔

اس کے بعد حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنے اہل خانہ کے ساتھ مدینہ سے مکہ کاسفر کیا۔ آپ کے بھائیوں میں سے حضرت محمد بن حنفیہ رحمہ اللہ نے اس موقع پر آپ کوجورائے دی،وہ ابومخنف نے یوں نقل کی ہے:

بھائی جان! تمام مخلوق میں آپ سے بڑھ کر مجھے کوئی محبوب نہیں ہے اور آپ سے بڑھ کر دنیا میں کسی کے لیے بھی خیر خواہی کا کلمہ میرے منہ سے نہ نکلے گا۔ آپ اپنے لوگوں کے ساتھ بزید بن معاویہ سے اور سب شہر ول سے جہاں تک ہو سکے، الگ رہے۔ اپنے قاصدوں کولوگوں کے پاس بھیجے اور ان کے سامنے اپنی دعوت پیش بیجے۔ اگر وہ آپ کی بیعت کر لیں تو اس پر اللہ کا شکر بیجے اور اگر لوگ آپ کے علاوہ کسی اور پر متفق ہو جو جائیں تو اس سے آپ کے دین اور عقل میں اللہ کوئی کی نہ فرمائے گا اور آپ کے احتر ام اور فضل میں بھی کوئی کی واقع نہ ہو گی۔ مجھے خطرہ ہے کہ آپ (بالخصوص عراق کے) ان شہر ول میں سے کسی شہر میں داخل ہوں۔ لوگوں کا ایک گر وہ آپ کے پاس آجائے، پھر ان میں اختلاف پڑ جائے اور دو سراگر وہ آپ کے پاس آجائے، پھر ان میں اختلاف پڑ جائے اور دو سراگر وہ آپ کے خالف آ کھڑ اہو۔ کشت وخون کی نوبت آجائے تو سب سے پہلے آپ کی طرف بر چھیوں کارخ ہو جائے اور آپ جسے اہلی وعیال تباہی میں مبتلا ہوں۔

حضرت حسین نے پوچھا: "بھائی! پھر میں کہاں جاؤں؟" محمد نے عرض کیا: "آپ مکہ چلے جائیے۔ وہاں اطمینان حاصل ہو جائے تو ٹھیک ورنہ پھر ریکتانوں اور پہاڑوں میں چلے جائیے۔ ایک مقام کو چھوڑ کر دوسرے پر منتقل ہو جائیے۔ دیکھتے رہیے کہ اونٹ کس طرف بیٹھتا ہے۔ اس وقت

51216 1 11 111 140

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> طبری-4/1-140-بلاذری-5/316-

آپرائے قائم کرتے ہوئے تمام امور کوبراہ راست دیکھیے اور جوبات عقل کے تقاضوں پر پورااترے، اسے اختیار کر لیجے۔ اس سے بڑھ کر مشکل کاسامناکسی صورت میں نہ ہوگا کہ معاملات کو ٹیڑھے رخ ابی اور محبت کاسامناکسی صورت میں نہ ہوگا کہ معاملات کو ٹیڑھے رخ ابی اور محبت کی بات کہی ہے۔ امید یہی ہے کہ آپ کی رائے درست اور موافق ہوگی۔ 6

واقدی کی روایت کے مطابق حضرت حسین کے علاوہ ابن زبیر رضی اللہ عنہم بھی مدینہ سے نکل آئے تھے۔ راستے میں ان کی ملا قات ابن عباس اور ابن عمر رضی اللہ عنہم سے ہوئی۔ یہ پوچھنے گئے: "کیا خبر ہے۔" انہوں نے جواب دیا: "معاویہ فوت ہو گئے اور یزید کی بیعت کی جار ہی ہے۔" ابن عمر نے ان دونوں سے کہا: "آپ دونوں اللہ سے ڈریے اور مسلمانوں کی اجتماعیت سے علیحدہ نہ ہوں۔" پھر ابن عمر مدینہ چلے آئے اور وہیں تھہرے رہے۔ کچھ دن انتظار کیا اور جب تمام شہر وں کی بیعت کا حال انہیں معلوم ہو اتو ولید بن عتبہ کے پاس آگر انہوں نے بھی بیعت کرلی اور ابن عباس رضی اللہ عنہمانے بھی۔ <sup>7</sup>

اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا کوئی ارادہ بغاوت کانہ تھا۔ آپ کو یزید کی ولی عہدی پر اس وجہ سے شرح صدر نہیں تھا کہ اس سے کہیں ملوکیت کی راہ ہموار نہ ہو جائے اور باپ کے بعد بیٹے کی ولی عہدی کا سلسلہ ہمیشہ کے لیے چل نہ نکلے۔ آپ بیہ چاہتے تھے کہ یزید کے ساتھ مذاکرات کر کے بیہ دروازہ بند کر دیا جائے۔ جب کوفیوں نے آپ کو خطوط لکھے تو آپ کو یہ راہ نظر آئی کہ کوفہ جاکران لوگوں کی مددسے ایک پریشر گروپ بنائیں تا کہ یزید کے ساتھ مذاکرات میں آسانی ہو۔ یہ معاملہ پورانہ ہوسکا اور راستے ہی میں سانحہ کر بلا پیش آگیا۔ اس بات کی تائید خودا بو مخنف کی اس روایت سے ہوتی ہے جو انہوں نے سانحہ کر بلا کے بعد یزید سے متعلق نقل کی ہے:

قال أبو محنف، عن الحارث بن كعب، عن فاطمة بنت علي: (سانحه كربلاكے بعد) يزيد ضح وشام كھانے كے وقت على بن حسين كو بھى بلا لياكر تا تھا۔۔۔۔ جب ان لوگوں نے روانہ ہونے كا ارادہ كيا تو يزيد نے على بن حسين كو بلا بھيجا اور ان سے كہا: "الله مر جانہ كے بيٹے (ابن زياد) پر لعنت كرے۔ والله اگر حسين ميرے پاس آتے، تو مجھ سے جو مطالبه كرتے، بيں وہى كرتا۔ ان كو ہلاك ہونے سے جس طرح ممكن ہو تا بچا ليتا خواہ اس كے ليے ميرى اولاد ميں سے كوئى مارا جاتا۔ ليكن الله كو يہى منظور تھا، جو آپ نے ديكھا۔ آپ كو جس چيز كی ضرورت ہو، جھے بتا سے اور ميرے ياس كھے كر بھيج دیجے۔ پھريزيدنے سب كو كپڑے دیے اور اس قافلے (كے ليڈروں) كوان لوگوں كے بارے ميں خاص تاكيدكى۔ 8

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا ارادہ کچھ مطالبات یزید کے سامنے پیش کرنے کا تھا، نہ کہ بغاوت کرنے کا۔ تاریخ طبری میں ایک ایسی روایت ملتی ہے جو ہشام کلبی، ابو مخنف اور واقدی تینوں کی سندسے خالی ہے۔ ہم یہی روایت یہاں درج کر

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 446 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ايضاً -4/1-142 بلاذري 5/317-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>الضاً **4**/1-144

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>الضاً - 237-1/1

رہے ہیں۔ اس کے راوی عمار بن معاویہ الد ہنی(d. 133/750) ہیں جو کہ اہل تشیع میں سے اعتدال پیند گروہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ <sup>9</sup> انہوں نے بیہ روایت حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے بوتے محمہ با قرر حمہ اللہ سے نقل کی ہے۔

حدثني زكرياء بن يحيى الضرير، قال: حدثنا أحمد بن جناب المصيصي - ويكنى أبا الوليد - قال: حدثنا حالد بن يزيد بن أسد بن عبد الله القسري، قال: حدثنا عمار الدهني: عمار الدهني: عمار الدهني كتم بين كه مين في الوجعفر (محمد باقر) سے عرض كيا: "مجھے حسين كى شهادت كاواقعه اس طرح تفصيل سے سائے كه مجھے محسوس ہوكہ گوياكہ ميں وہاں خود موجود ہوں۔" انہوں نے فرمايا۔

جب معاویہ فوت ہوئے تو ولید بن عتبہ بن ابی سفیان مدینہ کے گور نر تھے۔ انہوں نے حسین کو بیعت لینے کے لیے پیغام بھیجا۔ انہوں نے فرمایا:
"مجھے کچھ مہلت دیجے۔" ولید نے ان کے ساتھ نرمی کا معاملہ کیا اور انہیں مہلت دی۔ اب آپ نکل کر مکہ تشریف لے گئے۔ وہاں اہل کو فہ
(کے کچھ لوگ) اور ان کے قاصدیہ پیغام لے کر آئے کہ ہم لوگ آپ پر بھر وسہ کیے بیٹھے ہیں اور نماز جمعہ میں کو فہ کے گور نر کے ساتھ شریک نہیں ہوتے۔ آپ ہمارے پاس آجائے۔ اس زمانہ میں نعمان بن بشیر کو فہ کے گور نر تھے۔ حسین نے اپنے چپازاد بھائی مسلم بن عقیل کو بلوایا اور ان سے کہا: "آپ کو فہ روانہ ہو جائے اور یہ دیکھیے کہ یہ لوگ مجھے کیا لکھ رہے ہیں۔ اگر وہ بچ ککھ رہے ہیں تو پھر میں ان کی طرف چلا جاؤں؟"

مسلم وہاں سے روانہ ہو کر مدینہ میں آئے اور یہاں سے دوراہبر وں کو ساتھ لے کر کوفہ کی جانب روانہ ہوئے۔ دونوں راہبر صحر اکی طرف سے چلے۔ راستے میں ان میں سے ایک پیاس کے مارے فوت ہو گیا۔ مسلم نے حسین کو لکھا: "اس سفر سے مجھے معاف رکھے۔" حسین نے یہی لکھا کہ آپ کوفہ جائے۔ مسلم آگے بڑھے اور آخر کار کوفہ پہنچ گئے۔ یہاں انہوں نے ایک شخص ، جس کا نام ابن عوسجہ تھا، کے گھر قیام کیا۔ ان کے آئے کی شہرت اہل کوفہ میں پھیل گئی اور لوگ آ آگر بیعت کرنے لگے۔ بارہ ہز ار آد میوں نے ان کی بیعت کی۔

یزید کے ساتھیوں میں سے ایک شخص نے کھڑے ہو کر (گورنر کوفہ) نعمان بن بشیر سے کہا: "یا تو آپ کمزور ہیں یا پھر کمزور بنتے ہیں۔ شہر میں فساد پھیل رہاہے (اور آپ کچھ نہیں کرتے۔) نعمان نے فرمایا: "اگر اللہ کی اطاعت میں میں کمزور سمجھا جاؤں تو یہ اس سے بہتر ہے کہ اللہ کی نافرمانی میں صاحب قوت کہلاؤں۔ میں ایسا شخص نہیں ہوں کہ جس بات پر اللہ نے پر دہ ڈال رکھا ہے، اس کا پر دہ فاش کروں۔" اس شخص نے ان کی کہ بات پر ید کو لکھ بھیجی۔

یزید نے اپنے ایک آزاد کر دہ غلام کو بلایا، جس کانام سرجون تھااور وہ اس سے مشورہ کیا کرتا تھا۔ اس نے سرجون کو ساری بات بتلائی۔ اس نے کہا:
"اگر معاویہ زندہ ہوتے تو کیا آپ ان کی بات مان لیتے؟" یزید نے کہا: "ہاں۔" اس نے کہا: "پھر میری بات مانے ۔ کوفہ کے لیے (موجودہ گور نربھرہ) عبیداللہ بن زیاد سے بہتر کوئی شخص نہیں ہے۔ اس کو وہاں کی حکومت دے دیجے۔" اس سے پہلے یزید، ابن زیاد سے ناراض تھااور اسے بھر ہی گور نری سے بھی معزول کرناچا ہتا تھا۔ اس نے اسے لکھ بھیجا: "میں آپ سے خوش ہوں۔ میں نے بھرہ کے ساتھ کوفہ کی گور نری بھی آپ کے سپر دکی۔" ساتھ ہی بہ بھی لکھا کہ مسلم بن عقیل کا پہتے چلا ہے اور وہ ہاتھ آ جائیں تو انہیں بھی قتل کر دیجے۔

عبد صحابہ اور جدیدذ ہمن کے شبہات عبد صحابہ اور جدیدذ ہمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>فر ہبی۔ میز ان الاعتدال 5/206۔ راوی نمبر 6011

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

عبیداللہ جب کو فہ میں آیاتو مسلم (بن عقیل) ابھی جس گھر میں سے، اسے چھوڑ کر ہانی بن عروہ مرادی کے گھر میں چلے آئے۔ انہوں نے حسین بن علی کو لکھے بھیجا کہ بارہ ہزار کوفیوں نے بیعت کرلی ہے، آپ ضرور تشریف لے آئے۔ ادھر عبیداللہ نے کو فہ کے سرکردہ لوگوں سے پوچھا:
"سب لوگوں کے ساتھ ہانی بن عروہ میرے پاس کیوں نہیں آئے ہیں۔" یہ سن کر محمد بن اشعث اپنی برادری کے لوگوں کے ساتھ ہانی کے پاس آئے تو کیاد کیصتے ہیں کہ وہ دروازے کے باہر ہی کھڑے ہیں۔ انہوں نے ان سے کہا: "گور نرنے ابھی آپ کا ذکر کیاہے اور کہاہے کہ انہوں نے آئے میں بہت دیر کر دی ہے۔ آپ کو ان کے پاس جانا چا ہے۔" یہ لوگ اسی طرح اصر ارکرتے رہے، آخر ہانی سوار ہو کر ان لوگوں کے ساتھ عبید اللہ کے پاس چلے آئے۔ اس وقت قاضی شرح مجمی وہیں موجود سے۔ ہانی کو دیکھ کرعبید اللہ نے شرح سے کہا: "لیجے! آنے والا اپنے پاؤں پر عبید اللہ کے پاس چلے آئے۔ اس وقت قاضی شرح مجمی وہیں موجود سے۔ ہانی کو دیکھ کرعبید اللہ نے شرح سے کہا: "مجھے کیا معلوم؟"

عبیداللہ نے اپنے غلام کو، جو درہم لے کر گیا تھا، بلایا۔ جب وہ ہانی کے سامنے آیا تو یہ اسے دیکھ کر حیران رہ گئے۔ کہنے گئے: "گور نرکا اللہ بھلا کرے۔ واللہ! مسلم کو میں نے اپنے گھر میں نہیں بلایا، وہ خود سے آئے اور میری ذمہ داری بن گئے۔" عبیداللہ نے کہا: "انہیں میرے پاس لاؤ۔" وہ بولے: "واللہ! اگر وہ میرے پاؤں کے نیچے بھی چھپے ہوتے تو میں وہاں سے قدم نہ سرکا تا۔" عبیداللہ نے حکم دیا کہ اسے میرے قریب لاؤ۔ جب وہ لوگ ہانی کو اس کے قریب لے گئے تو اس نے ان پر ایسی ضرب لگائی کہ ان کی ہٹری ٹوٹ گئی۔ ہانی نے ایک سپاہی کی تلوار کی طرف ہاتھ بڑھایا کہ اسے میان سے نکالیس لیکن لوگوں نے انہیں روک دیا۔ عبیداللہ نے کہا: "تمہارا قتل اب اللہ نے حلال کر دیا ہے۔" ہیہ کہ کر قید کا حکم دیا اور محل ہی کی ایک طرف واپس آئے ہیں۔)
حکم دیا اور محل ہی کی ایک طرف واپس آئے ہیں۔)

ہانی اسی حالت میں تھے کہ یہ خبر (ان کے) قبیلہ مذرج کو پہنچ گئ۔ ابن زیاد کے محل کے دروازے پر ایک شور سابلند ہوا۔وہ سن کر پوچھنے لگا کہ یہ
کیا معاملہ ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ مذرج کے لوگ ہیں۔ ابن زیاد نے شر تے سے کہا: "آپ ان لوگوں کے پاس جائے اور انہیں بتائے کہ میں کچھ
بات چیت کے لیے ہانی کو صرف قید کیا ہے۔" اس نے اپنے آزاد کر دہ غلاموں میں سے ایک کو جاسوسی کے لیے بھیجا کہ دیکھ کر آؤ کہ شر تے کیا

عبد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ مسلم تاريخ

بات کرتے ہیں؟ شرح کا گزرہانی کی طرف سے ہوا توہانی نے کہا: "شرح؟ اللہ سے ڈریے۔ یہ شخص مجھے قتل کرناچا ہتا ہے۔" شرح کے محل کے دروازے پر کھڑے ہو کر کہا: "انہیں نقصان پہنچنے کا اندیشہ نہیں ہے۔ گور نرنے بس کچھ بات چیت کے لیے انہیں روک رکھا ہے۔" سب لوگ کہنے گئے: "شرح سجے کہہ رہے ہیں۔ تمہارے سردار کو نقصان پہنچنے کا اندیشہ نہیں ہے۔" یہ سن کر سبھی لوگ بکھر گئے۔

دوسری طرف مسلم (بن عقیل) کوجب یہ خبر ملی توانہوں نے اپنے شعار (خاص کوڈورڈز) کا اعلان کروادیا اور اہل کوفہ میں سے چار ہزار آد می ان کے پاس جمع ہو گئے۔ اب مسلم نے فوج کے مقد مہ (اگلے جھے) کو آگے بڑھایا، میمنہ و میسرہ (دایاں اور بایاں بازو) کو درست کیا اور خود قلب (در میانہ جھہ) میں آگر عبیداللہ کارخ کیا۔ ادھر عبیداللہ نے اہل کوفہ کے سرکر دہ لوگوں کو بلاکر اپنے خاص محل میں جمع کیا۔ مسلم جب محل کے دروازے پر پہنچ تو تمام سردار محل پر چڑھ کر اپنے اپنے برادری والوں کے سامنے آئے اور انہیں سمجھا بجھاکر واپس کرنے لگے۔ اب لوگ مسلم کی پاس سے سرکنے لگے۔ شام ہونے تک پانچ سو آدمی رہ گئے۔ جب رات کا اندھر ایھیلا تو وہ بھی ساتھ چھوڑ کر چلے گئے۔ مسلم اکیلے گلیوں میں گھومتے ہوئے ایک مکان کے دروازہ پر بیٹے گئے۔ ایک عورت نکلی تو اس سے پانی مانگا۔ اس نے پانی لاکر پلایا اور پھر اندر چلی گئی۔ پچھ دیر کے بعد وہ پھر نکلی تو دیکھا کہ وہ بیٹے ہوئے ہیں۔ کہنے گئی: "اللہ کے بندے! آپ کا بیٹھنا تو مجھے مشکوک لگتا ہے، آپ یہاں سے اٹھ جائے۔" انہوں نے کہا: "امیں مسلم بن عقیل ہوں۔ کیا مجھے بناہ مل سکتی ہے؟" عورت نے کہا: "اندر آجا ہے۔ جگہ ہے۔"

اس عورت کابیٹا محمد بن اشعث کے ساتھیوں میں سے تھا۔ اسے جب علم ہوا تواس نے ابن اشعث کو حال سنایا اور اس نے جا کر عبید اللہ کو خبر کی۔
عبید اللہ نے اپنے پولیس چیف عمرو بن حریث مخزومی کو روانہ کیا اور ابن اشعث کے بیٹے عبد الرحمٰن کو ساتھ کر دیا۔ مسلم کو خبر ہوئی کہ گھر کو
سپاہیوں نے گھیر لیا ہے۔ انہوں نے تلوار اٹھالی اور باہر آکر لڑنا شروع کر دیا۔ عبد الرحمٰن نے کہا: "آپ کے لیے امان ہے۔" انہوں نے اس کے
ہاتھ میں اپناہا تھ دے دیا اور وہ انہیں لے کر عبید اللہ کے پاس آیا۔ عبید اللہ کے حکم سے محل کی حصت پر انہیں لے گئے اور انہیں قتل کر کے ان
کی لاش لوگوں کے سامنے چھینک دی۔ پھر اس کے حکم سے لوگ ہانی کو گھییٹ کرلے گئے اور سولی پر لؤکادیا۔ 10

(اس کے بعد طبری نے ابو مختف کی طویل روایتیں بیان کی ہیں اور پھر عمار الد ہنی کی روایت کا سلسلہ دوبارہ شروع کیا ہے۔)

## اس بیان سے واقعے کی صورت یہ نکلی ہے:

1۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے جب گورنر مدینہ نے یزید کی بیعت کا مطالبہ کیا تو انہوں نے مہلت طلب کی اور اس مہلت میں وہ مدینہ سے نکل کرمکہ آیہنیجے۔

2۔ جیسے ہی آپ مکہ پنچے تواہل کوفہ کاوفد آپ کے پاس آیااور انہوں نے بہت سے خطوط لکھ کر آپ کو کوفہ آنے کی دعوت دی۔ کوفہ میں اس وقت انار کی کی سی صورت پیداہو گئی تھی اور وہ باغی تحریک، جسے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے دبادیا تھا، دوبارہ کھڑی ہور ہی تھی۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>طبری۔ 150 4/1-147 to

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

3۔ آپ نے اپنے چیازاد بھائی مسلم بن عقیل رحمہ اللّٰہ کو بھیجا کہ وہ کو فیہ جا کر حالات کا جائزہ لیں۔ انہوں نے وہاں جا کر بیعت لینا شر وع کر دی۔اس دوران کو فیہ پر عبیداللہ بن زیاد نے اپنااقتدار مستحکم کر لیا۔ مسلم بن عقیل نے ایک فوج تیار کی اور گورنر کے محل کا محاصر ہ کر لیالیکن چند ہی گھنٹوں میں بیہ فوج تنز بتر ہوگئی اور مسلم بن عقیل کو چھوڑ گئی۔ابن زیاد نے انہیں گر فتار کر واکے قتل کر دیا۔

اس روایت کی تفصیلات کو درست مان لیا جائے اور بیہ فرض کر لیا جائے کہ کسی راوی نے حضرت محمد با قر رحمہ اللہ کے بیان میں اپنی جانب سے کچھ نہیں ملایاہو گاتومعلوم ہو تاہے کہ اقدامات کی ابتداباغی تحریک کی جانب سے ہوئی تھی جنہوں نے گورنر کے محل پر حملہ کا قدام کیا۔ حضرت مسلم بن عقیل رحمہ اللہ ان باغیوں کی باتوں میں آگئے اور انہوں نے قبل از وقت اقدام کر ڈالا۔ باغی توجائے ہی یہ تھے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خاندان سے کوئی "شہید" انہیں ملے جس کے نام کو لے کر وہ اپنی تحریک میں زورپیدا کریں۔ اس وجہ سے وہ عین موقع پر حضرت مسلم کاساتھ چھوڑ گئے۔

دوسری طرف ابن زیاد نے ضرورت سے زیادہ سخت ری ایکشن ظاہر کیا اور انہیں قتل کروا دیا۔ پھر اس نے ہانی بن عروہ کو بھی نہایت اذیت ناک طریقے سے سولی دی۔ اس کا پیرعمل ایک طرف ظلم تھااور دوسری طرف اس کے جذباتی بین کو ظاہر کر تا ہے۔ اگر وہ اس موقع پر اینے والد زیاد بن ابی سفیان رحمہ اللہ کی حکمت و دانش سے کام لیتا اور معاملات کو نرمی سے سلجھا تا تو بعد کے سانحات پیش نہ

مسلم بن عقبل رحمہ اللہ نے اس موقع پر ابن اشعث، جو کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے برادر نسبتی تھے، کے ہاتھ ایک پیغام حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے نام بھیجاجو طبری نے ابومخنف کے حوالے سے نقل کیاہے:

اے اللہ کے بندے! میں سمجھتا ہوں کہ تم مجھے امان تو نہیں دلا سکو گے۔اتناسلوک کیامیرے ساتھ کروگے کہ اپنے کسی آدمی کومیری طرف سے حسین کے پاس بھیج دو۔ وہ آج کل ہی میں تم لو گوں کے پاس آنے کوروانہ ہوچکے ہوں گے اور ان کے اہل بیت بھی ان کے ساتھ ہوں گے۔ تم جو میری بے تابی دیکھ رہے ہو، محض اسی سبب سے ہے۔ میری طرف سے بدپیغام ان تک پہنچا دینا کہ: مسلم نے مجھے آپ کے پاس جیجا ہے۔ وہ گر فتار ہو چکے ہیں۔ یہ نہیں چاہتے کہ آپ یہال آئیں اور قتل کیے جائیں۔ آپ اہل بیت کو لے کرپلٹ جائے، کوفیوں کے دھوکے میں نہ آئے۔ یہ وہی اوگ ہیں، جن سے چھ کارایانے کے لیے آپ کے والد فوت ہو جانے اور قتل ہو جانے کی تمنار کھتے تھے۔ اہل کو فدنے آپ سے بھی جھوٹ بولے اور مجھ سے بھی جھوٹ بولے۔ میری رائے کو جھٹلایئے گانہیں۔<sup>11</sup>

ابو مخنف کی اس گھر کی گواہی ہے معلوم ہو تاہے کہ کو فیہ کی باغی تحریک کے مقاصد کیا تھے۔

Page 450 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہمن کے شبہات

<sup>11</sup> الضأ- 4/1-168

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### حضرت حسین عراق روانه کیونکر ہوئے؟

حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے جب مکہ میں قیام کیا تو یہاں کے گور نر عمرو بن سعید سے جو حضرت سعید بن عاص رحمہ اللہ کے بیٹے سے۔ انہوں نے حضرت حسین سے کوئی بدسلو کی نہ کی بلکہ نر می کابر تاؤکیے رکھا۔ اس دوران اہل کو فہ کی باغی تحریک نے آپ کی جانب خطوط کی بھر مار کر دی اور اپنے وفود ان کی جانب بھیجے اور کہا کہ ہم لوگوں نے گور نر حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہما کے بیچھے نماز پڑھنا چھوڑ دی ہے اور آپ بس جلد از جلد یہاں تشریف لے آئے۔ حضرت حسین کاجو خطا ابو مختف نے نقل کیا ہے ، اس میں ایسی کوئی بات نہیں ہے جس سے یہ اندازہ ہو تاہو کہ آپ کو فہ بغاوت کے لیے تشریف لے جارہے تھے۔ خط کے الفاظ یہ ہیں:

بسم اللہ الرحمن الرحیم ۔ حسین بن علی کی طرف سے اہل ایمان اور مسلمانوں کی جماعت کے نام۔ ہائی اور سعید آپ لوگوں کے خطوط لے کر میں آئے۔ جو کچھ آپ لوگوں نے لکھا ہے کہ "ہماری میرے پاس آئے۔ آپ کے قاصدوں میں سے یہ دونوں افراد سب سے آخر میں آئے۔ جو کچھ آپ لوگوں نے لکھا ہے کہ کہا ہے کہ "ہماری راہنمائی کرنے والا کوئی نہیں ہے، آپ آئے۔ شاید اللہ آپ کے سبب ہمیں حق وہدایت پر اکٹھا کر دے۔ " میں نے اپنے بچازاد بھائی، جن پر مجھے اعتاد ہے اور وہ میرے اہل خانہ میں سے ہیں، کو آپ کے پاس روانہ کیا ہے۔ میں نے ان سے کہہ دیا ہے کہ آپ لوگوں کا حال اور سب کی رائے وہ مجھے لکھے بھیجیں۔ اگر ان کی تحریر سے بھی یہی بات ثابت ہو گئی کہ آپ کی جماعت کے لوگ اور صاحبان عقل و فضل آپ میں سے اس بات پر منفق الرائے ہیں، جس امر کے لیے آپ کے قاصد میر سے پاس آئے ہیں، اور جو مضامین آپ کے خطوط میں میں نے پڑھے ہیں تو میں انشاء اللہ منفق الرائے ہیں، جس امر کے لیے آپ کے قاصد میر سے پاس آئے ہیں، اور جو مضامین آپ کے خطوط میں میں نے پڑھے ہیں تو میں انشاء اللہ منفق الرائے ہیں، جس امر کے لیے آپ کے قاصد میر سے پاس آئے ہیں، اور جو مضامین آپ کے خطوط میں میں نے پڑھے ہیں تو میں انشاء اللہ کی ذات پر توکل رکے۔ والسلام۔ 12

اس خطسے معلوم ہو تاہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا کوئی ارادہ بغاوت کانہ تھا بلکہ آپ صرف اصلاح احوال چاہتے تھے۔ آپ سے متعلق بیربد گمانی کرنا کہ آپ کو فیہ جاکر مسلمانوں میں انتشار پیدا کرناچاہتے تھے، بالکل غلط ہے۔

## حضرت حسین کی روانگی کے بارے میں مخلصین کا موقف کیا تھا؟

اس کے بعد حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے عراق روانگی کا ارادہ کیا تو آپ کے مخلص دوستوں اور رشتے داروں نے آپ کو نہایت ہی اچھے اور مخلصانہ مشورے دیے۔ یہ مشورے ابو مخنف کے حوالے سے طبری نے بھی درج کیے ہیں اور بلاذری نے دیگر راویوں کے حوالے سے انہیں درج کیا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہاجو رشتے میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے چھاتھے، مگر عمر میں ان سے پچھ ہی بڑے تھے کے بارے میں طبری نے بیان کیا ہے:

عبدالله بن عباس نے حسین کی روانگی کاسناتوان کے پاس آئے اور کہنے لگے: "بھائی! لو گول میں یہ بات مشہور ہو گئی ہے کہ آپ عراق کی طرف روانہ ہونے لگے ہیں۔ مجھے تو بتاد بجھے کہ آپ کا ارادہ کیا ہے؟" انہول نے کہا: "انشاء الله انہی دو دن میں روانگی کا ارادہ ہے۔" انہول نے کہا:

Page 451 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> طبری **-** 151-4/1

"میں آپ کو اللہ کا واسطہ دیتا ہوں، ایسانہ کیجے۔ اللہ آپ پر رحمت فرمائے، مجھے یہ تو بتا ہے کہ کیا آپ ان لوگوں میں جارہے ہیں جنہوں نے اپنے حاکم کو قتل کرکے اپنے شہر وں کی ایڈ منسٹریشن سنجال لی ہے اور اپنے دشمن کو نکال باہر کیا ہے؟ اگر وہ ایسا کر چکے ہیں تو پھر چلے جائے۔ اگر ان پر حاکم مسلط ہیں اور اس کے عہدہ دار شہر وں سے خراج وصول کر رہے ہیں اور پھر بھی یہ آپ کو بلارہے ہیں تو یہ محض آپ کو جنگ چھیٹر نے کے لیے بلارہے ہیں۔ مجھے خوف ہے کہ یہ لوگ آپ کو دھو کہ دیں گے، آپ کو جھٹلائیں گے، آپ کی مخالفت کریں گے، آپ کا ساتھ چھوڑ دیں گے اور اگر آپ سے چھے ہے گئے تو پھر میکا لوگ آپ کے خلاف انتہائی سخت حملہ کر دیں گے۔ "حسین نے جو اب دیا: "میں اللہ سے خیر کا طالب ہوں اور دیکھتا ہوں کہ کیا ہو تاہے؟"

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما، حضرت علی رضی اللہ عنہ کے زمانے میں جب بھرہ کے گور نرتھے توباغی تحریک کے سرکر دہ لوگوں کو نہایت قریب سے دیکھے تھے۔ انہیں اندازہ تھا کہ یہ باغی حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو محض اپنے مقاصد کے لیے استعال کرناچاہتے ہیں، اس وجہ سے انہوں نے نہایت ہی شدومد سے آپ کو عراق جانے سے روکا۔ اس کے برعکس حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا خیال تھا کہ آپ وہاں جاکر حالات کی اصلاح کر سکتے ہیں۔ اسی دن شام یا اگلے دن صبح ابن عباس پھر آئے اور کہنے لگے:

"بھائی! میں برداشت کرناچا ہتا ہوں گر مجھے صبر نہیں آتا۔ مجھے اس راستے میں آپ کی ہلاکت اور تباہی کا اندیشہ ہے۔ اہل عراق (کی باغی تحریک) دراصل دغاباز لوگ ہیں۔ ان کے پاس ہر گزنہ جائے۔ اس شہر میں تھہرے رہیے کہ آپ اہل تجازے سردار ہیں۔ اگر اہل عراق آپ کو بلاتے ہیں قوانہیں لکھے کہ اپنے دشمن سے پہلے اپنا چیچا چھڑ ائیں۔ اس کے بعد آپ ان کے پاس چلے آئیں گے۔ اگر آپ کو یہ بات منظور نہیں ہے تو یمن کی طرف چلے جائے۔ وہاں قلعے ہیں، پہاڑ ہیں اور ایک و سیچا ملک ہے۔ آپ کے والد کے ساتھی وہاں موجود ہیں۔ آپ سب سے الگ تھلگ رہ کر ان سے خطو کتاب کیچے اور قاصد ہیسچے۔ اس طریقہ سے مجھے امید ہے کہ جو بات آپ چاہتے ہیں، امن وعافیت کے ساتھ آپ کو حاصل ہو جائے گی۔ "حضرت حسین نے جو اب دیا: "بھائی! واللہ میں جانتا ہوں کہ آپ خیر خواہ اور شفق ہیں۔ لیکن میں تو اب روائی کا مصم ارادہ کر چکا ہوں۔ "
این عباس ہولے: "اگر جانا ہی تھم اتو خوا تین اور پچوں کو ساتھ نہ لے جائے۔ واللہ! مجھے ڈر ہے کہ کہیں حضرت عثمان کی طرح آپ بھی اپنی خوا تین اور بچوں کے سامنے قبل نہ کر دیے جائیں۔ "

ابو مخنف کو چونکہ حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہماسے خاص بغض ہے، اس وجہ سے اس نے ان کی الیبی تصویر پیش کی ہے کہ وہ چاہتے تھے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ جلد از جلد مکہ سے چلے جائیں۔ لیکن ان کی اپنی ایک روایت میں اس کے خلاف بات نظر آتی ہے جو اس نے عبداللہ بن سلیم اور مذری بن مشمعل سے روایت کی ہے۔ وہ کہتے ہیں:

ہم لوگ کوفہ سے جج کے لیے نکلے اور مکہ پہنچ۔ آٹھ ذی الحجہ کو ہم حرم شریف میں داخل ہوئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ حضرت حسین اور عبداللہ بن زبیر دن چڑھنے کے وقت حجر اسود اور خانہ کعبہ کے دروازے کے پاس کھڑے ہیں۔ ہم ان کے قریب ہو گئے۔ ہم نے ابن زبیر کو حسین سے کہتے

4/1 176 [• 11]

عهد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات معمد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> اليضاً -4/1-176

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

سنا: "اگر آپ چاہیں تو یہاں مقیم رہیں اور اس معاملے کی قیادت سنجال لیجے۔ ہم آپ کے مدد گار اور خیر خواہ ہوں گے اور آپ کی بیعت کر لیس گے۔ "حسین نے جواب دیا: "میں نے اپنے والدسے یہ بات سنی ہے کہ ایک دنبہ مکہ کی حرمت کو حلال کر دے گا۔ میں وہ دنبہ نہیں بننا چاہتا ہوں۔ " اس پر ابن زبیر نے کہا: "اچھا آپ یہاں رہے اور حکومت میرے حوالے کر دیجے۔ میں آپ کی ہر بات مانوں گا اور کوئی بات آپ کی مرضی کے خلاف نہ ہوگی۔ "حسین نے کہا: "مجھے یہ بھی منظور نہیں۔ " پھر یہ دونوں حضرات چیکے چیکے باتیں کرتے رہے کہ ظہر کا وقت ہوگیا اور لوگ منی کی طرف چلے۔ حسین نے کہا: "مجھے یہ بھی منظور نہیں۔ " پھر یہ دونوں حضرات چیکے چیکے باتیں کرتے رہے کہ ظہر کا وقت ہوگیا اور لوگ منی کی طرف چلے۔ حسین نے کہا کوف کیا ، میان مقاو مروہ کی سعی کی ، بال کتر وائے اور عمرہ کا احرام کھول دیا۔ پھر آپ کوفہ کی جانب

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت ابن زبیر ، حضرت حسین رضی اللہ عنہم سے کتنے مخلص تھے۔ حضرت حسین ابھی مقام تنعیم تک پہنچے سے کہ ان کی ملا قات فرز دق شاعر سے ہوئی جو کہ عراق سے آرہے تھے۔ انہوں نے بھی آپ کو جانے سے روکا اور کہا: "لوگوں کے دل آپ کے ساتھ اور تلواریں بنوامیہ کے ساتھ ہیں۔" اس کے بعد حضرت حسین کے کزن عبد اللہ بن جعفر رضی اللہ عنہم نے انہیں ایک خط لکھا اور اسے اپنے بیٹوں عون اور محمد کے ہاتھ بھیجا۔ اس خط میں لکھا تھا:

"میں آپ کواللہ کاواسطہ دے کر کہتا ہوں کہ میر اخط دیکھتے ہی واپس چلے آئے۔ مجھے ڈر ہے کہ آپ جہاں جارہے ہیں، وہاں آپ ہلاک نہ ہو جائیں اور اہل ہیت کو تباہ نہ کر دیا جائے۔ اگر آپ کو قتل کر دیا گیا تو دنیا میں اندھیرا ہو جائے گا۔ اہل ہدایت کے راہنما اور اہل ایمان کا سہارا آپ ہی کی ذات ہے۔ روائلی میں جلدی نہ تیجھے، اس خط کے پیچھے میں بھی آر ہاہوں۔ والسلام۔"

عبداللہ بن جعفر، (گورنر مکہ) عمر و بن سعید کے پاس گئے اور ان سے کہا: "حسین کے لیے ایک خط لکھیے، اس میں انہیں امان دینے اور ان کے ساتھ اچھاسلوک اور احسان کرنے کا وعدہ ہو۔ انہیں لکھیے کہ وہ واپس چلے آئیں۔ شاید انہیں آپ کے خط سے اطمینان ہو جائے اور وہ راستے سے واپس آ جائیں۔" عمر و بن سعید نے کہا: "جو آپ کا جی چا ہیے، لکھ کر میر ہے پاس لے آئے، میں اس پر مہر لگا دوں گا۔" عبداللہ بن جعفر خط لکھ کر عمر و کے پاس لے آئے اور کہا: "اس پر مہر لگا کر اپنے بھائی کی بن سعید کے ہاتھ روانہ کیجیے۔ کی کے جانے سے انہیں اطمینان ہو جائے اور وہ سمجھے لیں گے کہ جو آپ نے لکھا ہے، دل سے لکھا ہے۔" عمر و نے ایسا ہی کیا۔ یہ خط لے کریجی اور ابن جعفر دونوں حضرت حسین کے پاس پنچے۔

میکھے لیں گے کہ جو آپ نے لکھا ہے، دل سے لکھا ہے۔" عمر و نے ایسا ہی کیا۔ یہ خط لے کریکی اور ابن جعفر دونوں حضرت حسین کے پاس پنچے۔

میکھے لیں گے کہ جو آپ نے لکھا ہے، دل سے لکھا ہے۔" عمر و نے ایسا ہی کیا۔ یہ خط لے کریکی اور ابن جعفر دونوں حضرت حسین کے پاس پنچے۔

میکھی نے انہیں خط دیا اور دونوں نے واپسی پر بھر پور اصر ار کیا۔ 1

خود الومخنف کی روایات سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ پہلے گور نر مدینہ اور پھر گور نر مکہ ، جو دونوں بنوامیہ سے تعلق رکھتے تھے، نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے کوئی بدسلو کی نہ کی تھی اور بیہ لوگ آپ کا بہت احترام کرتے تھے۔ عمر و بن سعید سے جیسے حضرت عبداللہ بن جعفر رضی اللہ عنہمانے خط ککھوالیا، اس سے اندازہ ہو تاہے کہ بیہ لوگ حضرت حسین کی کتنی قدر کرتے تھے۔ مروان بن

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

4/1-1/9

Page 453 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> اي**ضاً ـ** 4/1-177

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> اليضاً - 4/1-179

حکم، جن کے بارے میں یہ مشہور کر دیا گیاہے کہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بغض رکھتے تھے اور ان کے خلاف سب وشتم کرتے تھے، نے گور نرع راق ابن زیاد کوایک خط لکھا جس کا مضمون یہ تھا:

مروان نے ابن زیاد کو یہ خط بھیجا۔ اما بعد: آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ حسین بن علی آپ کی طرف آرہے ہیں۔ وہ سیدہ فاطمہ کے بیٹے ہیں جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیٹی ہیں۔ خدا کی قشم! حسین سے زیادہ کوئی شخص بھی ہمیں محبوب نہیں ہے۔ خبر دار! عنیض وغضب میں آکر کوئی اسافعل نہ کر بیٹھنا کہ اس کا مداوانہ ہو سکے اور عام لوگ اسے رہتی دنیا تک بھلانہ سکیں۔ والسلام۔ 16

عمر و بن سعید بن عاص اور مر وان بن حکم کے ان خطوط سے معلوم ہو تاہے کہ بنوامیہ اور آل علی میں د شمنی کی داستانیں، محض داستانیں ہی ہیں اور بنوامیہ کو بھی حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کی اولا د سے ویسی ہی محبت تھی جیسی ہمیں ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنے ان مخلص رشتے داروں کی بات کیوں نہ مانی اور اہل کو فہ کے باغیوں پر اعتبار کرکے وہاں کیوں چلے گئے؟ او پر بیان کر دہ خط کو پڑھنے سے اس کی جو وجہ سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہے کہ آپ کا کوئی ارادہ بغاوت بر پاکر نے کانہ تھا بلکہ آپ ان باغیوں کو کنٹر ول کرکے حکومت وقت کے معاملات کی اصلاح کرنا چاہتے تھے۔ حکومت کے رویے سے بھی ظاہر یہی تھا کہ یہ لوگ حضرت حسین کا احترام کر رہے تھے۔ اس سے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو بھی یہی امید ہوگی کہ آپ کے خلاف کوئی سخت اقدام نہ کیا جائے گا۔ حقیقت یہ ہے کہ ایسا ہی ہوتا مگر باغیوں نے یہ نوبت آنے سے پہلے ہی کوفہ میں اقدام بغاوت کر دیا اور پھر مسلم بن عقیل کو چھوڑ کر خود غائب ہو گئے۔ گور نر کوفہ ابن زیاد نے بھی اپن عجلت پہندی میں نہایت ہی ظالمانہ انداز میں دیا اور پھر مسلم بن عقیل کو چھوڑ کر خود غائب ہو گئے۔ گور نر کوفہ ابن زیاد نے بھی اپن عجلت پہندی میں نہایت ہی ظالمانہ انداز میں انہیں شہید کر دیا جس سے حالات گڑتے ہے گے۔

#### سانحہ کربلامیں کیاواقعات پیش آئے؟

اس کے بعد حضرت حسین رضی اللہ عنہ کوفہ کی جانب چلے۔اس کے بعد کے واقعات طبری نے عمار الدہنی کے حوالے سے پچھ یوں نقل کیے ہیں:

حسین بن علی کو مسلم بن عقیل کا خط پہنچاتو آپ وہاں سے روانہ ہو کر ابھی اس مقام تک پہنچ تھے جہاں سے قاد سیہ تین میل کے فاصلے پر تھا (لیعنی ابھی کو فہ سے اسی نوے کلو میٹر دور تھے) کہ حربن یزید تمہی سے ملا قات ہوئی۔ حرنے پوچھا: "آپ کہاں جارہے ہیں؟ فرمایا: " اسی شہر (کو فہ ) جانے کا ارادہ ہے۔" حرف کیا: "واپس چلے جائے۔ وہاں آپ کے لیے خیر کی کوئی امید نہیں ہے۔" یہ سن کر حسین نے واپس جانے کا ارادہ کیا۔ مسلم کے سبھی بھائی آپ کے ساتھ تھے، انہوں نے کہا: "واللہ! جب تک ہم مسلم کا انتقام نہ لے لیں گے یاسب کے سب قتل نہ ہو جائیں گے، واپس نہیں جائیں گے۔ " آپ نے کہا: "پھر تمہارے بغیر زندگی کا کیا مزا؟" یہ کہااور آگے بڑھے۔ جب ابن زیاد کے لشکر کے ہر اول دستے کے پچھ سوار آپ کو نظر آئے تو آپ کر بلاکی طرف مڑے۔ ایک آبادی جو نشیب میں واقع تھی، اسے آپ نے اپنے لشکر کی پشت پر رکھا

•/

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 454 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>ابن كثير **-** 11/507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

تا کہ اگر جنگ ہو توایک ہی جانب سے ہو۔ آپ وہیں اترے اور اپنے خیمے نصب کر دیے۔ آپ کے ساتھیوں میں پینتالیس سوار اور سوپیادے تھے۔

عمر بن سعد بن ابی و قاص کوعبید الله بن زیاد نے رے (موجودہ تہر ان) کی گورنری دی اور یہ فرمان بھی لکھ دیا اور کہا: "میری جانب سے آپ ان صاحب (حسین) سے جاکر نمٹ لیجے۔" ابن سعد نے کہا: "مجھے اس کام سے معاف رکھے۔" ابن زیاد کی طرح نہ مانا، تو اس نے کہا: "آج راضی ہو رات کی مہلت دیجے۔" اس نے مہلت دی تو یہ اپنے معاملے میں سوچتے رہے۔ صبح ہوئی تو ابن زیاد کے پاس آئے اور اس کا حکم مانے پر راضی ہو گئے اور حسین بن علی کی طرف روانہ ہوئے۔ جب یہ ان کے پاس پنچ تو حسین نے فرمایا: "تین آپشز میں سے ایک افترار کر لیجے۔ (1) یا تو مجھے کے اور حسین بن علی کی طرف روانہ ہوئے۔ جب یہ ان کے پاس چنچ تو حسین نے فرمایا: "تین آپشز میں سرحد کی طرف چلا جانے دیجے۔" عمر بن صحد نے اس بات کو قبول کر لیا۔

(عمر نے ابن زیاد کو یہ بات کھی بھیجی تو) اس نے جو اباً کھا: "وہ جب تک اپناہاتھ، ہمارے ہاتھ میں نہ پکڑادیں، ایسانہیں ہو سکتا ہے۔" حسین نے فرمایا: "یہ تو بھی نہیں ہو سکتا۔" اس بات پر لڑائی چھڑ گئی اور حسین کے تمام ساتھی قتل ہو گئے۔ ان میں ستر ہ اٹھارہ نوجوان ان کے گھر والوں میں سے تھے۔ ایک تیر آکر ایک بچ کو لگاجو ان کی گو د میں تھے۔ حسین ان کاخون پونچھتے جاتے اور کہتے جاتے تھے: "اے اللہ! ہمارا اور ان لوگوں کا تو انصاف فرما۔ انہوں نے ہمیں اس لیے بلایا کہ ہماری مدد کریں گے اور اب ہم لوگوں کو قتل کررہے ہیں۔" اس کے بعد آپ نے ایک چور منگوائی، اسے چھاڑا اور گئے میں پہن لیا۔ پھر تلوار لے کر نکلے، لڑے اور شہید ہوگئے۔ رضی اللہ عنہ۔ آپ کو بنی مذرجے کے ایک شخص نے قتل کیا اور آپ کا سر کاٹ کر ابن زیاد کے پاس لے گیا اور کہا: "میرے اونٹوں کو مال وزرسے بھر دیجے۔ میں نے جلیل القدر بادشاہ کو قتل کیا ہے، میں نے اسے قتل کیا ہے جس کے ماں باب بہترین مخلوق تھے اور جو نسب کے اعتبار سے خود بھی بہترین خلق ہے۔"

ابن زیاد نے اس شخص کو حسین کے سر کے ساتھ بیزید کے پاس بھیج دیا۔ اس نے حسین کا سر مبارک بیزید کے سامنے رکھ دیا۔ اس وقت اس کے پاس ابو برزہ اسلمی بیٹے ہوئے تھے۔ وہ چھڑی سے آپ کے لبوں کو کھٹکھٹارہا تھا اور بیہ شعر پڑھ رہا تھا: "ہم نے اپنے پیاروں کو خود قتل کر دیا، انہوں نے بھی ہمارے خلاف سرکشی اور نافرمانی کی تھی۔" ابو برزہ کہنے لگے: "اپنی چھڑی کو ہٹاؤ۔ واللہ! میں نے بار بار دیکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپناد ہن یہاں رکھ کر بوسہ لیتے تھے۔"

ابن سعد نے حسین کے اہل وعیال کو ابن زیاد کے پاس روانہ کر دیا۔ آپ کے اہل بیت میں خواتین کے ساتھ ایک بیار لڑکے کے سواکوئی باقی نہ رہا تھا۔ ابن زیاد نے تھم دیا کہ اسے بھی قتل کر دو۔ زینب یہ سن کر بیار سے لیٹ گئیں اور کہنے لگیں: "جب تک مجھے بھی قتل نہیں کروگے، تو اس وقت تک اسے بھی قتل نہ کر سکو گے۔" ابن زیاد کو ترس آگیا اور وہ اس ارادے سے باز رہا۔ اس نے ان سب کا سامان تیار کر وایا اور انہیں سوار کروا کے یزید کے پاس بھیجی دیا۔ یہ لوگ جب یزید کے پاس پنچے تو اس نے اہل شام میں اپنے درباریوں کو جمع کیا۔ اس کے بعد اہل بیت کو دربار میں لایا گیا۔ اہل دربار نے اسے مبارک دی۔ انہی لوگوں میں سے ایک نیلی آ تکھوں اور سرخ رنگت والے نے اہل بیت میں سے ایک لڑکی کو دکھے کر کہا: "امیر المو منین! یہ مجھے دے دیجے۔" سیدہ زینب نے کہا: "واللہ! نہ یزید کو یہ اختیار حاصل ہے اور نہ تمہیں اور تم اس وقت تک یہ نہیں کر

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 455 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ <u>www.islamic-studies.info</u>

سکتے جب تک کہ جب تک تم دین اسلام سے خارج نہ ہو جاؤ۔" یزید نے اس شخص کوروک دیا۔ پھر اس نے ان اہل بیت کو اپنے گھر والوں میں بھیج دیا۔ اس کے بعدان کی روانگی کاسامان تیار کر کے ان سب کو مدینہ کی طرف روانہ کر دیا۔

جب بیالوگ مدینہ پہنچے تو بنوعبدالمطلب کی ایک خاتون بکھرے بالوں کے ساتھ سرپر چادر رکھے ان کے استقبال کو تکلیں۔ وہ رورو کر کہہ رہی تھیں: "لوگو! تم کیا جواب دوگے جب پیغیبرتم سے یو چھیں گے کہ تم نے آخری امت ہو کر میرے بعد میری اولاد اور اہل بیت سے کیا سلوک کیا؟ کچھ لوگ ان میں سے قیدی ہوئے اور کچھ قتل کر کے خاک وخون میں لتھڑ ادیے گئے۔ میں نے تمہیں جو ہدایت دی، اس کا بدلہ بہ نہ تھا کہ میرے خاندان کے ساتھ میرے بعد برائی کرو۔"<sup>17</sup>

سانحہ کر بلاکا یہ واقعہ جو عمار الد ہنی نے حضرت محمد با قررحمہ اللہ کی طرف منسوب کر کے بیان کیا ہے، ان تفصیلات سے خالی ہے جو ابو مخنف نے روایت کی ہیں۔ ابومخنف کی روایتیں تاریخ طبری کے مکتبہ مشکاۃ ور ژن میں میں 90صفحات میں پھیلی ہو ئی ہیں اور انہوں نے خوب نمک مرچ لگا کر واقعے کو بیان کیاہے اور اس میں حسب عادت مختلف صحابہ پر چوٹیں بھی کی ہیں جن میں خاص کر حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمانمایاں ہیں۔ابومخنف کی روایات میں بالکل اسی قشم کی جذباتیت یائی جاتی ہے جیسی ہم اپنے زمانے کے واعظوں اور ذا کروں کے بیانات میں دیکھتے ہیں۔وہ صور تحال کاایسانقشہ تھینچتے ہیں کہ گویااس دور میں خیر بالکل رخصت ہو گئی تھی اور حضرت حسین رضی اللّٰہ عنہ کے سواتمام صحابہ و تابعین معاذ اللّٰہ دین کی حمیت وغیرت سے خالی ہو گئے تھے اور انہوں نے غاصب اور ظالم حکمر انوں کو قبول كرلياتهايه

ابو مخنف کے مقابلے میں عمار الد ہنی کی روایت ان تمام چیز وں سے پاک ہے۔ حضرت محمد با قربن زین العابدین رحمہااللہ ایک نہایت ہی قابل اعتاد راوی ہیں۔ آپ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے پوتے ہیں اور آپ کے والد ماجد حضرت زین العابدین رحمۃ اللہ علیہ سانحہ کر بلاکے چیثم دید گواہ ہیں۔ عمار الد ہنی نے آپ سے سن کریہ واقعہ بیان کیا ہے۔اگر ہم یہ فرض کرلیں کہ کسی راوی نے اس واقعے میں ا پن جانب سے کچھ ملاوٹ نہیں کی ہے تواس بیان سے ہم یہ نتائج اخذ کر سکتے ہیں۔

1۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ مکہ مکر مہ کو چھوڑ کر کو فہ کی جانب چلے۔ جب آپ اس کے قریب پہنچے تو آپ کی ملا قات حربن یزید سے ہوئی اور حرنے آپ کو کوفہ جانے سے منع کیا۔ اس موقع پر حضرت حسین نے اپنے موقف سے رجوع کر لیااور واپسی کا ارادہ کیالیکن مسلم بن عقیل کے بیٹوں نے آگے بڑھنے پر اصرار کیا جس پر حضرت حسین رضی اللّٰہ عنہ نے انہیں حچیوڑنامناسب نہ سمجھا۔ ابومخنف کی روایت میں ہے:

عبدالله اور مذری نامی دو شخص، جن کا تعلق بنواسد سے تھا، حج کو گئے تھے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ ہم حج سے فارغ ہوئے تو ہمیں اس کے سوااور کوئی فکرنہ تھی کہ راستہ ہی میں حسین تک پہنچ جائیں اور دیکھیں کہ ان کے ساتھ معاملہ پیش آیاہے۔ہم اپنی اونٹینوں کو دوڑاتے ہوئے چلے (اور بالآخر

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

Page 456 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> طبر ی۔ 4/1-180-182

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حضرت حسین رضی اللہ عنہ تک پہنچ گئے۔۔۔) ہم نے کہا: "ہمیں پچی خبر مل گئی ہے اور ہمارے بنواسد ہی کے ایک ایسے شخص نے دی ہے جو صائب الرائے ہے اور نصل اور عقل رکھتا ہے۔ اس نے ہمیں بتایا ہے کہ وہ ابھی کوفہ ہی میں تھا کہ مسلم بن عقیل اور ہانی قتل ہو چکے ہیں۔ اس نے دیکھا کہ ان دونوں کے پاؤل پکڑ کر بازار میں تھیٹے ہوئی لایا گیا ہے۔ " یہ سن کر آپ نے کہا: "اناللہ واناالیہ راجعون۔ ان دونوں پر اللہ کی رحمت ہو۔" آپ بار باریہی کہتے رہے۔

ہم نے عرض کیا: "ہم آپ کو اللہ کی قسم دیتے ہیں کہ اپنی جان اور اپنے اہل ہیت کا خیال سیجے اور اسی جگہ سے واپس چلے جائے۔ کو فہ میں نہ کوئی آپ کا یار و مد د گار ہے اور نہ آپ کے ہمایتی ہیں بلکہ ہمیں تو خوف اس بات کا ہے کہ وہ لوگ آپ کی مخالفت کریں گے۔" یہ سن کر عقیل بن ابی طالب کے فرزند (مسلم کے بھائی) اٹھ کھڑے ہوئے اور بولے: "واللہ! جب تک ہم بدلہ نہ لیس گے، اس جگہ سے نہ ہلیں گے یا پھر ہماراحال بھی وہی ہو جو ہمارے بھائی کا ہوا ہے۔" یہ سن کر آپ نے دونوں افراد کی طرف دیکھا اور فرمایا: "ان لوگوں کے بعد زندگی کا کوئی مزہ نہیں۔" ہم سمجھ گئے کہ آپ نے کوفہ کی طرف جانے کا ارادہ کر لیا ہے۔ ہم نے کہا: "اللہ آپ کے لیے بہتری کرے۔" آپ نے جو اب دیا: "اللہ آپ دونوں پر بھی رحمت فرمائے۔" آپ کے بعض ساتھیوں نے کہا: "کہاں مسلم بن عقیل اور کہاں آپ۔ کوفہ میں آپ جائیں گے توسب آپ کی طرف دوڑ س گے۔" ا

2-ابن زیاد نے عمر بن سعد کو حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے مذاکرات کے لیے بھیجاجو کہ حضرت حسین کے قریبی رشتہ دار تھے اور طبری کی روایت کے مطابق مسلم بن عقیل نے انہی کو یہ وصیت کی تھی کہ وہ حضرت حسین تک ان کا پیغام پہنچا دیں کہ اہل کو فہ نے دھو کہ دیا ہے۔ آپ نے عمر سے فرمایا: "تین آپشنز میں سے ایک اختیار کر لیجے۔(1) یا تو مجھے چھوڑ دیجیے کہ میں جہال سے آیا ہوں، وہیں چلا جاؤں۔(2) یا مجھے بزید کے پاس جانے دیجے۔(3) یا کسی سرحد کی طرف چلا جانے دیجے۔" عمر نے اس بات کو قبول کر لیا مگر ابن زیاد نہ مانا۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی اسی بات سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ کا بغاوت کا کوئی ارادہ نہ تھا اور اگر کہیں ذہن میں سے خیال آیا بھی تھا تو اس وقت دور ہو گیا تھا۔ اگر ابن زیاد انہیں بزید کے پاس جانے دیتا تو آپ اپنے تحفظات بزید کے سامنے پیش کر دیتا۔

3- ابن زیاد نے اصر ارکیا کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ پہلے اس کے پاس آگر اس کے ہاتھ پریزید کی بیعت کریں۔ حضرت حسین نے اس کے پاس جانا مناسب نہ سمجھا کیو نکہ وہ پہلے مسلم بن عقیل کو قتل کر چکا تھا۔ بات بڑھ گئی اور جنگ شروع ہو گئی۔ اس میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ شہید ہو گئے۔ آپ کی شہادت کے بعد آپ کے اہل وعیال کو ابن زیاد کے پاس لا یا گیا جس نے آپ کے سر مبارک سے گستاخی کی۔ پھر ان سب کو یزید کے پاس بھیج دیا گیا۔ یزید کے دربار میں موجود ایک شخص نے اہل بیت کی ایک خاتون پر بری نظر ڈالی تو یزید نے اسے منع کر دیا۔ اس کے بعد اس نے ان سب کو اعز از واکر ام کے ساتھ مدینہ بھیج دیا۔

<sup>18</sup> الضاً - 4/1-187

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 457 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### حضرت حسين كامنصوبه كياتها؟

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ اگر کوفہ کی طرف جارہے تھے تو آپ کا پلان کیا تھا؟ بالفرض اگر اہل کوفہ آپ کے ساتھ عہد شکنی نہ کرتے تو کیا واقعات پیش آتے؟ تاریخ کی کتب میں ہمیں آپ کے اپنے الفاظ میں آپ کے ارادے کی تفصیلات نہیں ملتی ہیں۔ یہ بعض تجزیہ نگاروں کی محض قیاس آرائی ہی ہے کہ آپ کوفہ کی حکومت سنجال کر اہل شام کے ساتھ جنگ کرتے۔ طبری میں ہشام کلبی کی ایک روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ جب حربن یزید کی سرکر دگی میں سرکاری فوج نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو کوفہ جانے سے روکا تو آپ نے اس موقع پر آپ نے اہل کوفہ پر مشمل اس سرکاری فوج سے ایک خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

(پھر عصر کے بعد آپ نے ایک خطبہ دیا۔) حرنے آپ سے کہا: "واللہ! مجھے معلوم نہیں ہے کہ وہ کیسے خطوط سے، جن کا آپ ذکر فرمارہے سے۔" یہ سن کر آپ نے عقبہ دونوں تھلے لائے جن میں لوگوں کے خطوط ہیں، لے آسئے۔" عقبہ دونوں تھلے لائے جن میں خطوط ہیں، لے آسئے۔" عقبہ دونوں تھلے لائے جن میں خطوط بھرے ہوئے تھے۔ آپ نے سب کے سامنے لاکران خطوط کو بکھیر دیا۔

اس روایت کے الفاظ" آپ آیئے، ہمارا کوئی حکمر ان نہیں ہے" سے یہ بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے کو فہ کاسفر اسی وجہ سے اختیار کیا کہ وہاں انار کی (عدم حکومت) کی سی کیفیت تھی۔ آپ اس انار کی کو ختم کرنے کے لیے کو فہ تشریف لے جارہے تھے۔ راستے ہی میں جب آپ پر یہ واضح ہو گیا کہ انار کی کی کیفیت ختم ہو گئی ہے اور وہاں حکومت قائم ہو گئی ہے تو پھر آپ نے اپنی رائے تبدیل کرلی اور والیسی کا عزم کیا۔

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 458 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> اليضاً **-** 4/1-191

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

ہماری رائے میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی ہستی سے یہ بات بہت بعید از قیاس ہے کہ آپ محض اپنے اقتد ارکے لیے مسلمانوں میں خانہ جنگی برپاکرتے۔ باغی تحریکوں نے اپنے قتل وغارت کو جسٹی فائی کرنے کے لیے یہ خیال آپ کی جانب منسوب کیا ہے۔ یہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے بارے میں شدید برگمانی ہے کہ آپ کے بارے میں ایساخیال کیا جائے کہ آپ اپنے اقتد ارکے لیے مسلمانوں میں پھوٹ ڈلوانا چاہتے تھے۔ آپ کے بارے میں ہم حسن ظن رکھتے ہوئے زیادہ سے زیادہ یہی کہہ سکتے ہیں کہ آپ کا مقصد ایک پریشر گروپ بناکر حکومت پر د باؤڈ النا تھا تا کہ اصلاح طلب امور کی اصلاح ہوسکے۔

## کیا حضرت حسین کی رائے تبدیل ہوئی؟

تاریخی روایات سے یہ معلوم ہو تاہے کہ جب حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے سامنے اہل کو فیہ کی اصل صور تحال آئی توان کی رائے تبدیل ہو گئی۔ یہ بات درست اور قرین قیاس معلوم ہوتی ہے۔ طبری میں ابو مخنف ہی کی روایت میں بنواسد کے دوافراد کا بیان اس طرح نقل ہواہے:

قال أبو مخنف: وأما ما حدثنا به المحالد بن سعيد والصقعب بن زهير الأزدي وغيرهما من المحدثين، فهو ما عليه جماعة المحدثين، قال أبو مخنف: وأما ما حدثنا به المحالد بن سعيد والصقعب بن زهير الأزدي وغيرهما من المحدثين، فهو ما عليه جماعة المحدثين، قالوا: حضرت حسين نے فرمايا: تين باتوں ميں سے ايک بات مير بے ليے اختيار كر ليجے: جہاں سے ميں آيا ہوں، وہيں چلا جاؤں بيا يہ كہ ميں اپنا ہاتھ يزيد كے ہاتھ ميں دے دوں اور وہ اپنے اور مير بے در ميان جو فيصله كرناچا ہے، كر لے يا پھر يہ يجھے كه مملكت اسلام كى سرحدوں ميں سے كسى سرحد ير مجھے جانے ديجے بيں ان لوگوں جيساايك شخص بن كر رہوں گا اور مير انفع و نقصان ان كے نفع و نقصان كے تابع ہو گا۔ 20

بعینہ یہی بات اوپر عمار الدہنی کی روایت میں گزر چکی ہے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کس در جے میں امن پیند سے اور آپ کسی صورت میں خونریزی نہ چاہتے تھے۔ "سر داد نہ داد دست در دست بزید" قسم کی باتیں محض باغی تحریکوں کے لیڑ بچر سے متاثر ہو کر کہی گئی ہیں۔ ان باغی تحریکوں نے اپنی تقویت کے لیے حضرت حسین کی شخصیت کو ایک کٹر اور بے لچک لٹر یچر سے متاثر ہو کر کہی گئی ہیں۔ ان باغی تحریکوں نے اپنی تقویت کے لیے حضرت حسین کی شخصیت کو ایک کٹر اور بے لچک مطابق فیصلہ کرتے تھے۔ جب آپ کو مسلم بن عقیل کی خبر ملی تو آپ نے تمام لوگوں کو اس بات کی اجازت دے دی کہ وہ ان سے الگ ہو کر اپنے اپنے گھروں کو چلے جائیں۔ طبری میں ہشام کلبی کی بیر روایت بیان ہوئی ہے:

قال هشام: حدثنا أبو بكر بن عياش عمن أخبره: (حضرت حسين نے فرمايا:) ايك بہت ہى سخت واقعہ كى خبر مجھے يَنْجَى ہے۔ مسلم بن عقيل، ہانى بن عروه اور عبدالله بن بقطر قتل كر ديے گئے ہيں۔ ہمارے شيعوں نے ہماراساتھ چھوڑ ديا ہے۔ آپ لوگوں ميں سے جو كوئى جاناچاہے، چلا جائے۔ ميں نے اينى ذمه دارى آپ سے ختم كر دى ہے۔ " يہ سنتے ہى وہ سب لوگ چلے گئے۔ كوئى دائيں طرف چلا گيا اور كوئى بائيں جانب۔

<sup>20</sup> اليضاً -200

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

نوبت یہاں تک پینچی کہ جولوگ مدینہ سے آپ کے ساتھ چلے تھے، وہی باقی رہ گئے۔ 21

عمار الد هنی اور ابو مخنف کی روایات میں موجو دہے کہ آپ نے سر کاری افواج کے سامنے تین آپشنز پیش کی تھیں: (1) یا تو مجھے چھوڑ د بجیے کہ میں جہاں سے آیاہوں، وہیں چلاجاؤں۔(2) یا مجھے یزید کے پاس جانے دیجیے۔(3) یاکسی سرحد کی طرف چلاجانے دیجیے۔ان سے بھی معلوم ہو تاہے کہ آپ کا کوئی ارادہ بغاوت یا جنگ کانہ تھا۔

#### سانحہ کربلاکے ذمہ دار کون لوگ تھے؟

عمار الد بنی کی اوپر بیان کر دہ روایت پر نظر ڈالی جائے تو معلوم ہو تا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے عمر بن سعد کے ساتھ مذاکرات جاری تھے اور آپ یزید کے پاس جانے کے لیے تیار بھی ہو گئے تھے کہ پچ میں لڑائی چھڑ گئی۔ بیہ لڑائی کیسے چھڑ کی اور اس کا سبب کیابنا، اس معاملے میں بیہ روایت خاموش ہے۔ البتہ اس روایت میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے بعض الفاظ ایسے بیان ہوئے ہیں جن سے پچھ اشارہ ملتا ہے کہ اس جنگ کے چھڑ نے کے ذمہ دار کون لوگ تھے۔ دوران جنگ آپ نے اللہ تعالی سے فریاد کی:
"اے اللہ! ہمارا اور ان لوگوں کا توانصاف فرما۔ انہوں نے ہمیں اس لیے بلایا کہ ہماری مدد کریں گے اور اب ہم لوگوں کو قتل کر رہے ہیں۔"

یہ ایسے الفاظ ہیں جن کے مصداق نہ توعمر بن سعد ہوسکتے ہیں اور نہ ابن زیاد اور اس کے ساتھی کیونکہ ان لوگوں نے تو آپ کو کوئی خط نہ لکھا تھا۔ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سرکاری فوج میں وہ لوگ موجو دیتھے جنہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو خطوط لکھ کر کو فہ بلایا تھا۔اب انہی لوگوں نے آپ پر حملہ کرکے آپ اور آپ کے ساتھیوں کو شہید کرنا شروع کر دیا تھا۔

حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے براہ راست قاتلوں میں جن لوگوں کے نام آئے ہیں، ان کے بیک گراؤنڈ کا جائزہ لیاجائے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ باغی تحریک ہی سے تعلق رکھتے تھے۔ ابو مخنف نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے براہ راست قاتلوں میں عبد الرحمن جعفی، قثم بن عمروبن بزید البحی اصلی سالے بن وہب الیزنی، سنان بن انس نخعی، خولی بن بزید الاصبی اور ان کے لیڈر شمر بن ذی الجوش کے نام کھے ہیں۔ دیگر ذرائع سے ہمیں معلوم نہیں کہ یہی لوگ آپ کے قاتل تھے یا نہیں۔ یہ بات معلوم و معروف ہے کہ شمر، جنگ صفین میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لشکر میں شامل تھا اور خود ابو محنف کی روایت کے مطابق سے جنگ صفین میں زخمی ہوا تھا۔ <sup>22</sup>سنان بن انس قبیلہ نخع سے تعلق رکھتا تھا اور مالک الاشتر نخعی کارشتے دار تھا۔ تاہم پھر بھی ہمیں متعین طور پر کسی شخص کانام نہیں لینا چا ہے کیونکہ ان روایتوں کے سوا ہمارے پاس کوئی اور ثبوت نہیں ہے اور روایات قابل اعتماد نہیں ہیں۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 460 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> البينياً **-** 188-1/1

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> الضاً **-** 221-3/2

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ باغی تحریک ان لوگوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ اور آپ کے ساتھیوں پر حملہ کیوں کیا۔ اگریہ لوگ باغی تحریک سے تعلق رکھتے تھے توانہیں اس کافاکدہ کیا ہوا؟ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ انہیں اس بات کا خطرہ تھا کہ کہیں ان کا پول نہ کھل جائے۔ ان کے لکھے ہوئے خطوط حضرت حسین رضی اللہ عنہ اگر دکھا دیتے تو پھر حکومت کی جانب سے بھی انہیں غداری کی سزا ملتی۔ سانحہ کے بعد ان خطوط کا کوئی سراغ نہیں ملتا ہے جن کی دوبوریاں بھر کر حضرت حسین رضی اللہ عنہ ساتھ لائے تھے۔ عین ممکن ہے کہ دوران جنگ ہی ان خطوط کو تلف کر دیا گیا ہوتا کہ ثبوت کو مٹا دیا جائے۔ دو سری وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے کہ باغی تحریک کو ایک تاذہ ترین "ہائی پروفائل شہید" کی تلاش تھی، جس کے نام پر اپنی تحریک کے لوگوں کو مشتعل کیا جا سکے۔ عین ممکن ہے کہ بعض باغیوں کے ذہن میں یہ محرک رہا ہو کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی صورت میں انہیں ایسا شہید مل سکتا ہے۔ لاشوں کی سیاست ہمارے دور ہی کا خاصہ نہیں ہے بلکہ ہر دور میں باغی تحریکیں ایسا کرتی رہی ہیں۔ تاہم یہ بھی ایک ممکنہ تھیوری ہے۔ حقیقت کا علم صرف اللہ تعالی کو سے اور وہی روز قیامت اسے واضح فرمائے گا۔ روایات کی بنیا دیر متعین طور پر کوئی بات کہنا مشکل ہے۔

## سانحه كربلامين عمر بن سعد كاكر دار كياتها؟

عمر بن سعد کے بارے میں طبری وغیرہ میں جتنی روایات بیان ہوئی ہیں، وہ ابو مخنف کے توسط سے ہوئی ہیں، اس وجہ سے ان کا اعتبار نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ان روایات سے عمر بن سعد کی دو متضاد تصویر یں سامنے آتی ہیں۔ ایک تصویر بیہ ہے کہ انہوں نے "رے" کی گور نری کے لالچ میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے خلاف کاروائی کی اور دو سری تصویر بیہ نظر آتی ہے کہ وہ حضرت حسین کے ساتھ مخلص تھے۔ انہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے مطالبات کو بھی مان لیا تھا اور جب آپ شہید ہوئے تو اتناروئے تھے کہ ان کی داڑھی تر ہوگئ تھی۔ اب ان کے دل میں کیا تھا، ہمیں اس معاملے کو اللہ تعالی پر چھوڑ دینا چا ہیے۔ جو شخص بھی حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کا ذمہ دار ہوگا، وہ اللہ تعالی کے ہاں سز ایائے گا۔ روایات کی بنیاد پر ہمیں کسی کے بارے میں رائے قائم نہیں کرنی چا ہیے۔

#### سانحه كربلامين ابن زياد كاكر دار كياتها؟

این زیاد کے بارے میں روایات سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ اس نے اپنی افواج کو شخی سے خطنے کا تھم دیا تھا۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے جب تین آپشز پیش کیں توبہ اس پر اڑگیا تھا کہ آپ پہلے اس کے پاس آکر اس کے ہاتھ پر بیعت کریں۔ سانحہ کے بعد جب حضرت حسین کے اہل و عیال کو اس کے پاس لے جایا گیا تو اس نے کسی افسوس کا اظہار بھی نہیں کیا اور نہ ہی اپنی افواج سے اس پر پوچھ کچھ کی حسین کے اہل و عیال کو اس کے پاس لے جایا گیا تو اس نے کسی افسوس کا اظہار بھی نہیں کیا اور نہ ہی اپنی افواج سے اس پر پوچھ گچھ کی تھی کہ واقعہ کیوں اور کیسے ہوا؟ نہ ہی اس نے ذمہ داروں کا تعین کرنے کی کوشش کی اور نہ ہی ان کے خلاف کوئی کاروائی گی۔ اس کے بارے میں اس سے کوئی مختلف بات روایات میں درج نہیں ہے۔ طبری کی بعض روایات میں بہ ہے کہ ابن زیاد کی والدہ مر جانہ ایک نیک خاتون تھیں اور انہوں نے اپنے بیٹے کو بہت لعن طعن کی تھی۔ باتی حقیقت کا علم اللہ تعالی کو ہے کیونکہ ہمارے پاس سوائے ان روایات کے اور پچھ نہیں ہے۔

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

#### سانحه كربلامين يزيد كاكر دار كياتها؟

سانحہ کر بلامیں یزید کے کر دار کے بارے میں دو متضاد تھیوریز پیش کی جاتی ہیں اور دونوں کی بنیاد یہی تاریخی روایتیں ہیں: ایک تھیوری تو یہ کہ ابن زیاد نے بزید کے تھم سے حضرت حسین رضی اللہ عنہ پر فوج کشی کی اور یزید نے آپ کی شہادت پر خوشی کا اظہار کیا۔ یہ تمام کی تمام روایات ابو مختف نے بیان کی ہیں۔ دوسری تھیوری ہیہ ہے کہ یزید نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے قتل کا حکم نہیں دیا تھا بلکہ ابن زیاد نے اپنی طرف سے سختی کی۔ پھر باغی تحریک کے جو لوگ فوج میں شامل تھے، ان کے اقدام کے نتیج میں یہ حادثہ رونما ہوا۔ یزید کو اس کی جب اطلاع ملی تو اس نے افسوس کا اظہار کیا تاہم اس نے ان قاتلین کے خلاف کوئی کاروائی نہیں گی۔

تاریخ طبری میں ابو مخنف ہی کی بیان کر دہ بعض روایات موجود ہیں، جن سے اس دوسری تھیوری کی تائید ہوتی ہے۔ ابو مخنف کے بیان کے مطابق ابن زیاد نے جب مسلم بن عقیل اور ہانی بن عروہ کے قتل کی خبریزید کو بھیجی تویزید نے کو فیہ کی بغاوت پر قابو پالینے پر ابن زیاد کی تعریف کی لیکن حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے متعلق لکھا:

قال أبو مخنف: عن أبي جناب يحيى بن أبي حية الكلبي: \_\_\_\_ مجھے اطلاع ملی ہے كہ حسين بن علی عراق كی جانب روانہ ہوئے ہيں۔ سرحدى چوكيوں پر نگران مقرر كر ديجے۔ جن كے بارے ميں شك ہو، انہيں حراست ميں لے ليجے اور جس پر كوئی الزام ہو، اسے گر فقار كر ليجے۔ ليكن جوخود آپ لوگوں سے جنگ نه كرے، اس سے آپ بھی جنگ نه كيجے۔ جو بھی واقعہ پیش آئے، اس كی مجھے اطلاع ديجے۔ والسلام۔ 23

سانحہ کر بلا کے بعدیزید اور اس کے اہل خاندان کا طرز عمل ابومخنف نے حضرت حسین رضی اللّٰد عنہ کی پوتی سیدہ فاطمہ رحمہااللّٰہ کے حوالے سے پچھ یوں بیان کیاہے۔

قال أبو مخنف، عن الحارث بن كعب، عن فاطمة بنت علي: يزيد نے نعمان بن بشير رضى الله عنهما سے كہا: "نعمان! ان لوگول كى روا كى على الله عنهما سے كہا الله عنهما سے كہا: "نعمان! ان لوگول كى روا كى على كر دار ہو۔ اس كے ساتھ كھے كا سامان، جيسا مناسب ہو، كر ديجے \_ اور ان كے ساتھ اہل شام ميں سے كسى ايسے شخص كو جيجے جو امانت دار اور نيك كر دار ہو۔ اس كے ساتھ كھے سوار اور خدمت گار جيج ديجے كه ان سب كو مدينہ پہنچاد ہے۔ اس كے بعد اس نے خواتين كے ليے حكم ديا كه انہيں عليحده مكان ميں تھم رايا جائے اور اس ميں ضرورت كى سب چيزيں موجود ہوں۔ ان كے بھائى على بن حسين (رحمہ الله) اسى مكان ميں رہيں جس ميں وہ سب لوگ انجى تك رہ رہے ہيں۔ اس كے بعد بيہ سب لوگ (خواتين) اس گھر سے يزيد كے گھر ميں گئيں تو آل معاويہ ميں سے كوئى خاتون الى نہ تھى جو حسين (رضى الله عنہ) كے ليے روتى اور نوحه كرتى ہوئى ان كے ياس نہ آئى ہو۔ غرض سب نے وہاں پر سوگ منایا۔

یزید صبح و شام کھانے کے وقت علی بن حسین کو بھی بلالیا کرتا تھا۔۔۔جب ان لو گوں نے روانہ ہونے کا ارادہ کیا تو یزید نے علی بن حسین کو بلا بھیجا اور ان سے کہا: "اللّٰہ مر جانہ کے بیٹے (ابن زیاد) پر لعنت کرے۔ واللّٰہ اگر حسین میرے پاس آتے، تو مجھ سے جو مطالبہ کرتے، میں وہی کرتا۔ ان کو ہلاک ہونے سے جس طرح ممکن ہوتا بچالیتا خواہ اس کے لیے میری اولاد میں سے کوئی مارا جاتا۔ لیکن اللّٰہ کو یہی منظور تھا، جو آپ نے

4/1 170 [- 4/2

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 462 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ايضاً - 173-4/1

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

دیکھا۔ آپ کو جس چیز کی ضرورت ہو، مجھے بتایئے اور میرے پاس لکھ کر بھیج دیجیے۔ پھریزیدنے سب کو کپڑے دیے اور اس قافلے (کے لیڈروں) کوان لو گوں کے بارے میں خاص تا کید کی۔<sup>24</sup>

## بلا ذری نے اس ضمن میں حضرت حسین رضی الله عنه کے بھائی محمد بن علی رحمہ الله کابیہ واقعہ بیان کیاہے:

حدثني أبو مسعود الكوفي عن عوانة قال: يزيد نے ابن حفنه كو ملا قات كے ليے بلايا اور اپنے پاس بھاكر ان سے كہا: "حسين كى شہادت پر اللہ مجھے اور آپ كو بدله دے۔ واللہ! حسين كا نقصان جتنا بھارى آپ كے ليے ہے، اتنا ہى ميرے ليے بھى ہے۔ ان كى شہادت سے جتنى اذيت آپ كو ہوئى ہے، اتنى ہى كو بھى ہوئى ہے۔ اگر ان كا معامله ميرے سپر دہو تا اور ميں ديھتا كہ ان كى موت كو اپنى انگلياں كاك كر اور اپنى آئكھيں دے كر بھى ٹال سكتا ہوں تو بلا مبالغہ دونوں ہى ان كے ليے قربان كر ديتا، اگرچہ انہوں نے ميرے ساتھ بڑى زيادتى كى تھى اور خونى رشتہ كو شمرايا تھا (يعنى اہل عراق كى دعوت پر وہاں چلے گئے تھے۔)

آپ کو معلوم ہو گا کہ ہم عوام کے سامنے حسین (کے اقدام) پر تنقید کرتے ہیں لیکن واللہ بیہ اس لیے نہیں کہ عوام میں حضرت علی کے خاندان کوعزت و حرمت حاصل نہ ہو بلکہ ہم لوگوں کو اس سے بیہ بتاناچاہتے ہیں کہ حکومت و خلافت میں ہم کسی حریف کوبر داشت نہیں کر سکتے ہیں۔"

یہ سن کر ابن حنفیہ نے کہا: "اللہ آپ کا بھلا کرے اور حسین پر رحم فرمائے اور ان کی خطاؤں کو معاف کرے۔ یہ جان کر خوشی ہوئی کہ آپ ہمارے نقصان کو اپنا نقصان اور ہماری محرومی کو اپنی محرومی سجھتے ہیں۔ حسین اس بات کے ہر گز مستحق نہیں ہیں کہ آپ ان پر تنقید کریں یاان کی مذمت کریں۔ امیر المومنین! میں آپ سے درخواست کرتا ہوں کہ حسین کے بارے میں ایسی بات نہ کہیے جو مجھے نا گوار گزرے۔ " یزید نے جواب دیا: "میرے چیازاد بھائی! میں حسین کے متعلق کوئی الی بات نہ کہوں گا جس سے آپ کا دل دکھے۔ "

اس کے بعد یزید نے ان سے ان کے قرض کے بارے میں پوچھا۔ محد بن علی نے فرمایا: "مجھ پر کوئی قرض نہیں ہے۔" یزید نے اپنے بیٹے خالد بن یزید سے کہا: "مجھ پر کوئی قرض نہیں ہے۔" یزید نے اپنے بیٹے خالد بن یزید سے کہا: "میر سے بیٹے! آپ کے چچا کم ظرفی، ملامت اور جھوٹ سے بہت دور ہیں۔ اگر ان کی جگہ کوئی اور ہو تاتو کہد دیتا کہ مجھ پر فلال فلال کا قرض ہے۔" پھر یزید نے تھم جاری کیا کہ انہیں تین لاکھ در ہم دیے جائیں جو انہوں نے قبول کر لیے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ انہیں پانچ لاکھ در ہم کیش اور ایک لاکھ کاسامان دیا۔

یزید ابن حنفیہ کے ساتھ بیٹھتا تھا اور ان سے فقہ اور قر آن سے متعلق سوالات کرتا تھا۔ جب انہیں الوداع کرنے کا وقت آیا تواس نے ان سے کہا:
"ابو القاسم! اگر آپ نے میرے اخلاق میں کوئی برائی دیکھی ہو تو بتایئے، میں اسے دور کر دوں گا۔ اور آپ جس چیز کی طرف اشارہ کریں گے،
اسے درست کر دوں گا۔" ابن حنفیہ نے فرمایا: "واللہ! میں نے اپنی وسعت کے مطابق کوئی ایسی برائی نہیں دیکھی جس سے آپ نے لوگوں کو
روکانہ ہو اور اس معاطع میں اللہ کے حق کے بارے میں بتایا نہ ہو۔ یہ اہل علم کی ذمہ داری ہے کہ وہ لوگوں کے لیے حق بات کو واضح کریں اور

<sup>24</sup> الضاً - 237-4/1

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

#### اسے نہ چھپائیں۔ میں نے آپ میں خیر کے سوااور کچھ نہیں دیکھاہے۔"<sup>25</sup>

ابو مخنف سے روایات کا جو دو سر اگر وپ مروی ہے، ان کے مطابق شہادت حسین پریزید خوش ہوااور اس میں اس کی رضا شامل تھی۔ اس کے برعکس انہی ابو مخنف کی اوپر بیان کر دہ روایات سے اس کے برعکس تصویر سامنے آتی ہے کہ یزید کوسانحہ کر بلا کاشدید افسوس ہوا اور وہ اس نے اس سانحے پرغم کا ظہار کیا۔ اب بیہ شخص کی اپنی مرضی پر منحصر ہے کہ وہ ابو مخنف کی روایات میں سے کن روایات کو قبول کرتا ہے۔ اتنی صدیوں بعد کسی کا دل چیر کر نہیں دیکھا جاسکتا ہے کہ اس کے دل میں کیا ہے۔

یہاں ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگریزید اس سانحہ میں ملوث نہیں تھا تواس نے ابن زیاد اور سانحہ کربلا کے دیگر ذمہ داروں کو سزا کیوں نہیں دی؟ ہونا تو یہ چاہیے تھا کہ وہ ایک تحقیقاتی ٹیم بناتا جس میں ایسے دیانت دار لوگ ہوتے جن پر امت کو کامل اعتاد ہوتا۔ یہ لوگ سانحہ کربلا کی تحقیقات کرتے اور جو لوگ اس میں ملوث تھے، انہیں قرار واقعی سزادی جاتی۔ یہ ایساسوال ہے جس کا کتب تاریخ کے صفحات میں کوئی جواب نہیں ہے۔ نرم سے نرم الفاظ میں یہی کہا جا سکتا ہے کہ یہ یزید کی ایسی بھیانک غلطی تھی جس کے نتیج میں اس کانہ تواقتدار قائم رہ سے افران سے ناس کے اس اقدام کو بنیاد بنا کر اس پر لعن طعن کا وہ سلسلہ شر وع کیا جو اب تک جاری ہے۔ خود یزید کو سانحہ کربلا کی وجہ سے سخت نقصان ہوا۔ اس کی اب تک جو رہی سہی ساکھ تھی، وہ بالکل ہی ختم ہوگئی اور لوگ اس سے نفرت کرنے لگے۔ طبری ہی کی ایک روایت سے اندازہ ہو تا ہے کہ یزید کو اس نقصان کا اندازہ ہو گیا تھا اور وہ ابن زیاد سے سخت نفرت کرنے لگا تھا۔

قال أبو جعفر: وحدثني أبو عبيدة معمر بن المثنى أن يونس بن حبيب الجرمي حدثه، قال: تهوڙے ہی دن بعد وہ (يزيد) پشيمان ہوا اور اکثر کہاکر تاتھا: "اگر ميں ذراتکيف گواراکر تااور حسين کو اپنے ہی گھر ميں رکھا، جو وہ چاہتے، انہيں اس کا اختيار دے ديتا۔ اس ليے کہ اس ميں سول الله صلى الله عليه وسلم کی خوشی تھی اور ان کے حق اور قرابت کی رعایت تھی۔ اگر مير ی حکومت کی اس ميں سبکی بھی ہو جاتی تواس ميں کي حرير کيا حرج تھا۔ اللہ ابن مرجانہ (ابن زياد) پر لعنت کرے کہ اس نے انہيں لڑنے پر مجبور کيا۔ وہ تو يہ جھے واپس چلا جانے دويا (جھے بزيد کے پاس بھیجہ دو) تاکہ ميں اپنا ہاتھ يزيد کے ہاتھ ميں دے دول يا مسلمانوں کی سرحدوں ميں سے کسی سرحد کی طرف واپس لا يا اور قبل کر ديا۔ اس واقعہ عزوج بل مير کی حفاظت کرے گا۔ يہ بات بھی اس نے نہ مانی اور اس سے بھی انکار کر دیا۔ ان کو کوفہ کی طرف واپس لا يا اور قبل کر ديا۔ اس واقعہ سے اس نے مسلمانوں کے دلوں ميں مير ابغض بھر ديا اور مير کی عداوت کا نئے ہوں يابد، سب مجھ سے اس بات پر بغض رکھتے ہيں کہ ميں نے حسين کو قبل کيا۔ اور اس پر اپناغضب ميں نے حسين کو قبل کيا۔ لوگ اسے بہت بڑا واقعہ سجھتے ہیں۔ مجھے ابن مرجانہ سے کیاغرض ہے؟ اللہ اس پر لعنت کرے اور اس پر اپناغضب ميں نے حسين کو قبل کيا۔ لوگ اسے بہت بڑا واقعہ سجھتے ہیں۔ مجھے ابن مرجانہ سے کیاغرض ہے؟ اللہ اس پر لعنت کرے اور اس پر اپناغضب ميں نے حسين کو قبل کيا۔ لوگ اسے بہت بڑا واقعہ سجھتے ہیں۔ مجھے ابن مرجانہ سے کیاغرض ہے؟ اللہ اس پر لعنت کرے اور اس پر اپناغضب ميں نے حسين کو قبل کيا۔ لوگ اسے بہت بڑا واقعہ سجھتے ہیں۔ مجھے ابن مرجانہ سے کیاغرض ہے؟ اللہ اس پر لعنت کرے اور اس پر اپناغضب میں اللہ کیا کہ کھل کیا کو سے کیاغرض ہے۔

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 464 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> بلاذري - انساب الاشر اف -3/470 - باب: محمد بن حنفيه

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> طبر ی **-**270-1/1

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اسی روایت کے کچھ بعد بیان ہے کہ یزید کے مرنے کے بعد ابن زیاد نے ایک خطبہ دیا اور اس کی مذمت بھی کی۔وہ جانتا تھا کہ یزید اس کے ساتھ بہت برا پیش آنے والا ہے اور اس وجہ سے اس سے خا ئف تھا۔ ممکن ہے کہ یزید اگر کچھ عرصہ اور زندہ رہتا تو ابن زیاد کے خلاف کاروائی بھی کر ڈالٹالیکن بہر حال اب بہت دیر ہو چکی تھی اور شہادت حسین رضی اللہ عنہ کاجو نقصان اسے پنچنا تھا،وہ پہنچ چکا تھا۔

## سانحه كربلامين باغى تحريك كاكردار كياتها؟

سانحہ کر بلامیں کو فہ کی باغی تحریک کاکر دار نمایاں ہے۔ یہی وہ لوگ تھے جنہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو کو فہ آنے کی دعوت دی اور خطوط کا تانتا باندھ دیا۔ اس کے بعد انہوں نے مسلم بن عقبل رحمہ اللہ کو بغاوت پر اکسایا اور پھر عین محاصر سے کی حالت میں ان کا ساتھ چھوڑ دیا۔ جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ اس بات کا غالب امکان ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو بر اہ راست شہید کرنے والوں میں وہ لوگ شامل تھے جو باغی تحریک سے متعلق تھے۔ ان میں شمر بن ذی الجوشن کا نام نمایاں ہے جو جنگ صفین میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے لشکر میں شامل تھا۔ حضرت حسین نے اپنی شہادت سے پچھ دیر پہلے جو دعا فرمائی، اس سے بھی اندازہ ہو تا ہو کہ ایک ہماری ہے کہ آپ کو شہید کرنے والے یہی لوگ تھے۔ "اے اللہ! ہمارا اور ان لوگوں کا توانصاف فرما۔ انہوں نے ہمیں اس لیے بلایا کہ ہماری مد دکریں گے اور اب ہم لوگوں کو قتل کررہے ہیں۔ "

حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے نتائج پر غور کیاجائے تو معلوم ہو تا ہے کہ اس شہادت سے بزید کو تو کوئی فائدہ نہ پہنچاالبتہ باغی تحریک کی پانچوں انگلیاں گھی میں آگئیں۔ انہوں نے حضرت حسین کے نام کو خوب کیش کر وایا اور چار سال کی تیاری کر کے آپ کے نام پر ایک زبر دست بغاوت اٹھائی۔ جیسا کہ ہم باغی تحریکوں کے لائف سائیکل میں بیان کر چکے ہیں کہ یہ لوگ "شہیدوں" کی تلاش میں رہتے ہیں تا کہ ان کانام استعال کر کر کے لوگوں کے جذبات بھڑ کا سکیں۔ اور پھر اگر شہید حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے در جے کا شخص ہو تو کیا کہنے۔ یہی وجہ ہے کہ باغیوں نے پہلے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو اپنے پاس آنے کی تر غیب دی، پھر جب آپ کو فہ کی طرف تشریف لے گئے تو انہوں نے آپ کا ساتھ چھوڑ دیا۔ اس کے بعد جب آپ شہید ہوگئے تو آپ کے نام کو خوب استعال کر کے طرف تشریف لے گئے تو انہوں نے آپ کا ساتھ چھوڑ دیا۔ اس کے بعد جب آپ شہید ہوگئے تو آپ کے نام کو خوب استعال کر کے اگلی نسلوں کے جذبات بھڑکا کے اور پے در پے بغاو تیں اٹھائیں۔ تاہم اللہ تعالی نے ان کے تمام منصوبوں کو ناکام کر دیا اور ان کی کوئی بغاوت بھی کامیاب نہ ہو سکی۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے بعد یہی معالمہ اس باغی تحریک نے آپ کے پوتے جناب زید بن علی رحمہاللہ اور ان کے کزن نفس الز کیہ علیہ الرحمۃ کے ساتھ کیا۔

# حضرت عثمان اور حضرت حسين كي شهاد توں ميں كيا مناسبت تھى؟

حضرت عثمان اور حضرت حسین رضی الله عنهما کی شهاد توں میں بہت سے پہلو مشتر ک ہیں۔سب سے پہلے بیہ تقابل حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهمانے کیا تھا جس وقت انہوں نے حضرت حسین کو عراق جانے سے روکا تھا۔ آپ نے فرمایا تھا: "اگر جاناہی کٹھر اتو خواتین اور بچوں کوساتھ نہ لے جائے۔واللہ! مجھے ڈرہے کہ کہیں حضرت عثمان کی طرح آپ بھی اپنی خواتین اور بچوں کے سامنے قتل

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 465 of 507

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

نہ کر دیے جائیں۔" حضرت ابن عباس کی بیہ پیش گوئی پوری ہوئی اور حضرت حسین کو بھی حضرت عثان رضی اللہ عنہما کی طرح ان کے اہل و عیال کے سامنے شہید کیا گیا۔ حضرت عثمان کی شہادت سے کچھ ہی دیر پہلے جس آخری شخص نے آپ سے ملاقات کی تھی، وہ حضرت حسین ہی تھے۔

ان دونوں بزر گوں کی شہاد توں میں یہ پہلو بھی مشتر ک ہے کہ دونوں ہی کونہایت مظلومیت کے ساتھ شہید کیا گیا۔ جیسے حضرت عثمان کے ساتھ حسن و حسین سمیت چند ہی ساتھی تھے جبکہ ان کے مخالفین ہز اروں کی تعداد میں تھے،ویسے ہی حضرت حسین کے ساتھ بھی چند ہی ساتھی تھے اور ان کے مخالفین بھی ہز اروں کی تعداد میں تھے۔

حضرت عثمان اور حسین رضی اللہ عنہما کی شہاد توں میں دوسری مناسبت یہ ہے کہ دونوں ہی باغی تحریک کے ہاتھوں شہید ہوئے۔
تیسری مناسبت یہ ہے کہ جیسے قاتلین عثمان اپنے مقاصد میں کامیاب نہیں ہو سکے، ویسے ہی قاتلین حسین بھی خائب و خاسر رہے۔
حضرت عثمان کے قاتلوں کا مقصد یہ تھا کہ وہ اقتدار پر قابض ہو جائیں اور کسی کھ پتلی خلیفہ کے پر دے میں اپنا اقتدار قائم کر سکیں۔
حضرت علی، حسن اور معاویہ رضی اللہ عنہم نے ان کی یہ خواہش پوری نہ ہونے دی۔ بالکل اسی طرح قاتلین حسین کا مقصد یہ تھا کہ
آپ کو شہید کر کے وہ یزید سے بچھ انعام واکرام حاصل کریں۔ یزید نے ان کی یہ خواہش پوری نہ کی۔ جیسے قاتلین عثمان کو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہمانے چن چن کر گر فتار کیا اور پھر مقدمہ چلا کر انہیں موت کی سزادی، بالکل اسی طرح قاتلین حسین کو بھی مختار معاویہ رضی اللہ عنہمانے چن چن کر گر فتار کیا اور پھر مقدمہ چلا کر انہیں موت کی سزادی، بالکل اسی طرح قاتلین حسین کو بھی مختار ثقفی کے دور میں چن چن کر قتل کیا گیا۔

حضرت عثمان اور حضرت حسین رضی الله عنهما کی شهاد توں میں ایک مناسبت یہ بھی ہے کہ دونوں کے نام کو جنگ و جدال کے لیے استعمال کیا گیا۔ ناصبی فرقے نے حضرت عثمان کا نام لے کر حضرت علی رضی الله عنهما کے خلاف پر اپیگیٹر اکیا، بالکل ویسے ہی باغی تحریک نے حضرت حسین رضی الله عنه کانام لے کر بنوامیہ کی حکومتوں کے خلاف پر اپیگیٹر اکیا۔

ہم دیکھتے ہیں کہ بعد کے ادوار میں حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے نام پر کیا جانے والا پر اپیگنڈ اختم ہو گیا جبکہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے نام پر کیا جانے والا پر اپیگنڈ ااب بھی جاری ہے۔اس معاملے میں کسی مخصوص فرقے کی اجارہ داری نہیں ہے بلکہ جب بھی جس باغی تحریک کوضر ورت پڑتی ہے، تووہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کانام استعمال کرتی ہے۔

یہاں پر تاریخ کے طالب علم کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہو تاہے کہ یہ سلسلہ حضرت حسین کے نام کے ساتھ ہی کیوں کیا جاتا ہے اور حضرت عثان کو بالکل ہی نظر انداز کیوں کر دیا گیا ہے؟ اس کی وجہ اصل میں یہ ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ خلیفہ تھے اور آپ کے خلاف اٹھنے والے باغی تھے۔ اس وجہ سے باغی تحریکوں کو آپ کا نام لینے میں کوئی فائدہ محسوس نہیں ہو تاہے۔ اس کے برعکس حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو معاذ اللہ ایک ایسے باغی سے تشبیہ دی جاتی ہے جو ظالم حکمر ان کے سامنے سینہ تان کر کھڑا ہو گیا۔ اس کے بعد خون کو گرمانے والے اشعار پڑھے جاتے ہیں اور تحریکی کارکنوں کو بغاوت کے لیے تیار کیا جاتا ہے۔

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

یہ تفصیل بیان کرنے کا مقصد ہے کہ ہم اپنے دور کے سیاسی لیڈروں کے ہتھانڈوں کو سمجھیں جو ان بزرگوں کے مقد س نام استعال کرتے ہیں۔ دلچسپ امر ہے کہ یہ لیڈر خود کم ہی جان دیتے ہیں اور اپنے سادہ لوح کار کنوں کو جان دینے کی زیادہ ترغیب دیتے ہیں۔ حقیقت ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے کوئی بغاوت نہیں کی اور نہ ہی فتنہ و فساد برپا کیا۔ آپ عراق میں انارکی کو ختم کرنے کے لیے تشریف لے گئے تھے اور جب آپ کو یہ علم ہوا کہ وہاں حکومت قائم ہو چکی ہے تو مسلمانوں کی اجتماعیت کو بر قرار رکھنے کے لیے آپ بزید کے پاس جا کر براہ راست معاملہ طے کرنے کے لیے تشریف کے باس جا کر براہ راست معاملہ طے کرنے کے لیے کھی تیار ہو گئے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ جب اس کے باوجو د بھی آپ کو شہید کیا گیا تو پورے عالم اسلام میں آپ کے قتل کو مظلومانہ فتل ہی قرار دیا گیا۔

### سانچه کربلا کی داستانیں کس حد تک قابل اعتماد ہیں؟

سانحہ کربلا چو نکہ ایک بڑاسانحہ تھااور اس نے عالم اسلام پر بڑے نفسیاتی اثرات مرتب کیے، اس وجہ سے یہ مورخین کے زمرے سے نکل کر عام قصہ گو حضرات، شاعروں اور خطیوں کی محفلوں کا موضوع بن گیا۔ ان کے ساتھ ساتھ باغی تحریک سے تعلق رکھنے والے قصہ گو خطیوں اور شاعروں نے جلتی آگ پر تیل چھڑ کنے کا کام کیا۔ ایک عام خطیب یا شاعر کو اس بات سے دلچیپی نہیں ہوتی ہے کہ واقعے کو ٹھیک ٹھیک بیان کیا جائے بلکہ اس کی دلچیپی اس بات سے ہوتی ہے کہ الیمی کیا بات کی جائے جس سے سامعین کے جذبات بھڑ کیس، وہ روئیں اور چلائیں، اپنے گریبان چاک کر دیں اور خطیب یا شاعر کو اٹھ کر داد دیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان حضرات نے سانحہ کر بلاکی الیمی الیہ آمیز داستانوں کی کوئی سند نہیں ہے اور کر بلاکی الیمی الیہ آمیز داستانوں کی کوئی سند نہیں ہے اور خطیب یان کر دیتے ہیں۔ یہاں ہم ان مبالغہ آمیز داستانوں کی گئیسٹ ہے اور خید مثالیں پیش کر رہے ہیں جو عام مشہور ہیں۔

1۔ یہ بات عام طور پر مشہور کر دی گئی ہے کہ کر بلا میں تین دن تک حضرت حسین رضی اللہ عنہ اور ان کے اہل بیت کا پانی بند کر دیا گیا تھااور وہ پیاسے شہیر ہوئے تھے۔خود ابومخنف کی روایت سے اس کی تر دید ہوتی ہے جو کہ طبری میں موجو دہے:

قال أبو محنف: حدثنا عبد الله بن عاصم الفائشي - بطن من همدان - عن الضحاك بن عبد الله المشرقي: \_\_\_ (سانحه كربلاكي رات سيره زينب رضى الله عنها شدت غم سے به ہوش ہو گئيں -) بهن كاحال ديم كر حضرت حسين كھڑے ہوگئے \_ ان كے پاس آكر چره پر پائى حجو كلا اور فرمايا: "بيارى بهن! الله كاخوف كرواور الله كے ليے صبر كرو ـ اس بات كو سمجھو كه روئ زمين پر سب مر في والے ہيں ـ اہل آسان بھى باقى نہ رہيں گے ـ بس الله كى ذات كے سواجس في اپنى قدرت سے اس زمين كو پيد اكيا ہے اور جو مخلوق كو زنده كر كے والى الا كى گا، وہى اكيلا اور تنها ہے ـ سب چيزيں مث جانے والى ہيں ـ مير ـ والد مجھ سے بہتر تھے، مير كى والده تم سے بہتر تھيں، مير بے بھائى مجھ سے بہتر تھے ـ مجھ اور ان سب كو اور ہر مسلمان كور سول الله صلى الله عليه و سلم كے اسوه حسنہ كو د كيھ كر اطمينان ہو جانا چا ہے ـ " اسى طرح كى باتيں كر كے آپ في انہيں سب كو اور ہر مسلمان كور سول الله صلى الله عليه و سلم كے اسوه حسنہ كو د كيھ كر اطمينان ہو جانا چا ہے ـ " اسى طرح كى باتيں كر كے آپ في انہيں سمجھايا اور پھر فرمايا: "پيارى بہن! ميں تمہيں فتم ديتا ہوں اور ميرى اس فتم كو يوراكرنا ـ ميں مر جاؤں تو مير بے غم ميں گريبان چاك مت كرنا،

عبد صحابہ اور حدید ذہمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ awww.islamic-studies.info

#### منه کونه پٹینا، ہلاکت وموت کونه یکارنا۔"<sup>27</sup>



اس روایت میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنی ہمشیرہ کو جو نصیحت فرمائی، اسے ہماری خوا تین کو بھی پلے باندھ لینا چاہیے۔ اس روایت سے معلوم ہو تاہے کہ سانحہ کی آخری رات بھی حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے پاس پانی موجو د تھاجو آپ نے سیرہ زینب رضی اللہ عنہا کے چبرے پر چھڑکا۔ ویسے بھی کر بلا دریائے فرات کے کنارے پر واقع ہے۔ دریا کے پانی کا پھیلاؤاتنا ہے کہ اس کی وجہ سے اللہ عنہا کے چبرے پر چھڑکا۔ ویسے بھی کر بلا دریائے فرات کے کنارے پر واقع ہے۔ دریا کے پانی کا پھیلاؤاتنا ہے کہ اس کی وجہ سے اس علاقے میں ایک بڑی جھیل موجو دہے جو کہ "بچرہ رزازہ" کہلاتی ہے اور کر بلا شہر سے محض 18 کلومیٹر کے فاصلے پر ہے۔ آج بھی گوگل ارتھ کی مد دسے اس پورے علاقے کو دیکھا جا سکتا ہے اور یہاں اس کی فضائی تصویر دی جارہی ہے۔ فرات ایک دریا ہے، کوئی چھوٹاموٹا چشمہ نہیں ہے جس کا پانی روک لیاجائے۔ اگر ایک جگہ دشمن نے پہرہ ولگا دیا تھاتو دو سری جگہ سے پانی حاصل کیا جا سکتا تھا۔ اس روایت کے پچھ بعد طبری نے ایک اور روایت نقل کی ہے جس کے مطابق حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے ایک بڑے ٹب میں مشک کوپانی میں حل کرنے کا حکم دیا تا کہ اسے جسم پر ملا جا سکے۔ اگر پینے کے لیے پانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگانے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگانے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگانے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگانے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگانے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگائے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگائے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح نورہ لگائے کے لیے بانی نہ تھاتو کھر پہلوانوں کی طرح نورہ کھوڑ کے لیے بانی نہ تھاتو کھر پہلوانوں کی طرح نورہ کھر کے جسم پر ملاجا سکے۔ اگر چینے کے لیے بانی نہ تھاتو پھر پہلوانوں کی طرح تو نورہ کی جانس کے کہ کے بیانی نہ تھاتو کی سے تر بیا جانس کے کہ بیا کہ کو بیاتا کی کو بیاتا کی جسم پر ملاجا سکے۔ اگر چینے کے لیے بانی نہ کی جانس کی خوبر کے بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کیا کہ کو بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کو بیاتا کی کو بیاتا کیا کو بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کے بیاتا کی کو بیاتا کے بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیاتا کی کو بیات

قال أبو مخنف: حدثني فضيل بن حديج الكندي، عن محمد بن بشر، عن عمرو الحضرمي، قال: جب يولوگ (سركارى فوج) آپ (حضرت حسين) سے جنگ كے ليے آ كے بڑھے، تو آپ نے تكم ديا كہ بڑا خيمہ نصب كياجائے۔ چنانچہ اسے نصب كر ديا گيا۔ آپ نے تكم ديا كہ ايك بڑے برتن ميں مثك كو پانى ميں حل كياجائے۔ جب اسے حل كر ليا گياتواب آپ خيمہ كے اندر نوره لگانے كے ليے گئے۔ 28

2۔ایک اور مبالغہ آمیز بیان بیہ ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے دشمن فوج کے ہز اروں بلکہ لاکھوں افراد کو اپنے ہاتھ سے قتل کیا

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ايضاً **-** 4/1-206

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> الضاً - 208-4/1

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

اور کشتوں کے پشتے لگا دیے۔ بعض روایتوں میں بیہ تعداد دوہز ار اور بعض میں تین لا کھ تک آئی ہے۔ اس روایت کے مبالغے کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اگر ہر آدمی کے ساتھ مقابلہ کرنے اور اسے پچھاڑ کر قتل کرنے کے لیے ایک منٹ بھی در کار ہو تو 2000 افراد کو قتل کرنے کے لیے ایک منٹ بھی در کار ہو تو 2000 افراد کو قتل کرنے کے لیے 2000 منٹ تو چاہیے ہوں گے ، یہ تقریبا 33 گھٹے بنتے ہیں۔ ابو مخنف کی روایتوں سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ سانحہ ایک آدھ گھٹے میں ہو کر ختم ہو گیا تھا۔

3۔ ایک اور مبالغہ آمیز بیان بیہ ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ اور دیگر شہداء کے سروں کو نیزوں پر لگا کر انہیں آپ کے اہل خانہ کے ساتھ شہر بہ شہر جلوس کی صورت میں پھرایا گیا اور اس حالت میں بھی حضرت حسین کے مبارک لبوں سے تلاوت قر آن مجید کی آج بھی یہ کام کرے تو اسے سیاسی خو دکشی ہی کہا جاسکتا ہے۔ اگر ایسا ہوا ہو تا تو جہاں جہاں سے یہ جلوس گزرتا جاتا، بغاوت کھڑی ہوتی چلی جاتی۔ پھر یہ سوال بھی پیدا ہو تا ہے کہ اگر ایسی کوئی حرکت کی جاتی تو اسے دیکھنے والے ہز اروں ہوتے۔ کیا ان میں سے کسی کی غیرت نے جوش نہیں مارا؟ اس وقت موجو د در جنوں صحابہ اور ہز اروں تابعین میں سے کیا دو چار سولوگ بھی ایسے نہ تھے جنہوں نے اس جلوس کو دیکھے کریزید کے سامنے کلمہ حق ہی کہا ہو؟

اس قشم کی در جنوں مبالغہ آمیز داستانیں ہمارہے ہاں خطیب اور شاعر عام بیان کرتے نظر آتے ہیں لیکن ہم انہی پر اکتفا کرتے ہیں۔

#### سانحہ کربلاکے بارے میں بعد کی صدیوں میں کیارواج پیدا ہوئے؟

سانحہ کر بلا کے بارے میں چو تھی صدی ہجری کے بعد تین موقف رواج پاگئے ہیں۔ ایک گروہ نے اس سانحہ کے دن یوم عاشورہ 10 محرم کو ماتم اور غم کا دن بنالیا۔ دوسرے گروہ نے اسے عید اور خوشی کا دن بنایا اور امت کی اکثریت نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کو ایک سانحہ کے طور پر دیکھا۔ انہوں نے اس کے ساتھ وہی معاملہ کیا جو دیگر انبیاءو صلحاء کی شہادت کے ساتھ کرتے ہیں۔ ابن کثیر (772۔774/1301ء کی شہادت کے انہیں اس طرح بیان کیا ہے:

روافض نے سن 400 ہجری کے آپس پاس بنو ہو یہ کی حکومت میں حدسے تجاوز کیا۔ یوم عاشورہ کو بغداد وغیرہ شہروں میں ڈھول بجائے جاتے،
راستوں اور بازاروں میں راکھ اور بھوسہ بھیر اجاتا، د کانوں پر ٹاٹ لئکائے جاتے اور لوگ غم اور گریہ کا اظہار کرتے۔ اس رات بہت سے لوگ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی موافقت میں پانی نہ پیتے کیونکہ آپ کو پیاسا ہونے کی حالت میں قتل کیا گیا تھا۔ خواتین ننگے منہ نوحہ کرتیں اور اپنے سینوں اور چہروں پر طمانچے مارتے ہوئے بر ہنہ پا بازاروں میں نکلتیں۔ اس قتم کی دیگر بدعات شنیعہ اور فیجے خواہشات اور رسوائی کے من گھڑت کام کیے جاتے۔ اس قتم کے کاموں سے ان کا مقصد بنو امیہ کی حکومت کو ذکیل کرنا تھا کیونکہ حضرت حسین ان کے دور حکومت میں قتل میں ہوئے۔

شام کے ناصبین نے یوم عاشورہ کو اس کے برعکس مناناشر وع کیا۔ یہ لوگ یوم عاشورہ کو کھانے پکاتے، عنسل کرتے، خوشبولگاتے اور قیمتی لباس پہنتے اور اس دن کو عید کے طور پر مناتے۔اس میں وہ طرح طرح کے کھانے پکاتے اور خوشی ومسرت کا اظہار کرتے اور ان کامقصد روافض کی مخالفت

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

کرنا تھا۔ انہوں نے حضرت حسین کے قتل کی تاویل سے کی کہ وہ مسلمانوں کے اتحاد کو پارہ پارہ کرنے کے لیے نکلے تھے اور جس شخص کی بیعت پر
لوگوں نے اتفاق کیا تھا، اسے معزول کرنے آئے تھے۔ (باغیوں کوسزادینے کے ضمن میں) صحیح مسلم میں اس بارے میں جو وعیدیں اور انتباہ آیا
ہے، یہ ان احادیث کی تاویل کرکے ان کا اطلاق حضرت حسین پر کرتے ہیں۔ یہ جاہلوں کی تاویل تھی جنہوں نے آپ کو شہید کیا۔ ان پر لازم تھا
کہ وہ آپ کو شہید نہ کرتے بلکہ آپ نے جب تین آپشز دی تھیں، توان میں سے کسی ایک کو قبول کر لیتے۔۔۔۔

ہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ آپ کی شہادت پر غمگین ہو۔ بلاشبہ آپ سادات مسلمین اور علماء وصحابہ میں سے تھے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ان بیٹی کے بیٹے تھے جو آپ کی بیٹیوں میں سب سے افضل تھیں۔ آپ عبادت گزار ، دلیر اور سخی تھے لیکن شیعہ جس طریق پر بے صبر ی سے غم کا اظہار کرتے ہیں، وہ مناسب نہیں ہے۔ شاید اس کا اکثر حصہ تصنع اور دکھاوے پر مشتمل ہے۔ آپ کے والد (حضرت علی رضی اللہ عنہ) آپ سے افضل تھے۔ وہ بھی شہید ہی ہوئے تھے لیکن ان کے قتل کا ماتم حضرت حسین کے قتل کی طرح نہیں کرتے۔ بلاشبہ آپ کے والد 17ر مضان مل جمری کو جعہ کے روز فجر کی نماز کو جاتے ہوئے قتل ہوئے تھے۔

ای طرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ بھی قبل ہوئے تھے جو اہل النۃ و الجماعۃ کے نزدیک حضرت علی رضی اللہ عنہ سے افضل تھے۔ آپ ماہ ذو الحجہ 36 بجری کے ایام تشریق میں اپنے گھر میں محصور ہو کر قبل ہوئے تھے۔ آپ کی شاہ رگ کو کاٹ دیا گیا مگر لوگوں نے آپ کے قبل کے دن کو ماتم کا دن نہیں بنایا۔ اسی طرح حضرت عبان اور حضرت عبان اور حضرت علی سے افضل تھے۔ آپ محراب میں کھڑے ہو کر فجر کی نماز پڑھاتے اور قرآن پڑھتے ہوئے قبل ہوئے مگر لوگوں نے آپ کے یوم شہادت کو بھی ماتم کا دن نہیں بنایا۔ اسی طرح حضرت صدیق رضی اللہ عنہ آپ سے بھی افضل تھے اور لوگوں نے آپ کے یوم وفات کو بھی ماتم کا دن نہیں بنایا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم دنیا اور آخرت میں اولاد آدم کے سر دار ہیں، آپ کو اللہ تعالی نے اسی طرح وفات دی، جیسے آپ سے پہلے انبیاء نے وفات پائی تھی۔ کسی نے آپ کو وفات کے دن کو بھی ماتم کا دن نہیں بنایا اور نہ وہ کام کے ہیں جو ان روافض کے جابل لوگ حضرت حسین کی شہادت کے روز کرتے ہیں۔ نہ بی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے دن کو بھی ماتم کا دون نہیں بنایا اور نہ وہ کام کے ہیں جو ان روافض کے جابل لوگ حضرت حسین کی شہادت کے روز کرتے ہیں۔ نہ بی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے دن اور نہ آپ سے پہلے کسی شخص کی وفات کے دن کے بارے میں دعوی کرتے ہیں۔ جیسے سورج گر ہمن اور دہ سرخی جو کسی کی شخص نے کسی اللہ عنہ کے قبل کے دن کے بارے میں دعوی کرتے ہیں۔ جیسے سورج گر ہمن اور دہ سرخی جو آسان پر نمودار ہوتی ہے۔

ابن کثیر نے مسلمانوں کی اکثریت کا جوموقف بیان کیاہے، وہی ان کا اپنانقطہ نظر بھی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کا ذکر کرنے سے ان کا مقصد یہی ہے کہ وہ اہل سنت کو اس جانب توجہ دلانا چاہتے ہیں کہ شہادت حسین رضی اللہ عنہ پر ان کاموقف کیا ہونا چاہیے۔

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ابن كثير - البدايه والنهاييه - 11/577 (ار دو 8/259)

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

#### باغی تحریک۔۔۔سانحہ کربلا کے بعد

#### سانحه كربلاكے بعد باغی تحريك نے كيا حكمت عملى اختيار كى؟

سانحہ کر بلا کے بعد باغی تحریک بالکل دب کر رہ گئ تاہم انہوں نے اندر ہی اندر اپنے پر اپیگنڈے کا جال پھیلا دیا۔ انہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے نام کوخوب کیش کر وایالیکن یزید کے بقیہ دور میں کوئی بغاوت برپانہ کی۔ یہ سلسلہ تین برس تک جاری رہا۔ طبری، ہشام کلبی اور ابو مخنف کے حوالے سے بیان کرتے ہیں:

قال أبو مخنف لوط بن يحيى، عن الحارث بن حصيرة، عن عبد الله بن سعد بن نفيل، قال: حسين رضى الله عنه كى شهادت كے بعد بى 61ھ ميں ان لوگوں (باغى تحريک) نے اپناكام شروع كر ديا تھا۔ آلات حرب وسامان جنگ كے جمع كرنے ميں بيدلوگ مشغول سخے اور پوشيدہ طور پر شيعہ اور غير شيعہ كو انتقام لينے پر آمادہ كرتے رہتے سخے۔ لوگ ان سے ملتے جاتے سخے۔ ایک گروپ كے بعد دوسرا گروپ ان كے ساتھ شریک ہوجاتا تھا۔ بيدلوگ اسى كام ميں منہمک سخے كہ يزيد 14ر رسيح الاول 64ھ كو فوت ہوگيا۔ حضرت حسين رضى الله عنه كى شهادت اور يزيد ك فوت ہوئيا۔ حضرت حسين رضى الله عنه كى شهادت اور يزيد كو فوت ہوئيا۔ حضرت حسين سال، دوماہ اور چار دن كا فرق تھا۔ اس وقت ابن زياد عراق كا گور نر تھاجو كہ بھرہ ميں تھا۔ كوفہ ميں اس كى طرف سے عمروبن حريث مخزومى تھا۔

سلیمان بن صرد (باغی تحریک کے اس وقت کے لیڈر) کے پاس شیعوں نے آکر کہا: "وہ فرعون تو مرگیاہے اور اس وقت حکومت کمزور ہور ہی سلیمان بن صرد (باغی تحریک کے اس وقت کے لیڈر) کے پاس شیعوں نے آکر کہا: "وہ فرعون تو میں کوبدلہ لینا شروع کر دیں اور ان ہے۔ آپ کی رائے ہو تو ابن حریث پر حملہ کرکے گور نریٹ سے ہم لوگ اسے نکال دیں۔ اس کے بعد خون حسین کوبدلہ لینا شروع کر دیں اور ان کے قاتلوں کوڈھونڈ ڈھونڈ کر نکالیں۔ لوگوں کو اہل بیت کی طرف آنے کی دعوت دیں جو کہ مظلوم اور اپنے حق سے محروم ہیں۔ " اس سلسلے میں لوگوں نے بہت اصرار کیا۔ 30

سلیمان بن صرد نے انہیں مشورہ دیا کہ وہ خفیہ طور پر اپنی سرگر میاں جاری رکھیں اور تیاری کرتے رہیں۔ ان سلیمان بن صرد کے بارے میں تاریخ طبری میں لکھاہے کہ یہ صحابی ہیں حالا نکہ ان کے صحابی ہونے کے بارے میں اختلاف ہے۔ عہد رسالت کی کسی جنگ یا اہم واقعے میں ان کا کوئی سراغ نہیں ملتاہے۔ ابن عبد البر (1071-463/979-368) نے الاستیعاب میں انہیں ایک جگہ صحابی اور ایک جگہ تابعی قرار دیاہے اور ان کی یہ کتاب قابل اعتاد نہیں ہے کیونکہ وہ سند درج نہیں کرتے ہیں۔ مشہور محدث اور مورخ ابن حجر عسقلانی (1448-57318-773) نے الاصابہ میں انہیں صحابی قرار دینے کوغلط کہا ہے۔ <sup>31</sup>ویسے بھی ہم کسی صحابی کے بارے میں یہ برگمانی نہیں کرسکتے کہ وہ باغی تحریک کا حصہ رہے ہوں گے۔

عبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات Page 471 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>طبری **-** 309-4/1

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>ابن حجر- الاصابه 5/42- شخصيت نمبر 3812

www.islamic-studies.info

کچھ عرصے بعد ان لو گوں نے کوفہ کے گورنر عمرو بن حریث کو مار کر نکال دیا۔ اس وفت حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمااپنی خلافت کا اعلان کر چکے تھے اور انہوں نے عبداللہ بن یزید الانصاری کو گورنر بنا کر کوفہ میں بھیج دیا۔ اسی زمانے میں مختار ثقفی کوفہ میں وارد ہوا۔

مختار کے بارے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت یہ نوجوان تھا اور اس کے چپا مدائن کے گور نرتھے۔اس وقت اس نے اپنے چپا کو مشورہ دیا تھا کہ ہم حضرت حسن کو گر فتار کر کے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے سامنے پیش کر دیتے ہیں تو چپانے اسے جھڑک دیا تھا۔ اسی نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ پر ہر چھی سے وار کیا تھا۔ اسے سانحہ کر بلا کے بعد برزید نے گر فتار کر لیا تھالیکن پھر حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی سفارش سے اس کی جان بخشی کر دی تھی کیونکہ یہ ان کا ہر اور نسبتی تھا۔ یزید کے مرنے کے بعد یہ حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما کے پاس چلا گیا۔انہوں نے اسے کوئی عہدہ نہ دیا۔ اس نے ان کے ساتھ اپنی من مانی کرناچابی تو انہوں نے اسے بھادیا۔ 32 اب بھی مختار ثقفی اہل بیت کا ہدر دبن کر کوفہ میں آیا۔اس نے جو سرگر میاں شروع کیں ،انہیں طبر کی نے ابومخنف کے حوالے سے بچھ یوں بیان کیا ہے:

قال هشام: قال أبو محنف: وحدثنا الحصين بن يزيد، عن رجل من مزينة قال: عبدالله بن يزيد سے آٹھ دن پہلے مختار کوفہ ميں آگيا تھا مگر تمام روئائے شيعہ سليمان بن صرد کے پاس جمع ہے۔ کوئی مختار کوان کے برابر نہ سمجھتا تھا۔ مختار شيعوں کو دعوت ديتا تھا کہ مير ہے پاس خون حسين کا انتقام لينے کے ليے آؤ۔ وہ جواب دیتے تھے کہ شخ الشيعہ تو سليمان بن صرد ہيں۔ سب نے انہی کی اطاعت کر لی ہے اور انہی کے پاس انتظام لينے کے ليے آؤ۔ وہ جواب دیتے تھے کہ شخ الشيعہ تو سليمان بن صرد ہيں۔ سب نے انہی کی اطاعت کر لی ہے اور انہی کے پاس انتظام لينے کے لي آئو۔ وہ جواب دیتے تھے کہ شخ الشيعہ تو سليمان بن صرد کے بھائی) کے پاس سے آيا ہوں۔ انہوں نے جمعے اپنا وزير، امين اور قابل اعتاد ساتھی بناکر بھجا ہے۔ "شيعوں سے آئ طرح کی باتيں کرتے ہوئے آخر اس نے پھے لوگوں سليمان بن صرد کے گروپ سے عليحدہ کر ليا۔ اب بي لوگ اس کی تعظیم کرنے گئے، اس کی بات سننے گے اور اس کے عکم کے منتظر رہنے گے۔ مگر اب بھی شيعوں کی ہڑی سے عليحدہ کر ليا۔ اب بي لوگ اس وجہ سے مختار اپنے کام ميں ابن صرد کوسب سے ہڑی رکاوٹ سمجھتا تھا اور اپنے ساتھیوں سے کہتا تھا: "تمہيں معلوم بھی ہے کہ ان صاحب بعنی سليمان بن صرد کا کيا ارادہ ہے ؟ ان کا ارادہ بيہ ہے کہ لڑنے کو تکليں، اپنے آپ کو بھی قتل کروائيں اور ساتھ معلوم بھی ہے کہ ان صاحب بعنی سليمان بن صرد کا کيا ارادہ ہي ہے کہ لڑنے کو تکليں، اپنے آپ کو بھی قتل کروائيں اور ساتھ معلوم بھی ہے کہ ان صاحب بعنی سليمان بن صرد کا کيا ارادہ ہي ہے کہ لڑنے کو تکليں، اپنے آپ کو بھی قتل کروائيں اور ساتھ معلوم بھی ہے کہ ان صاحب بعنی سليمان بن صرد کا کيا ارادہ ہي ہے کہ لڑنے کو تکليں، اپنے آپ کو بھی قتل کروائيں اور ساتھ معلوم بھی ہے کہ ان صاحب بعنی سليمان بن صرد کا کيا ارادہ ہي ہے کہ لڑنے کو تکليں، اپنے آپ کو بھی قتل کروائيں اور ساتھ معلوم بھی ہیں دنہ ان ساحب ہو کی کا تجربہ ہے اور نہ اس فن کا علم ہے۔

ابو مخنف کے بیان کے مطابق اب کوفیہ کی باغی تحریک دو حصول میں تقسیم ہو گئی: ایک سلیمان گروپ اور دوسر امختار گروپ۔ چونکہ ابو مخنف خود اس تحریک کا حصہ رہے ہیں، اس وجہ سے اس تحریک کے اندرونی اختلافات کے بارے میں ان کا بیان زیادہ معتبر ہے۔ سلیمان بن صر دنے 65/685 میں اعلان بغاوت کیا اور یہ لوگ "توابین" کہلائے۔ اس کی وجہ تسمیہ یہ تھی کہ انہوں نے اس بات پر

عبد صحابہ اور جدید ذنان کے شبہات Page 472 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> طبری-323-4/1

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> ال**ي**ضاً **-** 311-4/1

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

توبہ کا اعلان کیا کہ انہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کوبلا کر ان کا ساتھ نہ دیا تھا۔ ان کی پارٹی کے 16000 لوگوں نے ان کی بیعت کرر تھی تھی لیکن بغاوت کے وقت صرف 4000 فراد اکٹھے ہوئے۔ مدائن اور بصرہ کی باغی تحریک کے لوگ بھی شریک نہ ہوئے۔ یہ لوگ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی قبر پر اکٹھے ہوئے اور وہاں گریہ وزاری کی۔ ابن زیاد نے ان کے مقابلے پر 12000 کا لشکر بھیجا۔ شدید جنگ ہوئی جس میں توابین کو شکست ہوئی اور ان کی پارٹی کا بڑا حصہ اس جنگ میں کام آیا۔ 34

#### مخار ثقفی کی تحریک کی نوعیت کیاتھی؟

مختار گروپ نسبتاً زیادہ کامیاب رہا۔ شروع میں ابن زبیر کے گور نرکو فیہ ، عبداللہ بن یزید انصاری نے اس کے ساتھ اچھاسلوک کیا۔
سلیمان گروپ کی شکست کے بعد ان کے باقی ماندہ لوگ مختار گروپ میں شامل ہو گئے۔ مختار چو نکہ یہ دعوی کر تا تھا کہ وہ حضرت حسین
رضی اللہ عنہ کے بھائی محمہ بن حنفیہ رحمہ اللہ کا نائب ہے ، اس وجہ سے جو لوگ اس کے دعوے پر یقین کرتے تھے، وہ اس سے آن ملتے
سے۔ باغی پارٹی کے بعض لوگوں نے ایک وفد محمہ بن حنفیہ کے پاس بھیجا۔ انہوں نے واضح الفاظ میں مختار کو اپنا نما ئندہ نہ کہا البتہ یہ
فرمایا: "میں چاہتا ہوں کہ اللہ اپنی مخلوق میں سے جس سے بھی چاہے ، ہمارے دشمنوں سے بدلہ لے لے۔ اس کے بعد میں اپنے اور
آپ کے لیے مغفرت کی دعاکر تا ہوں۔" اس وفد کا س کر مختار بہت پریشان ہوا تاہم جب یہ وفد واپس آیا تو اس کی ممایت میں بہت
اضافہ ہوگیا۔ اب مختار نے حضرت محمہ بن حفیہ کی جانب سے متعدد جعلی خطوط لکھ کر لوگوں کو اپنی جانب مائل کیا جن میں مالک الاشتر

مختار نے مقبولیت حاصل کرنے کے لیے ایک دلچسپ طریقہ یہ نکالا کہ اس نے ایک کرسی کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی کرسی قرار دے کر اسے مقدس حیثیت دے دی۔ اس کے بعد اس نے اس کرسی پر ریشم و دیباج لپیٹ کر اس کا جلوس نکالا۔ یہ واقعہ کیسے ہوا، اس کی تفصیل ہم یہاں اس لیے بیان کر رہے ہیں کہ موجو دہ دور میں بھی بعض حضرات اس قسم کے ہتھکنڈے استعال کر کے لوگوں کے جذبات سے کھیلتے ہیں۔ اسے طبری نے کچھ یوں نقل کیا ہے:

حدثنی به عبد الله بن أحمد بن شبویه، قال: حدثنی أی، قال: حدثنی سلیمان، قال: حدثنی عبد الله ابن المبارك، عن إسحاق بن طلحة، قال: حدثنی معبد بن خالد، قال: حدثنی طفیل بن جعدة بن هبیرة، قال: طفیل بن جعده بن جمیره (حضرت علی رضی الله عنه کے بھانچے کے بیٹے) کا کہنا ہے کہ میں ایک مرتبہ بالکل ہی غریب ہو گیا تھا اور بہت تنگ دست تھا کہ ایک دن میں نے تیل کا کاروبار کرنے والے این ایک پڑوسی کے پاس ایک کرسی دیکھی جس پر اتنا تیل جما ہوا تھا کہ ککڑی نظر نہ آتی تھی۔ میں نے دل میں سوچا کہ چلواس کے متعلق چل کر متعلق جل کر میت بات کروں۔ میں وہ کرسی تیلی کے گھرسے اپنے یہاں منگوائی اور مختارسے آکر کہا: "میں ایک بات آب سے کہنا تو نہیں چا ہتا تھا مگر پھر

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 473 of 507

<sup>4/1-311</sup> to 344\_الضاً

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> اليناً -367 to 370

www.islamic-studies.info

مناسب سمجھا کہ کہوں۔" مخار نے پوچھا: "کیابات ہے؟" میں نے کہا: "جس کرسی پر (میرے والد) جعدہ بن ہمیرہ بیٹھتے تھے، وہ موجود ہے۔
اس کے متعلق خیال ہے کہ اس میں ایک خاص اثر ہے۔" مخار نے کہا: "سبحان اللہ! تم نے آج تک یہ بات کیوں نہیں بتائی۔ اسے ابھی یہاں
منگواؤ۔ اسے جب دھویا گیاتو بہت عمدہ ککڑی نمایاں ہوئی اور چو نکہ اس نے خوب زیتون کا تیل پیاتھا، اس لیے وہ چمک رہی تھی۔ یہ کپڑے سے
دھانپ کر مخار کے پاس لائی گئی۔ مخار نے مجھے 12000 در ہم دلائے اور پھر سب لوگوں سے کہا کہ نماز میں شرکت کریں۔

معبد بن خالد کا بیان ہے مختار میرے، اساعیل بن طلحہ اور شبث بن ربعی کے ساتھ مسجد آیا۔ تمام لوگ جوق در جوق مسجد میں جمع ہورہے تھے۔
محتار نے تقریر کی اور کہا: "سابقہ اقوام میں کوئی بات ایسی نہیں ہوئی تھی جو ہمارے ہاں موجو دنہ ہو۔ بنی اسرائیل کے پاس ایک تابوت تھا، جس میں آل موسی اور آل ہارون علیہاالصلوة والسلام کے تبرکات موجو د تھے۔ اسی طرح ہمارے پاس بھی ایک چیز موجو د ہے۔ مختار نے کرسی بر داروں کو حکم دیا کہ اسے کھولا جائے۔ کپڑے کا غلاف ہٹایا گیاتو اس پر سبائیہ فرقے کے لوگ کھڑے ہوگئے اور انہوں نے ہاتھ اٹھا کر تین تکبیریں کہیں۔ شبث بن ربعی نے کھڑے ہو کر کہا: "اے قبیلہ مضرکے لوگو! کا فرنہ ہو جاؤ۔" لوگوں نے اسے دھکے دے دے کر مسجد سے نکال دیا۔۔۔اس کے کچھ زمانہ بعد بیہ خبر مشہور ہوئی کہ عبید اللہ بن زیاد شامیوں کے ساتھ باجمیرہ کے مقام پر پہنچ گیا ہے۔

شیعوں نے ایک فچر پر اسی کرسی کا جلوس نکالا اور اس پر غلاف پڑا ہوا تھا۔ سات آدمی دائیں طرف اور سات بائیں طرف اس کی حفاظت کر رہے سے سے چونکہ اس جنگ میں اہل شام اس بری طرح قتل کیے گئے تھے کہ اس سے پہلے انہیں کبھی ایسادن دیکھنانصیب نہیں ہوا تھا۔ اس وجہ سے اس کرسی پر ان (مختار کے ساتھیوں) کا اعتقاد اور بھی جم گیا تھا اور اس میں ان کی انتہا پیندی کفر صرت کے تک پہنچ گئی تھی۔ (طفیل کہتے ہیں کہ) میں اپنے کیے پر شر مندہ ہوا کہ میں نے یہ کیا فتنہ پیدا کر دیا۔ اس کے متعلق لوگوں میں طرح طرح کی باتیں شروع ہو گئیں جس کی وجہ سے کرسی کو کہیں چھیاد یا گیا اور اس کے بعد میں نے اسے نہیں دیکھا۔

#### ہشام کلبی کابیان بیہ:

عن هشام بن محمد، عنه، قال: حدثنا هشام بن عبد الرحمن وابنه الحكم بن هشام: مخار نے جعدہ بن جمیرہ، جن کی والدہ ام ہائی بنت ابی طالب، حضرت علی رضی اللہ عنہماکی حقیقی بہن تھیں، کی اولا دسے کہا: "جھے علی بن ابی طالب کی کرسی لا دو۔" انہوں نے کہا: "نہ وہ ہمارے پاس ہے اور نہ ہم جانتے ہیں کہ کہاں سے لائیں۔" مختار نے کہا: "احمق نہ بنو اور مجھے لا کر دو۔" اس جو اب سے انہوں نے سمجھ لیا کہ یہ لوگ جو کرسی مجھی لا دیں گے، مختار اسے قبول کرلے گا۔ چنانچہ یہ لوگ ایک کرسی مختار کے پاس لے آئے اور کہا کہ یہ حضرت علی کی کرسی ہے۔ مختار نے اسے قبول کرلے گا۔ چنانچہ یہ لوگ ایک کرسی محمد کی اس کے بعد بنی شام، بنی شاکر اور مختار کے اور سر داروں اس کرسی پرریثم اور دیباج کا کیڑ الپیٹ کر اس کا جلوس نکالا۔ 36

اس کے بعد انہوں نے بغاوت کر دی جو کہ کامیاب رہی۔ ایک شدید جنگ میں اس نے ابن زیاد کی فوج کو شکست دی اور اس کے بعد ابن زیاد، شمر ،خولی بن پزید اور ان تمام لو گوں کو قتل کر دیا گیاجو حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت میں شریک تھے یاان پر شہادت

4/1 400 - 404 [

عبد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 474 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> الضاً -424 to 424

www.islamic-studies.info

حسین میں شریک ہونے کا الزام موجود تھا۔ اس نے عمر بن سعد سے البتہ امان دینے کا معاہدہ کر لیا تاہم کچھ عرصے بعد اس معاہدے کو توڑ کر انہیں ان کے بیٹوں سمیت قتل کروادیا۔ <sup>37</sup>اس نے ایک پارٹی کو حضرت عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہماکے قتل کے لیے مکہ بھیجا اور دوسری طرف انہیں ایک خط بھی لکھا جس میں خود کو ان کا فرما نبر دار ظاہر کیا۔ <sup>38</sup>

مختار ثقفی کی تحریک کوکافی کامیابی ملی۔ اس نے ابن زیاد اور قاتلین حسین کو قتل کرنے میں کامیابی حاصل کر لی تواس کی مقبولیت میں اضافہ ہو گیا اور عراق کے کچھ جھے پر اس کا اقتدار قائم ہو گیا۔ اب مختار نے اپنی تحریک کے اگلے مرحلے کا آغاز کیا اور طرح طرح کی پیش گوئیاں کرنا شروع کر دیا۔ طبری نے اس سلسلے میں ابو مخنف کی ایک روایت نقل کی ہے۔

قال هشام: قال أبو محنف: حدثني فضيل بن حديج، قال: قتل شرحبيل بن ذي الكلاع، فادعى قتله ثلاثة: سفيان بن يزيد بن قال هشام: قال أبو محنف: حدثني المشرقي، عن الشعبي: \_\_\_ شعبی کہتے ہیں کہ (جب مخار کوفہ سے نکال تو) میں اور میر بے والد بھی اس کے ساتھ سے اس نے کہا: "آج یاکل جمیں ابرا ہیم (بن اشتر) کی جانب سے فتح کی خوشنجر کی طنے والی ہے۔ اس کی فوج نے ابن زیاد کی فوج کو شکست فاش دے دی ہے۔ " مخار سائب بن مالک الا شعر کی کو کوفہ پر اپنا جانشین مقرر کر کے خود اپنے ساتھوں کے ساتھ روانہ ہوا اور ساباط میں قیام کیا۔ \_ جب ہم لوگ مدائن پنچے تولوگ مختار کے گرد جمع ہو گئے۔ مختار اب منبر پر خطب پڑھنے کے لیے کھڑا ہوا اور ہمیں سوچ سمجھ کر کام کرنے، جدوجہد کرنے، اطاعت امیر میں ثابت قدم رہنے اور اہل بیت رسول کے خون کا بدلہ لینے کے لیے کہد رہا تھا۔ اسے میں متواتر کئی قاصد ابن زیاد کے قتل، اس کی فوج کے شکست کھانے، گر فتار کیے جانے اور اہل شام کے بڑے سر داروں کے قتل کی خوشخبری لائے۔ اس پر مختار نے کہا: "اے اللہ کے گروہ! کیا میں نے اس واقع سے پہلے اس فتح کی تمہیں خوش خبری نہ دی تھی؟" سب نے کہا: "ب شک آپ نے یہی کہا تھا۔" اے اللہ کے گروہ! کیا میں نے اس واقع سے پہلے اس فتح کی تمہیں خوش خبری نہ دی تھی؟" سب نے کہا: "ب شک آپ نے یہی کہا تھا۔"

شعبی کا بیان ہے کہ اس وقت ان کے ایک پڑوس، جس کا تعلق ہمدان سے تھا، نے ان سے کہا: "شعبی! کیا اب تم ایمان لے آؤگ؟" میں کہا: "کیا مختار لائوں؟ کیا اس بات پر ایمان لاؤں؟ کیا اس بات پر ایمان لاؤں کہ مختار کو غیب کا علم ہے؟ اس پر تو میں ہر گز ایمان نہ لاؤں گا۔" اس پر اس نے کہا: "کیا مختار نے ہم سے یہ نہیں کہہ دیا تھا کہ مقام نصیبین پر انہیں شکست نے ہم سے یہ نہیں کہہ دیا تھا کہ مقام نصیبین پر انہیں شکست ہوئی حالا نکہ یہ واقعہ تو موصل کے علاقے خاذر میں پیش آیا ہے۔" اس نے کہا: "شعبی! واللہ! جب تک تم دردناک عذاب نہ دیکھو گے تو ایمان نہ لاؤگے۔" <sup>39</sup>

اس وقت حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما کی حکومت حجاز اور عراق پر قائم ہو چکی تھی۔ انہیں یہ خطرہ تھا کہ کہیں مختار پورے عراق پر قبضہ نہ کر لے۔ انہوں نے اپنے بھائی مصعب بن زبیر ، جو کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے داماد تھے ، کوبصرہ کا گور نر بناکر

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 475 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> ايضاً -408-1/4

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> الضاً - 4/1-413

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> الي**ن**اً **-** 4/1-457

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

بھیجا۔ انہوں نے مختار سے شدید جنگ کر کے رمضان 67/687 میں اس کا خاتمہ کر دیا۔ مختار نہایت بہادری سے لڑتا ہوا مارا گیا اور اس کے ساتھ ہی اس کی دوسالہ حکومت اور غیب دانی کا خاتمہ بھی ہو گیا۔

توابین اور مختار کی بغاوتوں کے بعد اہل کو فیہ کی باغی تحریک بالکل کمزور پڑ گئی اور اس کے بعد 55 برس تک سرنہ اٹھاسکی۔

#### سانجەحرە

اب ہم واپس یزید کے دور کی طرف آتے ہیں۔ یزید کے دور میں تین افسوسناک سانحے ہوئے: سانحہ کربلا، سانحہ حرہ اور مکہ مکر مہ پر حملہ۔ اب ہم سانحہ حرہ کی تفصیلات بیان کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ یہ واقعہ کیسے پیش آیا۔ ہمارے ہاں اردو کتب تاریخ میں اس معاملے میں بڑا مبالغہ کیا گیا ہے کہ سرکاری فوج نے مدینہ منورہ پر حملہ کیا، ہز اروں لوگوں کو قتل کیا اور خواتین کی عصمت دری کی جبکہ حقیقت اس سے مختلف ہے۔

تاریخ طبری میں اس سانحے کی تقریباً تمام تفصیلات ابو مخنف ہی کی بیان کر دہ ہیں۔ ابو مخنف کی روایت کے مطابق ہو ایوں کہ یزید نے ایک اموی نوجوان عثمان بن محمد بن ابی سفیان کو مدینہ منورہ کا گورنر بنا کر بھیجا۔ یہ ناتجر بہ کار تھے اور حکومتی معاملات کو صحیح طرح سنجال نہ یائے۔ اس پر اہل مدینہ کا ایک و فدیزید کے پاس روانہ ہوا۔ اس کے بعد جو ہوا، وہ ابو مخنف کی زبانی سنیے:

ذکر لوط بن یحیی، عن عبد الملك بن نوفل ابن مساحق، عن عبد الله بن عروة: ـــ ابل مدینه نے ایک و فدیزید کے پاس روانه کیا۔
اس میں عبداللہ بن خظلہ انصاری غسیل الملا ککہ رضی اللہ عنہ، عبداللہ بن عمر و مخزومی، منذر بن زبیر اور بہت سے لوگ اشر اف مدینہ سے ان
کے ساتھ تھے۔ یہ لوگ یزید کے پاس آئے تو وہ اکرام واحسان سے پیش آیا۔ سب کو انعام واکرام دیا۔ وہاں سے سوائے منذر بن زبیر کے، یہ
سب لوگ مدینہ چلے گئے جبکہ منذر بھر ہیں ابن زیاد کے پاس چلے گئے۔ انہیں بھی یزید نے ایک لاکھ در ہم انعام دیا تھا۔

(جولوگ مدینہ آئے) انہوں نے اہل مدینہ کے سامنے بزید کوسب وشتم شروع کر دیااور کہا: "ہم ایسے شخص کے پاس سے آئے ہیں، جو کوئی دین نہیں رکھتا، شراب پیتا ہے، ساز بجاتا ہے اور اس کی صحبت میں گلو کارائیں گاتی ہیں۔ کتوں سے کھیتا ہے، لفنگوں اور لونڈیوں کے ساتھ اٹھتا ہیٹھتا ہے۔ آپ لوگ گواہ رہیں کہ ہم نے اسے خلافت سے معزول کیا۔ یہ سن کر کچھ اور لوگ بھی ان کے ساتھ مل گئے۔۔۔

یزید کو خبر ہوئی کہ وہ اس کے بارے میں یہ پراپیگینڈا کر رہے ہیں تووہ کہنے لگا: "یااللہ! میں نے توان کے ساتھ احسان کیااور ان لو گول نے جو پچھ کیا،وہ بھی آپ کے سامنے ہے۔" پھر اس نے ان لو گول کے جھوٹ اور قطع رحمی کاذکر کیا۔<sup>40</sup>

ابو مخنف کے بیان کے مطابق اب یزید نے حضرت نعمان بن بشیر انصاری رضی اللہ عنہما کو مدینہ بھیجا جنہوں نے اہل مدینہ کو سمجھایا کہ وہ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>4/252</sup> to 253 اليضاً 4/252

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

بغاوت نہ کریں تاہم انہوں نے اس سے انکار کر دیا۔ سن 63/683 میں ایک ہزار کے قریب آد میوں نے بغاوت کر دی اور مدینہ میں موجود بنوامیہ پر حملہ کر دیا۔ یہ اموی مروان بن حکم کے گھر میں اکٹھے ہوئے توان لو گوں نے ان کامحاصرہ کر لیا۔ بنوامیہ نے یزید کوخط کھے کہ میں ایک فوج مدینہ کی طرف بھیجی جس نے ایک مختصر سی لڑائی کے بعد یزید نے مسلم بن عقبہ کی سرکر دگی میں ایک فوج مدینہ کی طرف بھیجی جس نے ایک مختصر سی لڑائی کے بعد اس بغاوت پر قابویالیا۔

#### سانحہ حرہ کے موقع پر اکابر صحابہ کا کر دار کیا تھا؟

اس بغاوت کے موقع پر اکابر صحابہ نے اس سے علیحد گی اختیار کی اور اسے اچھی نظر سے نہ دیکھا۔ صحیح بخاری میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللّٰہ عنہماکے بارے میں نقل ہواہے:

نافع بیان کرتے ہیں کہ جب اہل مدینہ (کے بعض لو گوں نے) یزید بن معاویہ کے خلاف بغاوت کی تو ابن عمر رضی اللہ عنہمانے اپنے ساتھیوں اور اولاد کو جمع کر کے فرمایا: "میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سناہے کہ 'قیامت کے دن ہر معاہدہ توڑنے والے کے لیے ایک حجنڈ انصب کیا جائے گا۔ 'ہم لوگ اللہ اور رسول کے نام پر کی گئی بیعت کو چائے گا۔ 'ہم لوگ اللہ اور رسول کے نام پر کی گئی بیعت کو توڑنے اور بغاوت کرنے سے بڑھ کر کوئی معاہدے کی خلاف ورزی ہو سکتی ہے۔ ہر ایسا شخص جو اس بیعت سے الگ ہو جائے اور اس معاطلے (بغاوت) کا تابع ہو جائے، تو اس کے اور میرے در میان علیحہ گی ہے۔ <sup>42</sup>

حضرت محمد بن علی رضی اللہ عنہماکے بارے میں روایت ہے کہ واقعہ حرہ کے موقع پر عبداللہ بن مطبع اور ان کے ساتھی حضرت محمد بن علی رحمہ اللہ کے پاس گئے اور ان سے کہا:

" ہمارے ساتھ نکلیے کہ ہم یزیدسے جنگ کریں۔ " محمد بن علی نے ان سے کہا: "کس بات پر میں اس سے جنگ کروں اور اسے منصب خلافت سے ہٹاؤں؟ " وہ بولے: "وہ کفر اور فسق وفجور میں مبتلا ہے، شر اب پتیاہے اور دین کے معاملے میں سرکشی کر تاہے۔ "

اس کے جواب میں انہوں نے فرمایا: "کیا آپ لوگ اللہ سے نہیں ڈرتے۔ کیا آپ میں سے کسی نے اسے ایسا کرتے دیکھا ہے جو آپ ذکر کر رہے ہیں۔ میں اس کے پاس رہاہوں اور میں نے اس میں کوئی برائی نہیں دیکھی۔" وہ کہنے لگے: "اس نے آپ کو اپنے اعمال کی خبر نہ ہونے دی ہو گی۔" محمد بن علی نے فرمایا: "توکیا اس نے آپ لوگوں کو خبر کر کے یہ برائیاں کی ہیں؟ اس صورت میں تو آپ بھی اس کے ساتھی رہے ہوں گے۔اگر اس نے آپ کو نہیں بتایا تو پھر تو آپ لوگوں بغیر علم کے گواہی دینے چل پڑے ہیں۔"

ان لو گوں کو یہ خوف ہوا کہ محمہ بن علی کے بیٹھ رہنے سے لوگ (بغاوت کے لیے اٹھنے پر) آمادہ نہ ہوں گے۔ انہوں نے ان کو پیشکش کی کہ اگر آپ ابن زبیر کی بیعت نہیں کرناچاہتے توہم آپ کی بیعت کرنے کو تیار ہیں۔" انہوں نے فرمایا: "میں نہ تولیڈر بن کر جنگ کرناچاہتا ہوں اور نہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> ايضاً ـ 4/1-254

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> بخارى، كتاب الفتن، حديث 6694

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ مسلم تاريخ

ہی پیروکار بن کر۔" وہ بولے: "آپ نے اپنے والد (علی) کے ساتھ مل کر بھی توجنگ کی تھی؟" انہوں نے فرمایا: "آج کل کون میرے والد حبیباہے؟"

ان لو گول نے جبر کرکے محمد بن علی کو نکالا اور ان کے مسلح بیٹے ان کے ساتھ تھے۔ انہوں نے گلابی رنگ کی جوتی پہن رکھ تھی اور کہہ رہے تھے: "اے قوم! اللہ سے ڈرواور خون مت بہاؤ۔" جب ان لو گول نے دیکھا کہ آپ کسی لیڈری پر تیار نہیں ہیں توانہیں چھوڑ دیا۔<sup>43</sup>

حضرت زین العابدین بن حسین رضی الله عنهمانے نه صرف بغاوت سے علیحدگی اختیار کی بلکه بنو امیه کی مدد بھی کی۔ طبری کی روایت میہ ہے:

قال عبد الملك بن نوفل: حدثني حبيب: بنواميه جب شام كي طرف روانه ہوئے تومر وان بن حكم كي اہليه عائشه بنت عثان بن عفان رضي الله عنهائے مروان كے تمام سازوسامان كے ساتھ على بن حسين رضى الله عنهمائے يہال آكر پناه لي تقى۔

وقد حدثت عن محمد بن سعد، عن محمد بن عمر، قال: بنواميه مدينه سے نكالے گئے تو مروان نے ابن عمر رضى الله عنهما سے كها: "ميں "مير سے اہل وعيال كو آپ اپنے پاس چيپاليجے۔" انہوں نے (كسى وجہ سے) منع كر ديا۔ على بن حسين رضى الله عنهما سے مروان نے كها: "ميں آپ كارشتے دار ہوں۔ مير سے اہل بيت كو اپنے اہل بيت كے ساتھ ركھ ليجے۔" تو انہوں نے اسے منظور كرليا۔ مروان نے اپنے اہل وعيال كو على بن حسين كے گھر بھيج ديا۔ يہ ان لوگوں كو اپنے اہل وعيال كے ساتھ لے كرينبوع چلے آئے اور وہيں سب كور كھا۔ مروان ان كاشكر گزار تھا اور ان دونوں ميں بہت پر انى محبت تھى۔

علی بن حسین کی کچھ زمین مدینہ کے قریب تھی اور (بغاوت کے وقت) وہ شہر سے نکل کریمبیں گوشہ نشین ہو گئے تھے تا کہ وہاں کے کسی معاملے میں شریک نہ ہوں۔ عائشہ (مروان کی اہلیہ جو ان کے گھر پناہ گزین تھیں) جب طائف جانے لگیں تو آپ نے کہا: "میرے بیٹے عبداللہ کو اپنے ماللہ کو اپنے ماللہ کو اپنے میں پاس اس وقت تک رکھا جب تک کہ اہل مدینہ کا معاملہ ٹھنڈ ا ساتھ طائف لیتی جائے۔ "عائشہ اپنے ساتھ عبداللہ کو طائف لے آئیں اور اپنے ہی پاس اس وقت تک رکھا جب تک کہ اہل مدینہ کا معاملہ ٹھنڈ ا نے گیا۔ 44

اس سے یہ بھی معلوم ہو تاہے کہ مروان کی جانب سے حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب وشتم کی روایات بھی جعلی ہیں ورنہ یہ کیسے ممکن ہے کہ مروان تو حضرت علی کو معاذ اللہ گالیاں دیتے ہوں اور ان کے پوتے حضرت زین العابدین رحمہ اللہ، کی مروان سے پر انی محبت چلی آر ہی ہواور وہ بنوامیہ کی اس درجے میں مدد کریں؟

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>بلاذرى ـ انساب الانثر اف ـ 3/471 ـ باب محمد بن حنفيه

<sup>4/1-256-4/1</sup> 

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

#### کیا مدینہ منورہ کو تین دن کے لیے مباح کیا گیا؟

طبری میں واقعہ حرہ کی تمام ترروایات ابو مخنف اور ہشام کلبی کی روایت کر دہ ہیں جن کا ہنوا میہ سے بغض اور تعصب مشہور ہے۔ اس وجہ سے ان کی بیان کر دہ ان تفصیلات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا ہے کہ جن میں انہوں نے ظلم کو بنوا میہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ یہ لوگ بیان کرتے ہیں کہ بغاوت پر قابو پالینے کے بعد مدینہ منورہ کو تین دن تک کے لیے مباح کر دیا گیا، شہر یوں کامال لوٹا گیا اور لوگوں کو بے جا قتل کیا گیا۔ اگر ایساہو اہو تا تو یہ کوئی معمولی واقعہ نہ تھا۔ پھر اس کا بیان کرنے والا اکیلا ابو مخنف نہ ہو تا بلکہ اور بھی بہت سے لوگ اسے بیان کر رہے ہوتے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ تفصیلات بھی بنوا میہ کے خلاف اس پر اپیگنڈے کا حصہ تھیں جو ان کی حکومت کو گرانے کے لیے کیا گیا۔ اس بارے میں یقین کے ساتھ کوئی بات نہیں کہی جا گرانے کے لیے کیا گیا۔ ممکن ہے کہ سرکاری فوجوں نے پچھ زیاد تیاں کی ہوں لیکن اس بارے میں یقین کے ساتھ کوئی بات نہیں کہی جا سکتی ہے کیو نکہ ان روایات کاراوی صرف ایک ہی شخص ہے اور وہ نا قابل اعتماد ہے۔

ربی یہ بات کہ تین دن کے لیے مدینہ شہر میں فوجیوں نے ہزاروں خواتین کو ریپ کیا اور اس کے نیتج میں ایک ہزار خواتین حاملہ ہوئیں، ایسی ہے بنیاد بات ہے کہ ابو محنف کو بھی اس کاخیال نہیں آیا۔ اگر اس میں کچھ بھی حقیقت ہوتی، تو بہاں ابو محنف نے ڈھیروں دوسری روایتیں وضع کی ہیں، وہاں اس کو وہ کیے چھوڑ دیتا؟ پھر اگر یہ واقعہ ہوا ہو تا تو ہر ہر شہر میں بزید کے خلاف بغاوت اٹھتی جاتی۔ عربوں کے بارے میں تو دور جاہیت میں بھی یہ گمان مشکل ہے کہ ان کی خواتین پر کوئی ہاتھ ڈالے تو وہ خاموشی ہے دیکھتے رہیں۔ کیا ان سردور اسلام میں ایسا ہوا ور سب لوگ تماشاد کھتے رہیں۔ کیا ان سب نے چوڑیاں پہن رکھی تھیں یاان کی غیر ت گھاس چر نے چلی گئی تھی ؟ ان باتوں کی کوئی حقیقت نہیں ہے اور ابو محنف نے بھی انہیں بیان نہیں کیا ہے۔ یہ روایت ابن کشیر (1372-774/1301) نے مدا نئی حقیقت نہیں ہے اور ابو محنف نے بھی انہیں بیان نہیں درنج کی ہے اور ساتھ واللہ اعلم لکھ کر اس واقعے سے متعلق شک کا اظہار کیا ہے۔ یہ رائی دیا ہوئے وہ وہ وہ قبی اس کی سند یہ بیان کی ہے: قال المدائنی عن أبی قرۃ قال۔ اب معلوم نہیں کہ یہ ابو قرۃ کون صاحب ہیں اس طرح رہے میں قابل اعتماد ہیں۔ اور وہ خو دواقعہ حرہ کے ساٹھ سال بعد پید اہوئے وہ وہ واقعے کے عینی شاہد نہیں تھے۔ اگر یہ خواتین ایسا کچھ نہیں ہے۔ ابن کثیر نے بھی اس روایت کو محض نقل کیا ہے اور اس پر اپنے لوگ ہیں جن کے باپ کا نام معلوم نہیں ہے لیکن ایسا پچھ نہیں ہے۔ ابن کثیر نے بھی اس روایت کو محض نقل کیا ہے اور اس پر اپنے شکوک وشبہات کا اظہار کیا ہے۔

مکه مکر مه پر حمله مکه مکرمه پر حمله کیسے ہوا؟

مکہ مکرمہ میں اس وقت حضرت عبداللّٰہ بن زبیر رضی اللّٰہ عنہماموجو دیتھے جنہوں نے یزید کی بیعت نہ کی تھی مگر انہوں نے اپنی خلافت

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 479 of 507

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

کا اعلان بھی نہ کیا تھا۔ مدینہ منورہ سے فارغ ہو کر مسلم بن عقبہ کا بیہ لشکر مکہ مکر مہ کی طرف بڑھا۔ اس وقت تک 64/684 کا آغاز ہو چکا تھا۔ راستے میں مسلم کے مرنے کے بعد حصین بن نمیر اس لشکر کا سربراہ بنا۔ اس لشکر نے آگر مکہ مکرمہ کا محاصرہ کر لیاجو کہ 40 یا بروایت دیگر 64 دن حاری رہا۔ فریقین کے در میان کچھ حھڑ پیں بھی ہوئیں۔ اس زمانے میں خانہ کعبہ کاغلاف جل گیا۔ اس معاملے میں طبری نے دومتضادروایتیں نقل کی ہیں:

- ایک روایت کے مطابق سر کاری فوج نے منجنیق سے خانہ کعبہ پر پھر تھینکے جس سے اس کا غلاف جل گیا۔ یہ ہشام کلبی کی روایت ہے۔
- دوسری روایت کے مطابق لوگ آگ رات کو آگ جلاتے تھے۔اس کی کچھ چنگاریاں ہواسے اڑ کر خانہ کعبہ پریڑیں جس سے اس کا غلاف جل گیا۔ بیر روایت محمد بن عمر الواقدی نے بیان کی ہے۔

ان دونوں مورخین کے بارے میں مشہور ہے کہ یہ دونوں جھوٹی روایتیں بیان کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے کہ حقیقت کیا تقى؟

ر بیچ الاول 64/684 میں محاصرہ ابھی جاری تھا کہ پزید کے مرنے کی اطلاع مکہ پہنچی۔ یہ سن کر جنگ بندی ہو گئی اور سر کاری فوج کے کمانڈر حصین بن نمیر نے حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہماسے ملا قات کی۔ ہشام کلبی نے اس واقعے کو یوں بیان کیاہے:

وأما عوانة بن الحكم فإنه قال - فيما ذكر هشام، عنه: ابن نمير ني بي سن كرابن زبير رضى الله عنهما كوكهلا بهيجاكه آج رات مجهد عمقام ابط میں ملیے۔ دونوں اکٹھے ہوئے تو حصین بن نمیرنے کہا: "اگریزید فوت ہو گیاہے تو آپ سے زیادہ کوئی خلافت کاحق دار نہیں ہے۔ آپئے! ہم آپ کی بیعت کر لیتے ہیں۔ اس کے بعد آپ میرے ساتھ چلے۔ یہ لشکر جو میرے ساتھ ہے، اس میں شام کے تمام رؤساءاور سر دار شامل ہیں۔ والله! دوافراد بھی آپ کی بیعت سے انکار نہیں کریں گے۔ شرط یہ ہے کہ آپ سب کو امان دے کر مطمئن کر دیجیے۔ ہمارے اور آپ کے در میان اور ہمارے اور اہل حرہ کے در میان جو خونریزی ہوئی ہے، اس سے چیثم یوشی کیجے۔

ہشام کلبی کے بیان کے مطابق حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمانے اس آفر کو ٹھکرا دیا اور کہا: "اگر میں ایک ایک شخص کے بدلے دس دس آد میوں کو قتل کروں، تب بھی مجھے چین نہ آئے گا۔"<sup>45</sup> چو نکہ ہشام کلبی صحابہ کرام بالخصوص حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کی اولا د کے بارے میں متعصب مورخ ہیں،اس وجہ سے ان کی اس بات کو قبول نہیں کیا جاسکتا ہے۔حضرت عبداللہ بن زبیر کے بارے میں بیہ جملہ سوچا بھی نہیں جاسکتا کہ آپ ایک آد می کے عوض دس افراد کے قتل کو جائز سمجھتے ہوں گے۔

ہشام کلبی کے بیان کے مطابق حصین بن نمیر نے مکہ کا محاصرہ اٹھادیا اور فوج شام کی طرف واپس چلی گئی۔ جب یہ مدینہ پہنچی تو اس کی

Page 480 of 507 عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> الي**ناً -** 4/1-267

www.islamic-studies.info

ملا قات حضرت زین العابدین رحمہ اللہ سے ہوئی۔ ابن نمیر کے گھوڑے بھوکے تھے اور اس کے پاس چارہ ختم ہو گیا تھا۔ حضرت زین العابدین رحمہ اللہ نے اس کے گھوڑوں کو چارہ فراہم کیا۔ <sup>46</sup> اس سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ اپنے جلیل القدر والدکی شہادت کا ذمہ دار حکومت اور بنو امیہ کو نہ سمجھتے تھے۔ اگر آپ کی رائے مختلف ہوتی تو کم از کم آپ سرکاری افواج سے اتنا تعاون نہ کرتے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اس دور کے مسلمانوں میں جو بھی اختلافات تھے، وہ محض سیاسی تھے اور دین اعتبار سے ان میں کوئی ایسااختلاف نہ تھا، جس کی بنیادیر ایک فریق کو کا فر قرار دیا جائے۔

#### یزید کے دور میں یہ تین سانحات کیو نکر پیش آئے؟

یزید کے دور کے ان تینوں سانحات کے بارے میں یہی کہاجا سکتا ہے کہ یہ اس کی عاقبت نااندیتی کی وجہ سے پیش آئے۔اسے چاہیے تھا کہ مذاکرات کے ذریعے ان مسائل کو حل کرنے کی کوشش کر تا۔اگر وہ حکومت سنجالنے کے بعد مدینہ اور مکہ کاسفر کر تااور یہاں خود حضرت حسین، عبداللہ بن زبیر اور دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم سے مل کر ان سے براہ راست معاملات طے کرلیتا تو شاید یہ تینوں سانحے و قوع پذیر نہ ہوتے۔ ان حضرات کے بارے میں یہ بدگمانی درست نہیں ہے کہ یہ حکومت کے طالب سے اور اس کے لیے مسلمانوں میں افتراق وانتشار کو جائز سمجھتے تھے۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ تو براہ راست شام جاکر یزید سے بیعت کے لیے تیار تھے۔ حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہماسے بھی اس کی بات چیت ہو جاتی، یزید ان کے مطالبات مان لیتا اور جن امور کی وہ اصلاح چاہتے تھے، ان یر عمل کرلیتا تو معاملہ اتنانہ بڑھتا۔

افسوس کہ یزید نے اپنے جلیل القدر والد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ جیسے حلم اور تدبر کا مظاہرہ نہ کیا اور ضرورت سے زیادہ طاقت کا استعال کر دیا۔ پہلے ابن زیاد کی افواج نے طاقت کا بے جااستعال کر کے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو شہید کیا اور یزید نے اس کے خلاف کوئی کاروائی نہ کی۔ اس کے بعد مدینہ کے کچھ لوگوں کی بغاوت کو کچلنے کے لیے سرکاری فوج نے ضرورت سے زیادہ طاقت استعال کی اور پھر مکہ مکرمہ پر حملہ کرکے حکومت کی رہی سہی ساکھ بھی ختم کر دی۔ 64/684 یزید کے مرتے ہی خانہ جنگیوں کا ایک طویل سلسلہ شروع ہواجو کہ اگلے نوبرس جاری رہا۔

#### یزید کے بارے میں کیارائے رکھنی جاہیے؟

اس معاملے میں مسلمانوں کے ہاں تین نقطہ ہائے نظریائے جاتے ہیں:

1۔عام طور پریزید کوسانحہ کر بلا،سانحہ حرہ اور مکہ مکر مہ پر حملے کامجر م قرار دے کر اس پر لعن طعن کی جاتی ہے۔ بعض لوگ اسے اسلام دشمن ، کافر ، منافق ، فاسق و فاجر کے لقب سے یاد کرتے ہیں۔ ہمارے دور میں بہت سے لوگوں کا یہی موقف ہے۔ یہ حضرات بالعموم

<sup>46</sup> ايضاً - 4/1-268

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 481 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

تمام تاریخی روایتوں کو من وعن قبول کر کے یزید پر لعنت کرتے ہیں۔ اس نقطہ نظر پر سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ اگر ایسا ہی تھا تو پھریزید کے دور میں موجود جلیل القدر صحابہ خاص کر ابن عباس اور ابن عمر رضی الله عنہم نے اس کے خلاف کوئی تحریک پیدا کیوں نہیں کی اور ان حضرات نے حضرات حسین اور ابن زبیر رضی الله عنہم کاساتھ کیوں نہیں دیا؟

2- ایک اقلیتی گروہ کاموقف میہ ہے کہ یزید ایک جلیل القدر تابعی تھا۔ وہ اس کے نام کے ساتھ "رحمۃ اللّہ علیہ" بلکہ بعض او قات "رضی اللّہ عنہ" بھی لگادیتے ہیں۔ یہ حضرات سانحہ کر بلا، حرہ اور مکہ کی ایسی توجیہ کرتے ہیں جسسے قصور سر اسر حضرت حسین اور عنہ عنہم کا نکاتا ہے۔ اگر اس نقطہ نظر کو درست مان لیاجائے تو پھر حضرت حسین اور ابن زبیر رضی اللّہ عنہم جیسے جلیل القدر بزرگوں پر تہمت کا دروازہ کھاتا ہے۔

3- ایک تیسر اموقف ہے ہے کہ بزید کے بارے میں خاموشی اختیار کرنی چاہیے۔ اس نقطہ نظر کے حاملین کا کہنا ہے ہے کہ ہمارے پاس کوئی ایسا بیانہ موجود نہیں ہے جس سے اس بات کا ٹھیک ٹھیک تعین کیا جاسکے کہ ان تینوں سانحات میں بزید یا کسی اور شخص کا قصور کتنا تھا؟ تینوں سانحات سے متعلق جو تاریخی روایتیں ہمیں ملتی ہیں، وہ ابو محنف، ہشام کلبی اور واقدی کی روایت کر دہ ہیں۔ ابو محنف اور کلبی کے بارے میں مشہور ہے کہ یہ لوگ بنو امیہ کے دشمن تھے اور ان سے شدید تعصب رکھتے تھے۔ دوسری طرف واقدی پر بھی کذاب ہونے کا الزام عائد کیا گیا ہے۔ اس وجہ سے ہم قطعی طور پر یہ نہیں کہہ سکتے ہیں کہ ان واقعات کی اصل شکل کیا تھی اور اس میں کس شخص کا قصور کتنا تھا؟ ہونا یہ جاہور دیں۔

اس تیسرے نقطہ نظر کی نمائند گی کرتے ہوئے امام غزالی (d. 505/1111) کہتے ہیں:

جو شخص پہ گمان کرتا ہے کہ یزید نے قتل حسین کا تھم دیا تھایا اس پر رضا مندی کا اظہار کیا تھا، تو جانا چاہیے کہ وہ شخص پر لے در ہے کا احمق ہے۔
اکا بر و و زراء اور سلاطین میں سے جو جو اپنے زمانہ میں قتل ہوئے، اگر کوئی شخص ان کی بیہ حقیقت معلوم کرنا چاہے کہ قتل کا حکم کس نے دیا تھا، کون اس پر راضی تھا اور کس نے اسے نالپند کیا، تو اس پر قادر نہ ہو گا کہ اس کی تہہ تک پہنچ سکے خواہ بیہ قتل اس کے پڑوس میں اور اس کے زمانہ میں ہوں اور قدیم زمانہ میں گزرا ہو۔ پس کیسے اس زمانے اور موجو دگی میں ہی کیوں نہ ہوا ہو۔ پھر تو اس واقعہ تک کیسے رسائی ہو سکتی ہے جو دور در از شہر وں اور قدیم زمانہ میں گزرا ہو۔ پس کیسے اس واقعہ یہ کی حقیقت کا پیتہ چل سکتا ہے جس میں چار سوہر س (اب ساڑھے تیرہ سوہر س) کی طویل مدت حاکل ہو اور مقام بھی بعید ہو۔ امر واقعہ یہ کہ اس بارے میں شدید تعصب کی راہ اختیار کی گئی ہے، اسی وجہ سے اس واقعہ کے بارے میں مختلف گروہوں کی طرف سے بکثرت روایتیں مروی ہیں۔ پس یہ ایک ایسا واقعہ ہے جس کی حقیقت کا ہر گزیتہ نہیں چل سکتا اور جب حقیقت تعصب کے پر دوں میں روپوش ہے تو پھر ہر مسلمان کے ساتھ حسن ظن رکھنا واجب ہے، جہاں حسن ظن کے قرائن ممکن ہوں۔

www.archive.org/details/qsmay (ac. 13 -47-47) قيد الشريد من اخبار اليزيد -47 (ac. 13 -47) قيد الشريد من اخبار اليزيد -47 (ac. 13 -47) قيد الشريد من اخبار اليزيد -47 (ac. 13 -47) من يدديكهي: غزالي، احياء العلوم الدين (اردوترجمه: نديم الواجدي) -3/199 كراچي: دار الاشاعت -

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

امام غزالی کے بید دلائل اس در ہے میں مضبوط ہیں کہ ہمیں ہر تاریخی شخصیت کے بارے میں یہی روبید رکھنا چاہیے۔ تاریخ کی کتب میں جو پچھ لکھا ہو، وہ ہم پڑھیں اور بیان کریں توساتھ ہی بیہ وضاحت بھی ضرور کر دیں کہ حقیقت کا علم اللہ تعالیٰ ہی کوہے اور ہم تمام سابقہ لوگوں کے بارے میں حسن ظن کاروبیہ رکھتے ہیں۔ اس کتاب میں بھی ہم نے یہی کوشش کی ہے۔ جن لوگوں کے نام قاتلین عثمان میں آتے ہیں یا قاتلین حسین، ان کا تذکرہ کرتے وقت ہم نے اس بات کا اظہار کیا ہے کہ یہ باتیں تاریخی روایات ہی سے ملتی ہیں جن کی صحت مشکوک ہے۔ ہاں نام لیے بغیر اجمالی طور پر قاتلین عثمان اور قاتلین حسین کی مذمت کی جاسکتی ہے۔

جب یکسال درجے کی منفی اور مثبت تاریخی روایات موجود ہوں تو پھر ایک مثبت ذہنیت کے حامل شخص سے یہی توقع ہونی چاہیے کہ وہ مثبت پہلوؤں ہی پر توجہ دے۔ منفی پہلوؤں پر سوچنے سے دنیا میں سوائے فرسٹر یشن اور آخرت میں سوائے مواخذہ کے کچھ حاصل نہ ہو گا۔اللہ تعالی ہم سے آخرت میں ہمارے ہی اعمال سے متعلق سوال کریں گے اور کسی بھی تاریخی شخصیت کے اعمال کا حساب ہم سے نہ لیاجائے گا۔حسن ظن اور بدگمانی، مثبت ذہنیت یا منفی رویہ ہماراا پناعمل ہے،جس کے لیے ہم اللہ تعالی کے حضور جو اب دہ ہوں گے۔

#### حضرت عبدالله بن زبير كي خلافت

حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما کی خلافت سے متعلق زیادہ سوالات نہیں ہیں۔ آپ ایک جلیل القدر صحابی ہیں، آپ کے والد حضرت زبیر رضی اللہ عنہما کی خلافت سے متعلق زیادہ سواری" اور والدہ سیدہ اساء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہما کو "ذات النظاقین" کا خطاب دیا۔ انہی سیدہ اساء نے ہجرت نبوی کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے کھانے کا انتظام کیا۔ ابن زبیر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے نواسے تھے اور ان کے علاوہ اپنی خالہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے تربیت یافتہ تھے۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کر کے مدینہ تشریف لائے تو پچھ ماہ تک مسلمانوں کے ہاں کوئی بچے پیدانہ ہوا۔ اسلام دشمنوں نے یہ مشہور کر دیا کہ ہم نے مسلمانوں پر جادو کر دیا ہے اور ان کی تعداد میں اب اضافہ نہ ہو سکے گا۔ اس وقت حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما 1/622 میں پیدا ہوئے اور تمام صحابہ نے اس پر خوشی منائی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں گود میں لے کر تھجور چبا کر ان کے منہ میں ڈالی۔ خلفائے راشدین کے دور میں آپ نے ایک نوجوان کی حیثیت سے نمایاں علمی اور عسکری کارنا ہے انجام دیے۔ عہد عثانی میں قرآن مجید کی کاپیاں بنانے کے کام میں شریک رہے اور افریقہ کی مہم میں شریک ہوئے۔ خلیفہ مظلوم حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے موقع پر ان کی حفاظت کی اور جنگ جمل اور افریقہ کی مہم میں شریک ہوئے۔ خلیفہ مظلوم حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں آپ افریقہ اور قسطنطنیہ کی مہمات میں شریک عنہ میں مالک الاشتر سے براہ راست مقابلہ کیا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں آپ افریقہ اور قسطنطنیہ کی مہمات میں شریک عنہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 483 of 507

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اصاغر صحابہ میں چار افراد ایسے سے جو عبادت، زہد و تقوی اور علم دین میں غیر معمولی مقام رکھتے سے اور اتفاق سے ان چاروں کا نام عبداللہ تھا۔ اس وجہ سے یہ عبادلہ (عبداللہ کی جمع) کہلاتے سے یہ ابن عمر، ابن عباس، ابن عمر و بن عاص اور ابن زبیر رضی اللہ عنہم سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے وقت ابن زبیر اب ساٹھ سال کے ہو چکے سے انہوں نے بزید کی حکومت کو پہند نہیں کیا اور اس کی بیعت نہیں گی۔ آپ مکہ مکر مہ میں مقیم رہے تاہم آپ نے حکومت کے خلافت بغاوت بھی نہیں گی۔ جیسا کہ آپ او پر پڑھ چکے ہیں کہ سرکاری افواج نے مکہ مکر مہ کا محاصرہ کر لیا جو کہ کئی دن جاری رہا مگر ابن زبیر نے صرف اپناد فاع ہی کیا۔ یزید کی وفات کے بعد ابن زبیر رضی اللہ عنہمانے اپنی خلافت کا اعلان کیا اور سوائے شام کے، تقریباً سبجی علاقوں پر ان کی خلافت قائم ہو گئی جو کہ کے بعد ابن زبیر رضی اللہ عنہمانے اپنی خلافت کا اعلان کیا اور سوائے شام کے، تقریباً سبجی علاقوں پر ان کی خلافت قائم ہو گئی جو کہ کے بعد ابن زبیر رضی اللہ عنہمانے اپنی خلافت کا اعلان کیا دو سوائے شام کے، تقریباً سبجی علاقوں پر ان کی خلافت قائم ہو گئی جو کہ کے بعد ابن زبیر رضی اللہ عنہمانے اپنی خلافت کا اعلان کیا دو سوائے شام کے، تقریباً سبجی علاقوں پر ان کی خلافت قائم ہو گئی جو کہ سے دور کے بارے میں بہت زیادہ سوالات نہیں ہیں، بس چند امور وضاحت طلب ہیں۔

#### ابن زبير اور ديگر صحابه كاموقف كياتها؟

ہماری رائے میں ابن زبیر رضی اللہ عنہما پوری دیانتداری سے یہ سمجھتے تھے کہ بنو امیہ میں باپ کے بعد بیٹے کی ولی عہدی کا جو سلسلہ شروع ہو گیاہے، وہ درست نہیں ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بعد یزید کو تو انہوں نے بر داشت کر لیا اور اعلان خلافت نہ کیا لیکن پھریزید کے بعد اس کے بیٹے معاویہ ثانی کو وہ بر داشت نہ کر سکے۔ دوسری جانب اہل شام میں اختلافات پیدا ہو گئے اور شامی فوج کے کمانڈر حصین بن نمیر نے خود ابن زبیر رضی اللہ عنہما کو خلافت قبول کرنے کی دعوت دی۔

اس کے برعکس دیگر اکابر صحابہ جیسے حضرت عبد اللہ بن عمر اور عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہم کاموقف بیہ تھا کہ دوخلیفوں کے اعلان سے امت میں انتشار پیدا ہو گااور خانہ جنگی ہوگی۔ اس وجہ سے حکومت کی اطاعت کی جائے۔ چنانچہ انہوں نے ایساہی کیا۔ انہوں نے ایساہی کیا۔ انہوں نے ایساہی کیا۔ انہوں نے ایساہی کیا۔ انہوں نے ایسے نقطہ نظر کے مطابق جس رائے کو درست سمجھا، اس پر عمل کیا۔ بیہ سب حضرات ہمارے لیے محترم ہیں۔ ہمیں ان سب کا احترام کرناچاہیے۔ بعد کے حالات نے بیہ ثابت کیا کہ ابن عمر اور ابن عباس کی رائے درست تھی۔

#### 65/685 ميں عالم اسلام كى صور تحال كيا تھى؟

یزید کے دور کے بارے میں ہم مطالعہ کر چکے ہیں کہ یہ سیاسی بے چینی کا دور تھا۔ ایک طرف اس میں سانحہ کر بلا ہواتو دوسری طرف اہل مدینہ کی بغاوت کو اس نے سختی سے کچل دیا۔ تاہم یزید کے دور تک عالم اسلام متحد تھا اور 64/684 میں اس کے مرتے ہی مختلف سیاسی تحریکوں نے سر اٹھالیا۔ ان کی تفصیل ہے ہے:

1۔ پہلا گروہ بنوامیہ کا تھا جنہوں نے یزید کے بعد اس کے بیٹے معاویہ بن یزید کو خلیفہ بنالیا تھا۔ یہ ایک نہایت ہی عابد وزاہد شخص تھے اور ان کی تعریف بعض شیعہ مور خین نے بھی کی ہے۔ <sup>48</sup> یہ محض چالیس دن کے بعد وفات پا گئے۔ ان کے بعد بنو امیہ اور اہل شام میں

man Ali Swad Char

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ameer Ali, Syed. *Short History of the Saracens*. P. 89. <u>www.aboutquran.com</u> (ac. 6 May 2008)

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ www.islamic-studies.info

اختلافات پیدا ہو گئے جس کی وجہ سے ایک خلیفہ کے نام پر اتفاق نہ ہو سکا۔ بنوامیہ کابیہ اختلاف ایک سال تک جاری رہاجس کے اختتام پر انہوں نے متفقہ طور پر مر وان بن حکم کو اپنا خلیفہ منتخب کر لیا۔ مر وان صرف ایک سال ہی زندہ رہے اور 65/686 ہی میں فوت ہوئے البتہ ان کے بعد بنوامیہ کے سبھی خلفاءان کی اولا دسے ہوئے۔

2۔ دوسر اگر وہ اہل حجاز کا تھا جنہوں نے حضرت عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما کو خلیفہ منتخب کر لیا۔ تاہم اہل حجاز ہی میں سے بہت سے لوگ ایسے تھے جنہوں نے بعد کی جنگوں میں غیر جانبداری کارویہ اختیار کیا۔

3۔ تیسر اگروہ عراق میں بنوامیہ کے وفاداروں کا تھا۔ اس کی سربراہی گورنر عراق ابن زیاد کر رہا تھا۔ انہوں نے بنوامیہ کے اختلاف کے سیٹل ہونے تک ابن زیاد کی بیعت کرلی۔

4۔ چوتھا گروہ عراق کی باغی تحریک کا تھا۔ انہوں نے پہلے سلیمان بن صر دکی قیادت میں منظم ہو کر ابن زیاد کے خلاف بغاوت کی جس میں انہیں ناکامی ہوئی۔ اس کے بعد انہوں نے مختار ثقفی کی قیادت میں اکٹھے ہو کر ایک بار پھر بغاوت کی جو کہ کامیاب رہی۔ اس بغاوت میں انہوں نے عراق میں بنوامیہ کے حامیوں پر قابو پالیااور ابن زیاد اور دیگر لوگوں کا قتل عام کر دیا۔

5۔ پانچواں گروہ خوارج کا تھا۔ یہ وہی گروپ تھا جس نے حضرت علی کو شہید کیا تھالیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کی حکمت عملی کے سبب انہیں زیادہ سر اٹھانے کا موقع نہ مل سکا تھا۔ اب یہ لوگ بھی کسی حد تک منظم ہو گئے تھے تاہم اب ان کے متعدد گروپ ہو چکے تھے۔اب یہ نہ صرف عام مسلمانوں کو، بلکہ ایک دو سرے کو بھی کافر قرار دے کر واجب القتل سمجھنے لگے تھے۔

6۔ چھٹا گروہ غیر جانبدار مسلمانوں کا تھاجو کہ اکثریت پر مشتمل تھا۔ یہ کوئی منظم سیاسی گروپ نہ تھابلکہ عام مسلمانوں پر مشتمل تھا۔ ان میں حضرت عبداللہ بن عمر اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہم جیسے اکابر صحابہ تھے۔ ان کا موقف یہ تھا کہ مسلمانوں کو ہر حالت میں جماعت یعنی حکومت وقت کے ساتھ رہنا چاہیے ، پارٹی بازی میں نہیں پڑنا چاہیے اور جب ایک حکومت قائم ہو جائے تو اس کی اطاعت سے نہیں نکانا چاہیے تاکہ ان کی تو انائیاں باہمی جنگوں میں صرف نہ ہو سکیں۔

#### ان چھ گروہوں کے ساتھ کیامعاملہ پیش آیا؟

693-694 کو برس ان میں سے پہلے پانچ گروہوں کی باہمی کشاکش میں گزرے۔ چھٹے گروپ نے سیاست سے لا تعلقی رکھی اور جس بھی گروہ کو اقتدار ملا، اس کی بیعت کر لی۔ ان حضرات نے اپنی پوری توجہ دین کی تعلیم اور تربیت کی طرف لگا دی اور اس میدان میں غیر معمولی کارنامے انجام دیے۔ یہ حضرات دو سری خانہ جنگی کے زمانے میں بالعموم محفوظ رہے۔ جو بھی معاملات ہوئے، وہ میدان میں غیر معمولی کارنامے انجام دیے۔ یہ حضرات دو سری خانہ جنگی کے زمانے میں بالعموم محفوظ رہے۔ جو بھی معاملات ہوئے، وہ پہلے پانچ گروہوں کے در میان طے پائے۔ چو نکہ یہ اسے سارے گروپ ہیں، اس وجہ سے ان کے حالات بیان کرتے ہوئے مور خین نے واقعات کو اس طرح خلط ملط کر دیا ہے کہ بات پوری طرح سمجھ میں نہیں آتی۔ اس صور تحال کا تجزیہ کرنے سے پہلے بہتر ہوگا کہ ہم اس دور کے واقعات کی ٹائم لائن پیش کردیں۔

عهد صحابه اور جدید ذہن کے شبهات

| رجب60/680                   | حضرت معاویه رضی الله عنه کی وفات اوریزید کی حکومت کا آغاز                                                    |  |  |  |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| محرم 61/680                 | سانحه کربلا                                                                                                  |  |  |  |
| ذوالح <sub>ب</sub> ه 63/683 | سانحه حره                                                                                                    |  |  |  |
| محرم 64/683                 |                                                                                                              |  |  |  |
| ر بيح الاول 64/683          | ۔<br>یزید کی موت اور شام میں معاویہ بن یزید کی بیعت                                                          |  |  |  |
| ر پيچ الاول 64/684          | حجاز میں ابن زبیر رضی اللہ عنہما کی بیعت                                                                     |  |  |  |
| جمادي الاخرى 64/684         | معاویہ بن یزید کی وفات اور اہل مصر کی ابن زبیر سے بیعت                                                       |  |  |  |
| 64/684                      | ابن زبیر کاعراق پر کنٹر ول                                                                                   |  |  |  |
| زوالقع <b>ر</b> 64/684      | شام میں مر وان بن حکم کی بیعت اور شام، فلسطین اور مصر پر بنوامیه کی حکومت کا کنٹر ول                         |  |  |  |
| جمادي الاولى 65/685         | سلیمان بن صر د اور بنوامیه کی جنگ جس میں بنوامیه کو فتح حاصل ہو ئی                                           |  |  |  |
| جمادي الاخرى 65/685         | بھر ہ میں خوارج کی ابن زبیر کے خلاف بغاوت جس میں خوارج کو فتح حاصل ہو ئی                                     |  |  |  |
| ر مضان65/685                | مر وان بن حکم کی وفات اور عبد الملک بن مر وان کی بیعت                                                        |  |  |  |
| ذوالح <sub>به</sub> 66/686  | جنگ بابل: مختَّار ثقفی اور بنوامیه کی جنگ جس میں مختار ثقفی کو فتح حاصل ہو ئی                                |  |  |  |
| -                           | جنگ موصل: مختار ثقفی کے ساتھی ابر اہیم بن اشتر اور بنوامیہ کی جنگ جس میں ابر اہیم کو فتح حاصل ہو کی اور ابن  |  |  |  |
| ذوالح <sub>بر</sub> 66/686  | زیاد اور حصین بن نمیر مارے گئے۔ شالی عراق پر مختار کی حکومت قائم ہو گئی۔                                     |  |  |  |
| 66/686                      | یمامہ (موجو دہ وسطی سعو دی عرب) میں نجدہ بن عامر کی بغاوت اور بمامہ کی ابن زبیر کی حکومت سے علیحد گی         |  |  |  |
|                             | جنگ کو فیہ: مصعب بن زبیر اور مختار کے در میان ہونے والی اس جنگ میں ابن زبیر کو فتح حاصل ہو کی اور مختار ثقفی |  |  |  |
| ر مضان68/687                | مارا گيا۔                                                                                                    |  |  |  |
| 68/688                      | ایران میں خوارج کی بغاوت اور ابن زبیر کی فتح                                                                 |  |  |  |
| 69/689                      | نجده بن عامر کی شکست اور بمامه پر ابن زبیر کا کنٹر ول                                                        |  |  |  |
| 69/689                      | عمر وبن سعید اموی کی عبد الملک بن مر وان کے خلاف بغاوت اور عبد الملک کی فتح                                  |  |  |  |
| 71/601                      | عبدالملك بن مروان كاعراق پرحمله اور مصعب بن زبیر سے جنگ۔عبدالملك كو فتح نصيب ہو كی اور عراق بنواميه          |  |  |  |
| 71/691                      | کے کنٹر ول میں چلا گیا۔                                                                                      |  |  |  |
| ر مضان72/692                | عبد الملك كي جانب سے حجاج بن يوسف كامكه كامحاصرہ اور حجاز پر عبد الملك كاكنٹر ول                             |  |  |  |
| <u> بمادى الاخرى 73/692</u> | حجاج بن یوسف کی فتح اور ابن زبیر رضی اللّه عنهما کی شهادت                                                    |  |  |  |
| 73/692                      | عبد الملك بن مروان كے اقتدار كى يحميل                                                                        |  |  |  |
| 76-77/696-697               | خوارج کی بغاوت اور ان کامکمل استیصال                                                                         |  |  |  |
| 86/705                      | عید الملک بن مر وان کی وفات                                                                                  |  |  |  |

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

اس ٹائم لائن کو دیکھاجائے تو نظر آتاہے کہ اس زمانے کی بڑی سیاسی قوتیں دو تھیں: ایک حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمااور دوسرے بنوامیہ۔عراق کی باغی تحریک اور خوارج جھوٹے گروپ تھے۔اس پورے دور کوتین حصوں میں تقسیم کیاجاسکتاہے:

1۔ ابتدائی دور (687-684-67): یہ سیاس بے چینی اور خانہ جنگی کا دور تھا۔ اس دور میں عراق میں خوارج اور عراق کی باغی تحریک یہ دور میں عراق میں خوارج اور عراق کی باغی تحریک یہ قوت کازور ٹوٹ گیا۔ اس تحریک پیدا ہوئیں تاہم ابن زبیر رضی اللہ عنہمانے ان پر قابو پالیا۔ مختار ثقفی کے بعد عراق کی باغی تحریک کی قوت کازور ٹوٹ گیا۔ اس طرح خوارج بھی شکست کھا کر ایران کے علاقوں میں بھر گئے اور خاموشی کی زندگی بسر کرنے لگے۔ اس دوران بنو امیہ اندرونی اختلافات کا شکار رہے تاہم انہوں نے جلد ہی کم بیک کیااور ایک دوسال کے عرصے میں شام اور مصر پر اپنا کنٹر ول بحال کر لیا۔

2۔ متوسط دور (691-71/687): یہ نسبتاً استحکام اور سکون کا دور تھا۔ اس زمانے میں باہمی خانہ جنگیاں نہیں ہوئیں۔ صرف ایران میں خوارج اور بمامہ میں مجدہ بن عامر نے چیوٹی موٹی بغاوتیں کیں جنہیں ابن زبیر نے فروکر دیا۔ اس زمانے میں عبد الملک نے بھی شام، فلسطین اور مصرمیں اپنی حکومت کو مستحکم کیا۔

3۔ آخری دور (692-73/691-71): یہ حضرت ابن زبیر رضی الله عنهما کی حکومت کے زوال اور بنو امیہ کی حکومت کے عروج کا دور ہے۔اس میں پہلے عراق اور پھر حجاز ابن زبیر کے ہاتھوں سے نکلتے چلے گئے اور بالآخر ان کی حکومت کا خاتمہ ہو گیا۔

4۔ عبد الملک بن مروان کا دور (705-86/692-73): یہ استحکام کا دور تھا اور اس میں سوائے جھوٹی موٹی بغاوتوں کے اور کوئی بڑامسئلہ پیدانہ ہوا۔

5۔ اس کے بعد بنوامیہ کے تقریباً پورے دور میں حکومت مستحکم رہی، مسلمانوں میں اتحاد بر قرار رہااور سوائے چھوٹی موٹی بغاوتوں کے اور کوئی بڑامسئلہ پیدانہ ہوا۔ یہ صور تحال 130/747 تک بر قرار رہی۔ اس کے بعد بنوعباس کی بنوامیہ کے خلاف تحریک منظر عام پر آئی اور بالآخر بنوامیہ کا اقتدار ختم ہو گیا۔ تاہم امویوں نے اس کے بعد اسپین میں اپناافتدار قائم کر لیاجو کہ 422/1031 تک جاری رہا۔

#### ابن زبیر اور بنوامیہ کے اختلاف کی حیثیت کیا تھی؟

بعض لوگ ابن زبیر رضی الله عنهمااور بنوامیه کے اختلاف کو مذہبی رنگ دیتے ہیں۔ وہ یہ دعوی کرتے ہیں کہ بنوامیہ بڑے ظالم و جابر اور بدمعاش قسم کے لوگ تھے۔ ابن زبیر رضی الله عنهمانے اس وجہ سے ان کے مقابلے میں اپنی خلافت کا اعلان کیا تاہم اموی غالب آئے۔ حقیقت یہ ہے کہ بنوامیہ کی خلافت کو بھی اکابر صحابہ جیسے ابن عمر اور ابن عباس رضی الله عنهم نے قبول کیا۔ اگر یہ اختلاف مذہبی ہو تاتو یہ حضرات اسے قبول نہ کرتے۔ صبحے بخاری میں ہے:

عبدالله بن دینار کہتے ہیں کہ میں ابن عمر رضی الله عنهماکے پاس تھاجب لوگ عبد الملک (کی حکومت) پر متفق ہوئے۔اس وقت ابن عمر نے (عبد الملک کو) ککھا: " میں اپنی استطاعت کی حد تک اللہ کے بندے عبد الملک امیر المومنین کی سمع اور طاعت کا، اللہ کی سنت اور اس کے رسول کی

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

سنت کے دائرے میں اقرار کرتاہوں۔میری اولاد بھی اسی کی طرح اس بات کا اقرار کرتی ہے۔<sup>49</sup>

ابن الی ملیکہ بیان کرتے ہیں کہ میں ابن عباس رضی الله عنہماہ ملاتو کہنے لگے: "کیا آپ لو گوں نے نہیں دیکھاہے کہ ابن زبیر خلافت کے لیے کھڑے ہوئے ہیں؟ میں نے دل میں سوچاہے کہ میں غور کروں گا کہ آیاوہ اس کے مستحق ہیں یانہیں۔ میں نے ابو بکر وعمر کی خلافت کے معاملے میں تبھی غور نہیں کیا کیونکہ وہ ہر طرح سے اس کے لا نُق تھے۔ پھر میں نے دل میں سوچا کہ وہ (ابن زبیر) تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی پھو پھی کے بیٹے (پوتے) اور زبیر بن عوام کے صاحبز ادے ہیں جو کہ عشرہ مبشرہ میں داخل ہیں۔ بیہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پار غار (ابو بکر) کے نواسے ہیں اور سیدہ خدیجہ کے بھائی کے بیٹے ہیں اور سیدہ اساء کے بیٹے ہیں۔ شایدیہی وجہ ہے کہ وہ خود کو مجھ سے بہتر سبھتے ہیں اور اس بات کی کوشش نہیں کرتے کہ میں ان کا مقرب بن جاؤں۔ میں اپنے دل میں ان سے نہ تھنچوں گالیکن ابن زبیر میری طرف توجہ نہیں کرتے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ اس میں کچھ بھلائی محسوس کرتے ہوں لیکن اب میں اپنے چیا کے بیٹے (عبد الملک) کی بیعت کرلوں گا کہ کیونکہ کسی غیر کے حاکم ہونے سے بہتر ہے کہ ہمارے عزیز حاکم ہوں۔50

اس سے ظاہر ہو تاہے کہ اس اختلاف کی حیثیت مذہبی نہیں بلکہ سیاسی تھی۔ ابن زبیر رضی اللہ عنہمااور ان کے ساتھیوں کانقطہ نظریہ تھا کہ بنوامیہ کے اندر باپ کے بعد بیٹے کی خلافت کا جو سلسلہ شروع ہو گیاہے، وہ درست نہیں ہے۔ اس وجہ سے انہوں نے اسے ختم کرنے کے لیے کوشش کی۔ اس کے برعکس ابن عمراور ابن عباس رضی اللّه عنہم نے بیہ محسوس کیا کہ اگر اس سلسلے کو بزور ختم کرنے کی کوشش کی گئی توامت میں افتراق وانتشار پیداہو گا۔امت کوافتراق وانتشار اور خانہ جنگیوں سے بچانا،اسے موروثی باد شاہت سے بچانے کی نسبت زیادہ اہم ہے۔ان تمام بزر گوں کی اپنی اپنی اجتہادی رائے تھی اور ہر ایک نے اپنی رائے کے مطابق عمل کیا اور سبھی کو ان کی حسن نیت کا اجر ملے گا۔ ابن عمر اور ابن عباس رضی اللّٰہ عنہم نے سیاسی میدان سے الگ ہو کر علم اور دعوت کے میدان میں جو غیر معمولی کارناہے انجام دیبے،ان کا مطالعہ انشاءاللہ ہم مسلمانوں کی علمی و دعوتی تحریک میں کریں گے۔

حصے عشرے میں عالم اسلام کی سیاسی حالت تبدیل ہو چکی تھی۔ ایک طرف بنو امیہ اور ان کے حامی تھے اور دوسری جانب ابن زبیر رضی الله عنهما اور ان کے حامی۔ عبد الملک بن مروان بھی ایک بڑے عالم اور فقیہ تھے اور ان کا شار متوسط تابعین کے فقہاء میں ہو تا ہے۔ حضرت ابن زبیر اور بنوامیہ میں رشتے داری تھی۔ان کی بہن رملہ بنت زبیر کی شادی اموی سائنسدان خالد بن یزید بن معاویہ سے ہوئی تھی۔ <sup>51</sup> اس سے اندازہ ہو تاہے کہ وہ حضرات بھی اسے محض ایک سیاسی اختلاف ہی سبچھتے تھے، مذہبی اختلاف نہیں سبچھتے 

<sup>49</sup> بخارى - كتاب الاحكام - حديث 6777

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات Page 488 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>الضاً- كتاب التفسير - حديث 4389

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> بلاذري ـ انساب الانثر اف ـ 5/386 ـ باب خالد بن يزيد بن معاوييه ـ

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

دونوں گروہوں کوعالم اسلام کے ایک بڑے جھے کی حمایت حاصل تھی۔ اس کے بعد ان کے در میان باہمی جنگوں کا افسوس ناک سلسلہ شروع ہوا جس کے نتیجے میں عبد الملک کا اقتدار عالم اسلام پر قائم ہو گیا اور تمام مسلمانوں نے ان کی بیعت کر لیا۔ کاش کہ بیہ اختلاف مذاکرات کے ذریعے طے کرلیا جاتا اور "کچھ دواور کچھ لو" کے اصول کے تحت ویساہی اتحاد وجو د میں آتا جیسا کہ 33 برس پہلے حضرت من اور معاویہ رضی اللہ عنہما کی صلح کے نتیج میں ہوا تھا۔ بہر حال بیہ سب لوگ اب گزر چکے ہیں اور ان کے آپس کے اختلافات کا معاملہ اللہ تعالی کے سپر دہے۔ ہمیں اس معاملے میں کسی پر زبان طعن دراز نہیں کرنی چاہیے کیونکہ ان واقعات کی تفصیلات ہمیں محض تاریخی روایتوں ہی سے ملتی ہیں۔

#### حجاج بن يوسف كے بارے ميں كيارائے ركھنى چاہيے؟

مشرقی ممالک میں انار کی کوختم کرنے اور حکومت کو مستخکم کرنے میں حجاج بن یوسف نے غیر معمولی کر دارادا کیا۔ اس شخص کے بارے میں تاریخی روایتوں میں آتا ہے کہ اس نے عراق اور حجاز میں ظلم وستم کا بازار گرم کر دیا اور بے شار لوگ قتل کروائے۔ اگریہ مظالم فی الواقع ہوئے ہیں تو یقیناً حجاج اور عبد الملک بن مروان ان کے لیے اللہ تعالی کے حضور جواب دہ ہوں گے۔ دوسری طرف ہمیں یہ روایات بھی ملتی ہیں کہ مسلم خواتین کی پکار پر حجاج ہی نے اپنے بھیجے محمد بن قاسم کو راجہ داہر سے جنگ کرنے بھیجا جنہوں نے موجودہ کر ایا۔

تاریخ طبری میں ہے کہ تجاج بن یوسف نے بعض صحابہ جیسے حضرت جابر بن عبداللہ، انس بن مالک اور سہل بن سعد رضی اللہ عنہم پر بھی تشدد کیا اور ان کے داغ لگوائے۔ طبری میں یہ روایت 74/694 کے باب کے شروع میں بیان ہوئی ہے۔ انہوں نے اس روایت کی مفتطع اسناد (Broken chain of narrators) یول بیان کی ہے: عن ابن أبی ذئب عن إسحاق بن یزید، اور حدثنی شرحبیل بن أبی عون عن أبیه۔ طبری اور ان واقعات کے در میان دوسو برس کا طویل زمانہ ہے اور یہ ممکن نہیں ہے کہ محض دو واسطول سے یہ روایت ان تک پہنچی ہو۔ یہ معلوم نہیں کہ یہ نامعلوم لوگ کس در ہے میں قابل اعتماد سے۔ درایت کے اعتبار سے بھی یہ روایت قرین قیاس نہیں ہے کیونکہ جیسے جیسے اصحاب رسول دنیا سے رخصت ہور ہے سے، باقی ماندہ صحابہ کی قدر و منزلت لوگوں کی نظر میں بہت زیادہ بڑھ رہی تھی۔ اس دور میں جب قلیل تعداد میں ضعف العر صحابہ باقی رہ گئے تھے، ان کے ساتھ اتنی گتائی کی جاتی تولوگ کوئی احتجاج نہ کرتے۔ یہ کام تجائی جیسے شخص کے لیے بھی ممکن نہ تھا۔ عین ممکن ہے کہ تجائی کے مظالم کی داستا نیں اس پر اپیگنڈ اکا حصہ ہوں احتجائی نہ نوامہ کی کو کو مت گرانے کے لیے کیا۔

#### خلاصه باب

• حضرت حسین رضی الله عنه اصلاح احوال اور انار کی کوختم کرنے کے لیے کوفیہ تشریف لے گئے تھے۔ جب آپ کوعلم ہوا کہ

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 489 of 507

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

عراق میں حکومت قائم ہو چکی ہے تو آپ نے اپنے موقف سے رجوع کر لیا۔ یہاں اہل کو فیہ کی باغی تحریک کے افراد، جو کہ سرکاری افواج میں شامل تھے، نے آپ کوشہید کر دیا تھا۔

- سانحه کربلا کے نام پر باغی تحریک بھلی پھولی اور انہوں نے دوبڑی بغاو تیں پیدا کیں جن میں سے ایک کا خاتمہ بنو امیہ اور دوسری کا حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما کے ہاتھوں ہوا۔
- سانحہ حرہ ایک حادثہ تھا جس میں اہل مدینہ کے بعض لو گوں نے حکومت کے خلاف اعلان جنگ کر دیا اور حکومتی کاروائی کے نتیجے میں یہ بغاوت ختم ہوئی۔
- ابن زبیر رضی الله عنهمانے چونکه بزید کی بیعت نہیں کی تھی، اس وجہ سے سر کاری افواج نے مکہ مکر مہ پر حملہ کیالیکن اس
   دوران بزید کی موت کی وجہ سے بیہ سلسلہ منقطع ہو گیا۔
- ابن زبیر رضی الله عنهمانے اپنی خلافت کے دوران جوسب سے اہم کارنامہ انجام دیا، وہ عراق میں باغی تحریک اور ایران میں خوارج کی نیخ کنی تھی۔
- ابن زبیر اور بنوامیہ کا اختلاف مذہبی نہیں بلکہ ساسی تھا۔ اس کے نتیج میں فریقین کے در میان افسوس ناک جنگوں کا ایک سلسلہ شروع ہوا، جو ابن زبیر کی شہادت پر ختم ہوا۔ اس کے بعد 55-50 برس کے لیے امن قائم ہو گیا۔

#### اسائن منٹس

ا۔ سانحہ کر بلاکے اساب کیا تھے؟ باغی تحریک کی پجیس سالہ تاریخ کی روشنی میں جواب دیجیے۔

۲۔ تاریخی اسلامی میں بہت سے سانحات رونما ہوئے ہیں جن میں جنگ احد، حضرت عمر، عثمان، علی، طلحہ، زبیر رضی اللہ عنہم کی شہادت، سانحہ کربلا کو غیر شہادت، سانحہ کربلا کو غیر مشامل ہیں۔ ان تمام سانحات میں سے صرف سانحہ کربلا کو غیر معمولی اہمیت کیوں دی گئے ہے؟اس کے سیاسی اور عمرانی اسباب پر ایک نوٹ کھیے۔

سو سانحه کربلا کے بعد حضرت حسن و حسین رضی اللّٰہ عنہما کے خاندان کے مختلف افراد کے کر داریر ایک نوٹ لکھیے۔

یہ۔ مختار ثقفی کون تھا؟ اس کے عزائم اور مقاصد کیا تھے؟ اسے کس طرح عروج حاصل ہوااور کیااسباب اس کے زوال کا سبب یخ؟

۵۔ عبد الملک بن مروان کے بعد 60-50 برس کے لیے امن قائم ہو گیا۔ اس کے اسباب کیا تھے؟ اس پورے عرصے میں چھوٹی موٹی بغاوتوں کے سواکوئی اور بڑافتنہ کیوں پیدانہ ہوا؟

۲\_ حضرت ابن زبیر رضی الله عنهمااور عبد الملک بن مروان کی جنگوں میں دیگر صحابہ کاموقف کیاتھا؟

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ aww.islamic-studies.info

# باب8: عهد صحابه و تابعین سے متعلق عمومی

#### سوالات

#### اس باب کا مقصدیہ ہے کہ عہد صحابہ کے بارے میں عمومی طور پر بیہ جان سکیں کہ:

- عهد صحابه میں اتنی جنگیں کیوں ہوئیں؟
- خلافت، ملوكيت مين كس طرح تبديل هوئي؟
  - بنواميه كاباقي دور كيساتها؟
  - بعد میں باغی تحریک پر کیا گزری؟
    - ناصبی کن لو گوں کو کہاجا تاہے؟

اس باب کے اختتام پر ہم اس قابل ہوں گے کہ عہد صحابہ سے متعلق عمومی تاریخی سوالات کے جواب دے سکیں۔

عبد صحابه اور جدید ذ بمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کاسیاسی دور 73/692 میں ختم ہو تاہے۔اس دور سے متعلق کچھ عمومی نوعیت کے سوالات ہیں جو تاریخ کے طلباء کے ذہن میں پیداہوتے ہیں۔اس باب میں ہم ان کا جائزہ لیں گے۔

#### عهد صحابه میں اتنی جنگیں کیوں ہوئیں؟

عہد صحابہ میں اتنی جنگیں نہیں تھیں جتنا کہ تاریخ کو پڑھنے سے تاثر ملتا ہے۔ اصل میں صحافی اور مور خین حضرات کا بیہ مز اج ہو تا ہے کہ وہ چن چن کر منفی واقعات کو رپورٹ کرتے ہیں اور مثبت واقعات ان کے نزدیک اینے اہم نہیں ہوتے کہ ان کا اندراج تاریخ کی کتب میں کیا جائے۔ مثل مشہور ہے کہ کتاانسان کو کاٹ لے تو خبر نہیں بنتی بلکہ اس وقت بنتی ہے جب انسان کتے کو کاٹ لے۔ صحافت کی ایک اصطلاح ہے جسے "نیوز ویلیو" کہا جا تا ہے۔ جر نلزم کے ماہرین کے نزدیک نیوز ویلیو کا انحصار متعدد عوامل پر ہو تا ہے:

1- منفی پن: منفی خبروں کو مثبت خبروں کی نسبت زیادہ کورتے ملتی ہے۔ ہمارے ملک میں روزانہ کروڑوں لوگ اللہ تعالی کے حضور حاضر ہوتے ہیں، لا کھوں لوگ غرباء اور مساکین کی مد دکرتے ہیں، کروڑوں لوگ ایک دوسرے سے محبت سے ملتے ہیں لیکن ان سب کی کوئی نیوز ویلیو نہیں ہوتی ہے۔ اس کے برعکس کروڑوں میں سے چند لوگ اگر قتل، بدکاری، ریپ، لڑائی جھگڑا یااسی نوعیت کا کوئی کام کر بیٹھیں تو تمام اخبارات اسے رپورٹ کرتے ہیں۔ ہزاروں جہاز، ٹرین، بسیں اور کاریں صحیح وسلامت اپنی منزل مقصود پر پہنچتی ہیں لیکن اخبار میں اس کی خبر نہیں آتی اور نہ ہی کوئی نیوز چینل اسے رپورٹ کرتا ہے لیکن اگر ایک آدھ جہاز، ٹرین، بس یاکار کو حادثہ پیش آ

2۔ تصادم: تصادم اور لڑائی جھگڑے پر مبنی خبر وں کو زیادہ کور تن کوی جاتی ہے۔

3۔ نمایاں شخصیات سے تعلق: نمایاں شخصیات جیسے حکمر ان طبقے سے متعلق خبریں زیادہ نشر کی جاتی ہیں جبکہ عام آدمی سے متعلق خبریں کم۔

4۔ توقع: الیی خبریں جن کی لوگوں کو توقع نہ ہو، کو زیادہ کور تکے ملتی ہے کیونکہ اس سے لوگوں کو چو نکایا جاسکتا ہے اور سنسی پیدا کی جا سکتی ہے۔ یہاں کتے اور انسان والی مثال فٹ بیٹھتی ہے۔

5۔ تحقیقات: اگر کسی خبر کے لیے بہت زیادہ تحقیق کی ضرورت ہو تواس کی نسبت اس خبر کو زیادہ کور بج دی جاتی ہے جس کے لیے تحقیق کی ضرورت نہ ہواور وہ آسانی سے دستیاب ہو سکے۔ 1

ان کے علاوہ دیگر عوامل جیسے خبر کی دستیابی، میڈیامیں پیش کیے جانے والے دیگر واقعات، میڈیا کا اپناشڈول وغیرہ بھی خبر کی کور جنگ کا تعین کرتے ہیں۔ چونکہ مورخین کے کام کا انحصار صحافیوں کے کام پر ہوتا ہے، اس وجہ سے یہی عوامل وہاں بھی اپنااثر د کھا دیتے ہیں۔

1

عہد صحابہ اور جدید ذہن کے شبہات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> http://en.wikipedia.org/wiki/News\_values (ac. 4 May 2012)

صحافی، اخباری اور مورخ انہی باتوں کو اپنی کتب میں درج کرتے ہیں جن کی ان کے نزدیک پچھ نیوز ویلیو ہو تا کہ ان کا اخباریا کتاب بک سکے۔ جو چیزیں نار مل اور روٹین ہوتی ہیں، انہیں وہ نظر انداز کر دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر ان دنوں میں مسلمانوں کی مذہبی، علمی، فکری، تہذیبی اور دعوتی تاریخ پر کام کر رہا ہوں لیکن دلچیپ امریہ ہے کہ اس تاریخ کے بارے میں کتب تاریخ میں معلومات نہ ہونے کے برابر ہیں جس کی وجہ سے مجھے کتب تاریخ سے ہٹ کر دیگر وسائل پر انحصار زیادہ کرنا پڑرہا ہے کیونکہ مورخین اور اخباریوں کے نزدیک علمی، فکری اور دعوتی تاریخ کی اتنی نیوز ویلیو نہیں تھی کہ وہ اس سے متعلق زیادہ تفصیلات اپنی کتب میں درج کرتے۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی الله عنہم کے پورے سیاسی دور کا جائزہ لیا جائے تو اس میں امن کے وقفے ، جنگ کی نسبت کہیں زیادہ ہیں۔ اس کے لیے آپ اس ٹائم لائن کو دیکھ سکتے ہیں۔ اس ٹائم لائن میں چھوٹے موٹے اور مقامی نوعیت کے واقعات کو ہم نے نظر انداز کر دیاہے کیونکہ ان کاعام زندگی پر کوئی اثر نہیں پڑتا ہے۔

| 1-2/622-623   | امن کادور تقریباً ایک سال                                                                                  |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2/624         | غزوہ بدر۔۔۔ایک دن کی جنگ اور کاروائی میں چند دن لگے۔                                                       |
| 2-3/624-625   | امن کاوقفہ۔۔۔ تقریباً ایک سال                                                                              |
| 3/625         | غزوہ احد۔۔۔ایک دن کی جنگ اور کاروائی میں چند دن لگے۔                                                       |
| 3-5/625-627   | امن کاوقفہ۔۔۔ تقریباً دوسال                                                                                |
| 5/627         | غزوه خند ق چند دن کامحاصر ه اور مکمل کاروائی میں بیس پیچیس دن گگے۔                                         |
| 5-7/627-629   | امن کاوقفہ۔۔۔ دوسال                                                                                        |
| 7/629         | غزوہ خیبر ۔۔۔چند دن کی جنگ اور مکمل کاروائی میں بیس پیجیس دن لگے۔                                          |
| 77029         | جنگ مو تہ۔۔۔ چند دن کی جنگ اور مکمل کاروائی میں بیس پجیس دن گئے۔                                           |
| 7-8/629-630   | امن کاوقفه ایک سال                                                                                         |
| 8/630         | فتح مکه ، غزوه حنین، غزوه ہوازن اور چند حجووٹے موٹے غزوات۔سب کو ملا کر چندماہ کا وقت لگا۔                  |
| 8-11/630-632  | امن کاوقفہ۔۔۔ تین سال۔اس میں صرف ایک تبوک کی مہم ہے جس میں جنگ نہیں ہوئی۔                                  |
| 11/632        | بعض عرب قبائل کاار تداد اور ان ہے جنگیں                                                                    |
| 12-35/632-655 | مسلم د نیامیں امن کا وقفہ۔۔۔23 برس۔ سر حدول پرروم اور ایران سے جنگیں چلتی رہیں۔                            |
| 35-40/655-660 | شہادت عثمان اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کا دور۔۔۔اس میں بھی محض تین جنگیں ہوئیں اور ان کے در میان امن رہا۔ |
| 41-60/660-680 | مسلم د نیامیں امن کا وقفہ۔۔۔20 بر س۔ سر حدوں پر اہل روم اور خر اسان سے جنگ چاتی رہی۔                       |
| 61-64/680-684 | سیاسی بے چینی کا دور۔۔۔ تین سال۔اس میں بھی سوائے تین سانحوں کے بالعموم امن قائم رہا۔                       |
| 64-67/684-687 | خانه جنگی کادور                                                                                            |
| 67-70/687-690 | حپیوٹی موٹی بغاوتوں کے علاوہ عمومی امن کا وقفہ۔۔۔ چار سال                                                  |
|               |                                                                                                            |

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

| خانه جنگی کادور دوسال | 71-73/690-692  |
|-----------------------|----------------|
|                       | 73-132/692-750 |

ان تمام ادوار کو دیکھا جائے تو مسلم دنیا کی حد تک سوائے دس بارہ سالوں کے تقریباً سوبرس کی بقیہ پوری تاریخ امن کے ادوار پر مشمل ہے۔ صحیح معنوں میں سن 67-61 اور 73-71 کو خانہ جنگی کا دور کہا جا سکتا ہے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے دور میں بھی ایسا نہیں ہوا کہ تمام ہی قبائل نے بغاوت کی جسے متحد مسلمانوں نے چند ہی ماہ میں ختم کر دی ہو۔ پورے عرب کے صرف چند قبائل نے بغاوت کی جسے متحد مسلمانوں نے چند ہی ماہ میں ختم کر دیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور کو خانہ جنگی کا دور اس وجہ سے نہیں کہا جا سکتا ہے کہ اس کے پیچھے ایک باغی تحریک موجو دشمی اور جو بھی جنگیں ہوئیں، ان میں یہی باغی تحریک شامل تھی۔ اس طرح سے اندرونی انتشار کا دور صرف آٹھ دس سالوں پر محیط ہے۔

امن کازمانہ تقریباً سوبر س پر محیط ہے جس میں ہر قسم کی معاشی، معاشر تی، دعوتی، تعلیمی، اخلاتی اور ثقافتی ترتی ہمیں نظر آتی ہے۔ جنگ کا تناسب محض 25% جبکہ امن کا تناسب 75 ہے۔ یہ 25% بھی محض سالوں کا تناسب محض 25% جبکہ امن کا تناسب 75 ہے۔ یہ 25% بھی محض سالوں کا تناسب ہوئی ہوگی۔ اخباری اور مور خین کے رہی ہوگی کہ ہر مہینے اور ہر دن جنگ ہو رہی ہوگی بلکہ محض چند ماہ ایسے ہوں گے جن میں جنگ ہوئی ہوگی۔ اخباری اور مور خین کے نزدیک چو نکہ امن کے ان طویل و قفوں کی کوئی نیوز ویلیو نہیں ہوتی ہے، اس وجہ سے وہ انہیں ایسے نظر انداز کرتے ہیں جیسے ان میں کچھ ہواہی نہیں۔ اس کے بر عکس وہ جنگ کی استثنائی صورت پر بہت زیادہ فو کس کر دیتے ہیں جس کی وجہ سے ایسا محسوس ہو تا ہے کہ گویا اس دور میں جنگ ایک نار مل کیفیت تھی اور امن کے وقفے محض استثنائی شھے۔

جہاں تک ہیر ونی خطرات کا تعلق ہے تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں کفار مکہ اور یہود سے جو جنگیں ہوئیں، ان کی وجہ بیہ تھی کہ ان لوگوں نے اسلام کی دعوت کو مٹانے کے لیے اس پر حملوں کا آغاز کیا۔ اس کے بعد روم اور ایران کی سپر پاورز سے جنگوں کا آغاز بھی اسی وجہ سے ہوا کہ یہ قوتیں اپنے قریب ایک تیسری سیاسی طاقت کو ہر داشت نہ کر رہی تھیں۔ اس دور میں ابھی اقوام متحدہ وجو دمیں نہ آئی تھی اور ہر ریاست خو دکو دوسری کے ساتھ جنگ پر مجبور پاتی تھی۔ اگر ایک ریاست دوسری پر حملہ نہ کرتی تو دوسری پر عملہ نہ کرتی تو دوسری ہو جب اقوام عالم نے دوسری جنگ عظیم کے بعد ایک معاہدہ کیا کہ کوئی ریاست دوسری پر حملہ نہ کرے گی اور جارحیت کی صورت میں مسئلے کا حل اقوام متحدہ کے ادارے کے ذریعے تلاش کیا جائے گا۔ اس معاہدے کے بوجو دبھی ہم دیکھتے ہیں کہ کچھ نہ کچھ جنگیں اب بھی چلتی رہتی ہیں۔

#### خلافت، ملوكيت ميں كس طرح تبديل ہوئى؟

یہ حقیقت ہے کہ عبد الملک بن مروان سے صحیح معنوں میں باد شاہت کا آغاز ہوا۔ عبد الملک کے بعد ان کے چار بیٹے ولید، سلیمان، یزید اور ہشام خلیفہ کیے بعد دیگرے بنے۔ صرف در میان میں دوسال کے لیے ان کے بھیتیج عمر بن عبد العزیز بن مروان رحمہ اللہ کو خلافت ملی اور انہوں نے خلافت راشدہ کی یاد تازہ کر دی۔ بنوامیہ کے بعد یہ باد شاہت بنوعباس اور پھر عثانی ترکوں کے ہاتھ میں رہی اور یہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 494 of 507

علوم اسلامیه پروگرام ۔۔۔ مسلم تاریخ

ملوکیت ہی تھی۔ یہاں پر تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں سوال پیدا ہو تاہے کہ سن 1/622 میں قائم ہونے والی وہ حکومت الہید، جس کے بانی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تھے، کیا یہ حکومت الہید اتنی کمزور تھی کہ محض 73 برس میں اس کا خاتمہ ہو گیا اور یہ ملوکیت میں تبدیل ہو گئی؟ پھر ان 73 برس میں بھی کم از کم یزید کا چار سالہ دور سانحات سے پر ہے۔ اس کا مطلب تو یہ ہے کہ اسلام، کم از کم سیاسی میدان میں بالکل ہی ناکام رہا۔

یہ سوال اصل میں اس وجہ سے پیدا ہوتا ہے کہ ہمارے ہاں لوگ اس ملوکیت کو آج کل کے زمانے کی فوجی آمریتوں پر قیاس کر لیتے ہیں جو عالم اسلام میں جابجامسلط ہیں۔ اس وجہ سے لازم ہے کہ قدیم دور کی ملوکیت کا موازنہ ہم اپنے دور کی آمریتوں سے کرلیں تاکہ دونوں کا فرق واضح ہوسکے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس ملوکیت کی تیرہ سوسالہ تاریخ میں اچھے اور برے ہر طرح کے بادشاہ گزرے ہیں تاہم مجموعی غلبہ خیر ہی کارہا ہے۔

| جدید آمریتیں                         | اموی، عباسی اور عثمانی سلاطین       | خلافت راشده                        | خصوصیت                       |
|--------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------|------------------------------|
| حكمر ان طبقه كي منشا                 | قر آن وسنت                          | قر آن وسنت                         | 1_مملکت کا قانون             |
| موروثی اقتداریا فوجی طاقت            | موروثی اقتداریا فوجی طاقت           | مسلمانوں کا باہمی مشورہ            | 2_ حكمران كاانتخاب           |
| حکومت میں کم ہی شریک ہوئے            | كافى حد تك شريك حكومت تھے اور       | حکومت میں شریک تھے                 | 3_ علماء وصلحاء كا حكومت ميں |
|                                      | اصلاح کرتے رہے                      |                                    | کر دار                       |
| مكمل كنثر ول                         | ایک حد تک کنٹر ول مگر زیادہ فنڈ     | کوئی کنٹرول نہیں بلکہ خلیفہ سے     | 4_ بيت المال پر حکمر ان کا   |
|                                      | عوام کی فلاح پر خرچ ہوتے تھے        | مكمل حساب لياجاتا تقا              | ذاتی کنٹر ول                 |
| زیادہ تربرے حکمر ان                  | زیادہ تراجھے اور مجھی برے حکمر ان   | آئيڈيل                             | 5۔ حکمر انوں کی اخلاقی       |
|                                      |                                     |                                    | حالت                         |
| زیادہ تر صرف اپنے سیاسی مخالفین کے   | زیاده تر صرف اپنے سیاسی مخالفین     | بالكل نهيس                         | 6_ حکمر انوں کا ظلم وستم     |
| ليے                                  | کے لیے                              |                                    |                              |
| حكمر ان كى ذات يا اس كى ربرُ استُيمپ | قرآن و سنت کی بنیاد پر اہل علم کا   | قر آن و سنت کی بنیاد پر اہل شوری   | 7۔ قانون سازی کی ذمہ         |
| بإرليمنث                             | اجتماعی اجتهاد                      | كااجتماعي اجتهاد                   | داری                         |
| فنڈز کا اکثر حصہ حکمران طبقے کی ذات  | فنڈز کا اکثر حصہ عوام کی فلاح اور   | تمام تر فنڈز عوام کی فلاح اور قومی | 8_عوام کی فلاح و بہبود       |
| پر خرچ ہو تا ہے جبکہ کچھ حصہ قومی    | قومی ضروریات پر خرچ ہو تا تھا جبکہ  | ضر وریات پر خرچ ہو تاتھا           |                              |
| ضروریات کے لیے باقی بچتاہے           | کچھ حصہ حکمر ان طبقہ استعال کرتاتھا |                                    |                              |

عهد صحابه اور جدید ذہن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ aww.islamic-studies.info

اس جدول کو دیکھیے تو معلوم ہوتا ہے کہ ملوکیت کے اس دور میں ایسانہیں تھا کہ آوے کا آواہی بگر گیاہو اور پوری کی پوری امت مسلمہ گر اہی کا شکار ہوگئی ہو۔ اس کے بر عکس ہمیں نظر آتا ہے کہ حکمر ان طبقے میں کچھ خرابیاں تو پید اہوئیں گر بڑی حد تک یہ امت صراط مستقیم پر قائم رہی۔ یہ درست ہے کہ مسلمانوں میں موروثی بادشاہت قائم ہو گئی جس کے نتیجے میں آپس میں خانہ جنگیاں اور اقتذار کی کشکش ہوتی رہی تاہم مملکت کا قانون قر آن وسنت ہی رہا۔ مسلمانوں کی ان تمام مملکتوں میں عوام کی فلاح و بہود کو بنیادی حیثیت حاصل رہی اور برے حکمر انوں کے دور میں بھی عام آدمی کو اس کا حق ملتارہا۔ اس کے بر عکس غیر مسلم دنیامیں بالعموم یہ کیفیت نہ تھی اور بہی وجہ ہے کہ بہت سے غیر مسلم اپنے اپنے ملکوں کو چھوڑ کر مسلم علاقوں میں آکر آباد ہوتے تھے اور یہاں کے فوائد سے اسی طرح کے انجوائے کرتے جیسے اب مسلمان مغربی دنیامیں جاکر کرتے ہیں۔ اگر پوری مسلم تاریخ کا جائزہ لیا جائے تو ہمیں تین طرح کے حکمر ان نظر آتے ہیں:

- نہایت ہی اعلی کر دار کے حکمر ان۔ ان میں مثلاً عمر بن عبد العزیز، متو کل علی الله عباسی اور صلاح الدین ایوبی رحمهم الله نمایاں ہیں۔ ان کی تعداد نسبتاً کم ہے۔
  - نہایت ہی برے کر دار کے حکمر ان۔ ان کی تعداد بھی بہت کم ہے۔
  - در میانی قشم کے حکمر ان جن میں اچھائیاں اور برائیاں پائی جاتی تھیں۔ زیادہ تر سلاطین اسی نوعیت کے ہیں۔

د نیا کی دیگر اقوام کی تاریخ سے اگر ہم اپنی تاریخ کاموازنہ کریں تومعلوم ہو تاہے کہ مسلم تاریخ میں اگر چہ برائیاں موجو درہی ہیں تاہم خیر کاعضر زیادہ غالب ہے۔اس وجہ سے اس تاریخ پر ہمیں شر مندہ ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔

#### بنواميه كالقيه دور كيساتها؟

بنوامیہ کابقیہ دور ملا جلا ہے۔ اس میں اچھے اور برے دونوں طرح کے حکمر ان گزرے ہیں۔ زیادہ تر حکمر ان وہ ہیں جو حکومت کی اہلیت رکھتے تھے تاہم ان میں کچھ خرابیاں بھی موجود تھیں۔ ولید بن عبدالملک بن مر وان کا زمانہ فتوحات کا زمانہ ہے۔ اس میں سندھ، اسپین اور وسطی ایشیا کے علاقے فتح ہوئے۔ سلیمان بن عبد الملک کے زمانے میں کچھ کمزوریاں موجود ہیں۔ اس کے بعد حضرت عمر بن عبد الملک العزیز بن مر وان رحمہ اللہ کا مختصر دورہے جس میں انہوں نے خلافت راشدہ کی یاد تازہ کر دی۔ ان کے بعد یزید اور ہشام بن عبد الملک کے ادوار ہیں جو متی سطح پر کچھ خرابیاں پیداہو گئی تھیں تاہم ایسا کے ادوار ہیں حکومتی سطح پر کچھ خرابیاں پیداہو گئی تھیں تاہم ایسا نہیں تھا کہ آوے کا آواہی بگڑ گیا ہو۔ ہشام کے بعد ہنو عباس کی تحریک انٹھی جس نے بنوامیہ کے اقتدار کا خاتمہ کر دیا۔ عباسی خلفاء بھی امویوں کی طرح ہی تھے۔ ان میں بھی اچھے برے ہر طرح کے ادوار گزرے ہیں۔ ایک طرف ہمیں ہادی، ہارون الرشید اور متوکل جیسے امویوں کی طرح ہی تقدر آن میں اور دوسری طرف برے حکمر ان بھی انہی کا حصہ ہیں۔

عهد صحابه اور جدید ذنهن کے شبهات

www.islamic-studies.info

#### بعد میں باغی تحریک پر کیا گزری؟

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانے میں جو باغی تحریک اٹھی تھی اور زیر زمین موجو درہی تھی، اس کے بارے میں ہم جانتے ہیں کہ اس کے دوجھے ہو گئے تھے: ایک حصہ خوارج تھے اور دوسرے عراق کے باغی۔حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہمانے اس تحریک کی ان دونوں شاخوں کو اچھی طرح کچل دیا تھا۔ اس کے بعد عبدالملک بن مروان کے زمانے میں خوارج نے پھر سر اٹھایالیکن اموی گور نرمہلب بن ابی صفرہ نے ان کی قوت کو ایک بار پھر توڑ کررکھ دیا۔ اس کے بعد بھی انہوں نے پھر کئی مرتبہ سر اٹھانے کی کوشش کی لیکن مسلسل بغاو توں کے نتیج میں بھی کمزور ہو کر ختم ہو گئے۔

این زبیر رضی اللہ عنہما کے زمانے میں خوارج مختلف گروہوں میں تقسیم ہو گئے جن میں ازار قد ، صفار یہ اور اباضیہ کو شہرت ملی۔ ان کے یہ نام اپنے اپنے لیڈروں کے ناموں پر تھے۔ ان میں سے اباضیہ نسبتاً اعتدال پہند تھے۔ یہ عام مسلمانوں کو کا فر قرار نہیں دیتے تھے اور نہ ہی بغاوت کو فرض سیجھتے تھے۔ اس کے برعکس خوارج کی دیگر پارٹیوں کاموقف یہ تھا کہ ان کے علاوہ تمام مسلمان کا فر ہیں اور ظالم عکر ان کے خلاف بغاوت فرض ہے۔ یہ تمام گروہ پہلی اور دوسری صدی ہجری میں بار بار ''خود کش بغاوتیں'' کرتے رہے اور اس کے علاقہ بین مکمل طور پر ختم ہو گئے۔ اباضیہ اپنے اعتدال پہند موقف کے باعث باقی رہے اور اب تک موجود ہیں۔ دوسری صدی کے نصف آخر میں انہیں شالی افریقہ میں اقتدار بھی مل گیا جو کہ آل رستم (909-776-160) کی حکومت کہلاتی ہے۔ اس کے بعد اگر چہ انہیں زوال آیالین اب بھی یہ لیبیا اور الحیریا میں اقلیت اور عمان میں اکثریت میں موجود ہیں۔

باغی پارٹی کے کوئی گروپ کے بارے میں ہم پڑھ چے ہیں کہ اس کی بھی دو شاخیں ہوگئی تھیں۔ سلیمان بن صرد کی قیادت میں ایک شاخ نے "توابین" کے نام سے بغاوت کی جس میں ان کے اکثر لوگ مارے گئے۔ اس کے بعد یہ مختار ثقفی کی قیادت میں اکتھے ہو گئے اور پھر ابن زبیر رضی اللہ عنہما کی افواج نے ان کا قلع قبع کر دیا۔ اس کے بعد یہ نہایت سکون سے رہے تاہم انہوں نے اپنی کاوشوں کارخ پر اپیگٹرا کی طرف موڑ دیا۔ انہوں نے جنگ صفین ، سانحہ کر بلا اور دیگر واقعات سے متعلق تاریخی روایات وضع کر کے مسلمانوں میں پھیلانا شروع کر دیں تاکہ عام مسلمانوں کو باغی تحریک کا حصہ بنایا جا سکے۔ انہیں بہت زیادہ کا میابی حاصل نہ ہوئی اور مین اسٹر یم مسلمان حکومت وقت کے ساتھ وابستہ رہے۔ چونکہ یہ لوگ حضرت علی اور حسین رضی اللہ عنہماکانام استعال کرتے تھے، اس وجہ سے بعض حکومت وقت کے ساتھ وابستہ رہے۔ چونکہ یہ لوگ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خاندان کی قیادت اب حضرت زین العابدین رحمہ اللہ کے پاس تھی جنہوں نے پانچ یا خانہ بایا مگر مجھی علم بخاوت بلند نہ کیا بلکہ 95/714 میں اپنی وفات تک امت کی تعلیم و تربیت میں مشغول رہے۔

دوسری صدی ہجری کے دوسرے عشرے میں باغی تحریک کچھ تقویت اس وقت ملی جب حضرت زین العابدین کے بیٹے زیدر حمہااللہ کو انہوں نے بغاوت پر آمادہ کرلیالیکن عین موقع پر انہیں دھو کہ دے کر ان سے الگ ہو گئے۔ یہ بالکل وہی معاملہ تھاجو اس سے پہلے وہ

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات Page 497 of 507

حضرت زید کے پڑ دادا، حضرت علی اور دادا حضرت حسین رضی الله عنہما کے ساتھ کر چکے تھے۔ طبری نے 122/740 کے باب ہشام کلبی اور ابومخنف کے حوالے سے اس واقعے کو کچھ یوں بیان کیاہے:

ذکر هشام عن أبی محنف: جب زید کے ان طرف داروں کو، جنہوں نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی تھی، معلوم ہوا کہ زید کے ارادہ کاعلم یوسف بن عمر (اس زمانے کے گور نرعراق) کو ہو گیاہے اور اس نے زید کے پاس اپنے جاسوس لگا دیے ہیں اور وہ ان کے حال کی تفتیش کررہاہے تو ان کے لیڈروں کی ایک جماعت زید کے پاس آئی اور ان سے پوچھا: "ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما کے بارے میں آپ کی رائے کیاہے؟"

زیدنے جواب دیا: "اللّٰہ ان پر اپنار حم کرے اور ان کی مغفرت فرمائے۔ میں نے اپنے کسی خاند ان والے ان سے بر اُت کا اعلان کرتے نہیں سنا ہے اور نہ ہی کوئی شخص ان کے متعلق تبھی برے الفاظ استعال کر تاہے۔"

ان لو گوں نے کہا: "آپ اہل بیت کے خون کا بدلہ لینے کے لیے اس لیے اٹھے ہیں کہ یہ دونوں (ابو بکر وعمر) آپ کی حکومت کے در میان میں حائل ہو گئے تھے اور اسے آپ لو گوں (اہل بیت) کے ہاتھوں سے نکال دیا۔"

زیدنے کہا: "اس معاملے میں سخت سے سخت بات جو میں کہہ سکتا ہوں، وہ صرف میہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلافت کے زیادہ مستحق ہم جھے مگر قوم (مسلمانوں) نے دوسروں کو ہم پر ترجیح دی اور ہمیں اس سے ہٹا دیا۔ مگر اس بنیاد پر وہ ہمارے نزدیک کفر کے درجہ تک نہیں پنچے۔ یہ دونوں حضرات امیر المومنین ہوئے توانہوں نے لوگوں میں انصاف کیا، کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ پر عمل پیرارہے۔"

ان لوگوں نے کہا: "جب ان دونوں حضرات نے آپ کے ساتھ کوئی ظلم نہیں کیا تو پھر ان لوگوں (بنو امیہ) نے بھی نہیں کیا۔ پھر آپ ہمیں کیوں ان لوگوں سے لڑنے کا کہہ رہے ہیں جنہوں نے آپ پر ظلم نہیں کیا۔"

زیدنے کہا: "یہ بات نہیں ہے۔ یہ لوگ ان جیسے نہیں ہیں۔ یہ نہ صرف مجھ پر بلکہ آپ لوگوں بلکہ خود اپنے آپ پر بھی ظلم کرتے ہیں۔ میں آپ کو کتاب اللہ اور سنت رسول کی طرف بلا تا ہوں تا کہ احیاء سنت ہو اور بدعات مٹائی جائیں۔ اگر آپ لوگ میری دعوت کو قبول کرلیں توخود آپ کو اس کا فائدہ پنچے گااور اگر انکار کر دیں تومیں آپ پر حکمر ان تو ہوں نہیں کہ آپ میری بات لازم طور پر مان لیں۔"

یہ من کر یہ لوگ انہیں چھوڑ کر چلے آئے اور اپنی بیعت توڑ دی۔ کہنے گگے: "یہ امام سے بھی آگے بڑھ گئے ہیں۔" یہ لوگ اس بات کے مدعی سے کہ زید کے بھائی محمد بن علی (الباقر) اصل میں امام سے۔ ان کے بیٹے جعفر بن محمد (الصادق) ابھی زندہ سے۔ ان لوگوں نے کہا: "جعفر السادق) ابھی زندہ سے۔ ان لوگوں نے کہا: "جعفر السادق) ابھی زندہ سے بال بیاں اور وہی امامت کے مستحق ہیں۔ ہم زید بن علی کاساتھ نہیں دیتے ہیں کیونکہ وہ امام نہیں ہیں۔ "اس بنا پر زید نے ان کانام رافضہ (انکار کرنے والے) رکھا مگر اب (طبری کے زمانے میں) یہ لوگ مدعی ہیں کہ جب ہم نے مغیرہ کاساتھ چھوڑا تو انہوں نے ہمارا سے نام رکھا۔ 2

اس کے بعد زید بن علی رحمہااللہ نے بغاوت کر دی۔ ان کے ہاتھ پر ہز اروں لو گوں نے بیعت کی تھی لیکن محض 218 آدمی اکتھے ہوئے

2 طبر ی **-** 5/231

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

www.islamic-studies.info

اور اس جھڑپ میں زید شہید ہو گئے۔اس روایت سے بیہ معلوم ہو تا ہے کہ بیہ حضرات حضرت زین العابدین رحمہ اللہ کی اولاد کے بزر گول کوامام قرار دے کران کے نام سے اپنی تحریک چلارہے تھے۔

اس کے بعد حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا کی اولاد کے پچھ لوگوں نے بنوامیہ کے خلاف تحریک اٹھائی۔ اس تحریک میں اس باغی تحریک نے بنوعباس کا ساتھ دیا اور یہ کامیاب رہی۔ بنوامیہ کا تختہ الٹ کر بنوعباس کی حکومت قائم ہوئی تو انہوں نے اس باغی تحریک کے لیڈروں کو حکومت میں شریک نہ کیا۔ اس پر یہ بہت تلملائے اور انہوں نے تاریخی روایتوں میں بنوعباس کے خلاف بھی جی کھول کر پر اپیگیٹد اکیا۔ یہ مشہور کر دیا کہ بنوعباس استے سفاک تھے کہ انہوں نے بنوامیہ کے باتی ماندہ لوگوں کو کھانے کے لیے بلایا اور پھر انہیں قتل کرواکر ان کی تڑپتی ہوئی لاشوں پر دستر خوان بچھاکر اس پر کھانا تناول کیا۔ یہ روایت نہ تو طبر ی میں موجو دہے اور نہ کسی اور معتبر کتاب میں۔ اگر اس روایت میں ذراس بھی حقیقت ہوتی تو بنو امیہ کے زمانے میں اسپین میں کبھی جانے والی کتابوں میں اس واقعے کو بہت بڑھا چڑھا کر پیش کیا جاتا لیکن دلچسپ امر یہ ہے کہ بنو امیہ نے تو خود پر ہونے والے اس ظلم کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔ بہر حال باغی تحریک کو بنو عباس کے دور عروج میں بھی کوئی کامیابی نصیب نہ ہوئی اور جس اقتدار کے لیے وہ کھڑے ہوئے شے، وہ انہیں کم از کم تین سوبرس تک نصیب نہ ہوا۔

#### ناصبی کن لو گوں کو کہا جاتا ہے؟

یہ کہاجاتا ہے کہ پہلی صدی میں ایک اور فرقہ بھی پیدا ہوا جنہیں"نواصب" کہاجاتا ہے۔ یہ لوگ خود کو"شیعان عثان" یا"العثانیون" کہاجاتا ہے۔ یہ لوگ خود کو"شیعان عثان" یا"العثانیہ" کے نام کہا کرتے تھے اور بنوامیہ کے شدید حمایتی تھے۔ مشہور ادیب جاحظ (869-255/767-150) نے ان پر ایک کتاب"العثمانیہ" کے نام سے لکھی ہے۔ ابن عساکر اور ابن کثیر نے بھی ان کاذکر کیا ہے۔ اپنی ابتد امیں ان کاموقف صرف یہ تھا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا احترام کرتے کی شہادت کا قصاص لیا جائے اور باغی تحریک کے سر غنوں کو کڑی سزا دی جائے۔ یہ لوگ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا احترام کرتے تھے۔ ابن عساکر لکھتے ہیں:

یزید بن ہارون سے کہا گیا: ''آپ حضرت عثان کے فضائل تو بیان کرتے ہیں لیکن حضرت علی کے فضائل کیوں بیان نہیں کرتے؟'' انہوں نے جواب دیا: ''حضرت عثان کے ساتھی تو حضرت علی کہتے ہیں، وہ حضرت عثان کے ساتھی تو حضرت علی کہتے ہیں، وہ حضرت عثان کے خلاف زبان درازی کرتے ہیں۔ <sup>3</sup>

بعد کے دور میں ایسالگتاہے کہ بیہ گروہ حضرت علی، حسن اور حسین رضی اللہ عنہم کے خلاف زبان درازی کرنے لگا۔ بعض لو گوں کا خیال ہے کہ مروان بن حکم کی اولا دمیں سے جولوگ خلفاء ہوئے، انہوں نے جمعہ کے خطبوں میں حضرت علی کے خلاف سب وشتم کا آغاز کیا اور اس رسم بد کو حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ نے ختم کیا۔ لیکن ہم یہ بیان کر چکے ہیں کہ ایساکرنا، خود اپنے پاؤں پر کلہاڑی مارنا تھا۔

عبد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات Page 499 of 507

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ابن عساكر **-** 39/503

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

حضرت زین العابدین رحمہ اللہ کے سبھی خلفاء کے ساتھ بڑے اچھے تعلقات رہے کیونکہ انہوں نے واقعہ حرہ کے موقع پر مروان کے پورے خاندان کو بچایا تھا۔ کیا اس بات کا تصور کیا جاسکتا ہے کہ آپ اپنے والد اور دادا کو گالیاں دینے والوں کے ساتھ اچھے تعلقات رکھیں گے ؟ یہ بات البتہ ممکن ہے کہ بنو امیہ کے بعض حاشیہ برداروں، خوشامد پیندوں اور شاہ سے بڑھ کر شاہ کے وفاداروں نے ایس کرکت کی ہو۔ ہم نے بہت کوشش کی کہ ناصبی فرقہ کی تاریخ سے متعلق کچھ تفصیلات مل جائیں لیکن یہ نہیں مل سکی ہیں۔ شہر ستانی .b) حرکت کی ہو۔ ہم نے بہت کوشش کی کہ ناصبی فرقہ کی تاریخ سے متعلق کچھ تفصیلات مل جائیں لیکن یہ نہیں مل سکی ہیں۔ شہر ستانی .b) کہ تعارف اور تاریخ پر ایک عظیم کتاب "الملل والنہل" لکھی تھی، نے بھی اس کتاب میں ناصبیوں کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ ناصبی کوئی منظم فرقہ نہیں رہابلکہ یہ محض ایک رجان تھاجو بعض لوگوں میں جاری رہا۔ جب بنوعباس نے بنو امیہ کے اقتدار کا خاتمہ کیا توان کے حامیوں کو بھی قتل کیا۔ اس میں ناصبی فرقہ بھی مٹ کر رہ گیا۔ بعد کی صدیوں میں ان میں ایسے لوگ پیدا ہوتے رہے تاہم یہ منظم نہیں ہو سکے۔ ابن کثیر نے اپنے زمانے (آٹھویں صدی ہجری) کے بعض لوگوں کا ذکر کیا ہے جو سانحہ کر بلاکی یاد میں دس محرم کو جشن منایا کرتے ہے۔ بہر حال امت میں ان لوگوں کو کبھی قبول عام حاصل نہیں ہوا اور انہیں نفرت کی نگاہ ہی سے دیکھا گیا ہے۔ اس وجہ سے یہ گروہ کبھی کھل کر سامنے نہیں آسکا ہے۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ بعض لوگوں کا انفرادی رجحان ہے۔ موجودہ دور میں بھی بعض ایسے لوگ یائے جاتے ہیں گر ان کی تعداد نہ ہونے کے برابر ہے۔

اہل تشویع کے نزدیک''ناصبیت'' کی تعریف کچھ مختلف ہے۔ اگر مثلاً انٹر نیٹ پر ناصبی، نواصب، ناصبیت قسم کے الفاظ عربی اور اردو میں سرچ کیے جائیں توبہ واضح ہو تاہے کہ ان کے نزدیک تمام اہل سنت ناصبی ہیں۔ ہر وہ شخص جو حضرت عثمان اور معاویہ رضی اللہ عنہما سے عقیدت رکھتا ہو، ان کے نزدیک ناصبی میں شار ہو تاہے۔ ممکن ہے کہ اہل تشیع کے معتدل لوگوں کاموقف اس سلسلے میں مختلف ہو تاہم ان کے متشد دلوگوں کاموقف یہی معلوم ہو تاہے۔

#### خلاصه باب

- امت مسلمہ کی پہلی صدی کا زیادہ حصہ جنگوں میں نہیں، بلکہ حالت امن میں گزرا ہے۔ یہ محض اخباریوں کار جحان ہے کہ وہ جنگ کی خبر وں کوزیادہ اہمیت دیتے ہیں۔
- خلافت اگرچہ ملوکیت میں تبدیل ہو گئ تاہم یہ ملوکیت، مطلق آمریت (Absolute Dictatorship) نہیں تھی۔ بنو امیہ، بنوعباس اور بنوعثان کے اکثر حکمر انول نے اپنے اپنے زمانوں میں بڑی حد تک خلافت راشدہ کے کر دار کو زندہ رکھا۔
- باغی تحریک کا خارجی گروپ جلد ہی ختم ہو گیا تاہم دوسر اگروپ باقی رہااور بغاو تیں برپا کر تارہا۔ اس مقصد کے لیے انہوں نے حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے خاندان کے نام کو دل کھول کر استعمال کیا۔

عهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

• ناصبی فرقہ ، ایک رجحان کانام ہے جو بعض لو گوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بغض میں اختیار کر لیا تھا۔
اسائن منٹس
ارناصبی کن لو گوں کو کہا جاتا ہے ؟ کیا یہ کوئی منظم فرقہ تھا اور ہے ؟ اگر ہاں تو یہ کہاں پایا جاتا ہے ؟
۲۔ بنوامیہ اور بنوعباس کے خلفاء کے کر دار اور موجو دہ دور کے آمر وں کے کر دار میں کیا فرق پائے جاتے ہیں ؟
سراخباری اور صحافی ، منفی خبر وں کوزیادہ کور تے کیوں دیتے ہیں ؟ علم صحافت (Journalism) کی روشنی میں جواب دیجیے۔

سم۔ مختار ثقفی کے بعد باغی تحریک کی دونوں شاخیں بے شار حچیوٹے حچیوٹے گروپس میں تقسیم ہو گئیں۔اس کے اساب تلاش سیجیے۔

۵۔اس کتاب کے مطالعے سے ہم کیانتائ افذ کرسکتے ہیں؟

عبد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

### خاتمه كتاب

کتاب کے اس آخری ھے میں ہم پوری کتاب کی بحثوں کا خلاصہ بیان کریں گے اور اس کے بعد اس کتاب پر ہونے والے اعتراضات کا جائزہ پیش کریں گے۔

#### تحقیق کے نتائج

اس كتاب مين بهم نے جو تفصيلات بيان كى ہيں، ان كو مد نظر ركھا جائے تو ہم ان نتائج پر پہنچ سكتے ہيں:

- صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سبھی یک جان اور کئی قالب تھے۔ یہ رحماء بینہم کی چلتی پھرتی تصویر تھے اور ان کے در میان اختلاف رائے سے زیادہ کوئی اختلاف موجو د نہیں تھا۔
- حضرت علی نے حضرات ابو بکر، عمر اور عثمان رضی الله عنهم کی خلافت کو پورے دل و جان سے تسلیم کیا اور ان کی حکومت کا حصہ رہے۔ انہوں نے خلفاء کے جانثار ساتھی کا کر دار ادا کیا اور اپنی جان پر کھیل کر حضرت عثمان رضی الله عنه کی حفاظت کی۔
- مشاجرات صحابہ کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ جنگ جمل وصفین محض باغی تحریک کی کاوشوں سے بیدا ہوئیں۔ ان میں نہ تو حضرت علی رضی اللہ عنہم کا۔ یہ تمام حضرات باغی خضرت علی رضی اللہ عنہم کا۔ یہ تمام حضرات باغی تحریک کوختم کرناچاہتے تھے اور ان میں زیادہ سے زیادہ جواختلاف تھا، وہ حکمت عملی اور طریق کار کا تھا۔
  - حضرت معاوبير رضى الله عنه كادور خلافت راشده بهى كانسلسل تھا۔
- صحابہ و تابعین کے130 سالہ دور کازیادہ ترحصہ امن اور ترقی کا دور ہے۔ ایک مخضر دور فتنہ و فساد کا ہے جس کے ذمہ دار جلیل القدر صحابہ و تابعین نہیں بلکہ کچھ اور قوتیں تھیں۔

۔۔۔ خاتمہ کتاب۔۔۔۔

عهد صحابه اور جدید ذ ہن کے شبهات

علوم اسلامید پروگرام\_\_\_ مسلم تاریخ

## ببليو گرافی

- 1. قرآن مجيد
- 2. ابن الي الحديد شرح نيج البلاغة (ac 11 Aug 2012)
  - 3. ابن ابي حاتم الرازي الجرح والتعديل (ac. 8 Aug 2012) (www.waqfeya.com)
- 4. ابن الي شيبه (850-235/776-850) **\_ المصنف** رياض: مكتبة الرشد (17 June 2006) **\_ المصنف** رياض.
- 5. ابن الا ثير (d. 630/1233) الكامل في التاريخ بيروت: دار الكتب العلمية (d. 630/1233) الكامل في التاريخ
- 6. ابن تيميه (ac.18 Apr 2012) (ترجمه: غلام احمد حريري) (www.kitabosunnat.com (ac.18 Apr 2012) منهاج السنة (ترجمه: غلام احمد حريري)

www.islamic-studies.info

- 7. ابن جرير طبري (922-310/838-224) ـ (اردوترجمه) ـ تاريخ الامم والملوك ـ كرا چي: نفيس اكيثري ـ
- 8. ابن جرير طبري تفيير الجامع البيان في تاويل القرآن مكتبه مشكاة الاسلامية (ac. 19 Feb 2008)
  - 9. ابن حجر عسقلانی فتح الباری شرح بخاری ریاض: مکتبه سلفیه (ac. 22 Jan 2010)
    - 10. ابن حجر عسقلاني (852/1372-852/1372) **اسان الميزان -** بيروت: مكتبه مطبوعات الاسلاميه -
- www.waqfeya.com (ac. 7 Jan ابن حجر عسقلانی، الاصابه فی تمییز الصحابه قاہرہ: مرکز ہجر للبحوث والدراسات العربیه واسلامیه 11. 2012)
  - 12. ابن حزم (1064-456/994-384) جمبرة الانساب العرب قابره: دار المعارف .
    - 13. ابن حزم الفصل في الملل والنحل موقع ام الكتاب م 2012 ac. 9 Aug 2012
- www.waqfeya.com من خلدون (732-808/1332-1406) ديوان المبتداوالخبر في تاريخ العرب والبربر بيروت: دار الفكر 2000 (732-808/1332-1406) من خلدون (2000 2000)
  - 15. ابن خلدون، مقدمه بيروت: دار الفكر (ac. 30 Sep 2006)
  - 16. ابن خلكان (602-608-681/1212) وفيات الاعيان بيروت: دار الصادر (608-681/1212-1282) وفيات الاعيان بيروت:
    - 17. ابن سعد (d. 230/844)- الطبقات الكبير- قامره: مكتبه الخانجي (d. 230/844)- الطبقات الكبير- قامره:
    - 18. ابن صلاح (643/1182-1246)-577) مقدمه قاهره: دار المعارف ــ (2012) www.waqfeya.com
- 19. ابن عبد البر (1071-368-463/979) الاستيعاب في معرفة الاصحاب بيروت: دار الفكر ـ (2012 (ac. 11 Aug) الاستيعاب في معرفة الاصحاب بيروت:
  - 20. ابن عساكر ـ تاريخ مدينه ومشق ـ مكتبه مشكاة الاسلامية ـ بيروت: دارالفكر
  - www.almeshkat.net/books/open.php?cat=13&book=513 (ac. 10 May 2012) .21
    - 22. ابن قتيب الدينوري-الامامة والسياسة- (ac. 20 Jan 2012)
  - 23. ابن كثير (1373-774/1302)- البدايه والنهايي (تحقيق: الدكتور عبد الله بن محن التركي) قاهره: دار ججر
    - . 24 سيمان الباروني مخضر تاريخ الاباضيه (ac. 3 Oct 2011)

عبد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_مسلم تاریخ www.islamic-studies.info

islamicbookslibrary.wordpress.com ابوالکلام آزاد(1957-1888)۔ انسانیت موت کے دروازے پر ۔ لاہور: ادارہ اسلامیات۔ (1888-1957)۔ انسانیت موت کے دروازے پر ۔ لاہور: ادارہ اسلامیات۔ (ac. 31 May 2012)

- 26. ابو بكر بن العربي ما لكي (468-573/1076-1178) **العواصم من القواصم في تتحقيق مواقف الصحابه بعدوفاة النبي ت**قاهره: مكتبة السنة ـ www.wagfeya.com (ac. 7 Jan 2012)
- www.ahlehaq.org ابوحامد غزالى (1111-450-505/1058-1111) اح**ياء العلوم الدين** (ترجمه: نديم الواجدي ) كرا چي: دار الاشاعت 27. (ac. 12 Apr 2012)
  - 28. ابوداؤد السنن مكتبه مشكاة الاسلاميه (ac. 24 Apr 2010)
    - 29. ابومخنف لوط بن يجي (d. 170/787) مقتل الحسين، قم: منشورات الرضي
- 30. www.al-mostafa.info/data/arabic/depot2/gap.php?file=016992.pdf (ac. 16 Feb 2012)
  - 31. احد بن حسين بيهقي (d. 458/1066) **\_ سنن الكبرى بيروت:** دار الكتب العلميه ـ (ac. 17 May 2007) **\_ سنن الكبرى بيروت** 
    - 32. احمد بن حنبل (ac. 16 Dec 2009) المسند بيروت: دار الفكر (164-241/780-855) المسند بيروت:
      - 33. احمد بن على الداؤدي (d. 828/1425) عدة الطالب في انساب آل ابي طالب تكصنو: مكتبه جعفري
    - 34. احمد بن يجي البلاذري (d. 279/893) انساب الاشراف بيروت: دار الفكر ــ (d. 279/893) الساب الاشراف بيروت:
  - 35. ارشاد الحق اثرى مشاجرات صحابه اور سلف كاموقف فيصل آباد: دار العلوم اثريه (ac.20 Feb 2012) مشاجرات صحابه اور سلف كاموقف
    - 36. ارشاد الحق اثرى مقام صحابه فيصل آباد ادارة العلوم الاثريه (2011 www.kitabosunnat.com)
      - 37. اكبرشاه خان نجيب آبادي- تاريخ اسلام- لا بور: دار الاندلس ـ (ac. 29 Jan 2010)
        - 38. اكرم بن محد زياده الفالوجي الاثرى مجم الثيوخ الطبري عمان: دار الاثريب
      - 39. اكرم ضياء العرى عمر الخلافة الراشده رياض: مكتبه العبيكان (ac. 11 May 2007)
    - www.almeshkat.net/books/ (accessed 3 Oct 2011) الجامع الصحيح (194-256/810-870) بخاري، محمد بن اساعيل (40-256/810-870) الجامع الصحيح (40-256/810-870)
      - 41. بخارى، محمد بن اساعيل الثاريخ الكبير (ac. 28 Apr 2007).
      - 42. بخارى، محمد بن اساعيل \_ الثاريخ الصغير \_ (ac. 28 Apr 2007).
        - 43. بيهقى، احمد بن حسين (d. 458/1066)-الاعتقاد الى سبيل الرشاد
- 44. <u>www.islamweb.net/hadith/display\_hbook.php?bk\_no=663&pid=141193&hid=325</u> (ac. 11 May 2012)
  - 45. تفضيل احمد ضيغم جميل حسين سے محبت كيوں ہے؟ لا مور: دار الخلد (ac. 15 Jan 2012)
    - 46. الجاحظ(869-255/767) العثمانيية بيروت: دار الحيل.
  - 47. حلال الدين سيوطي (d. 911/1505) **تاريخ الخلفاء بي**روت: دارابن حزم (d. 911/1505) **تاريخ الخلفاء بي**روت:
    - 48. جمال الدين المزى (1342-654-742/1256-654) تهذيب الكمال في اساء الرجال بغداد: موسسه دار الرساله
    - 49. جيل عبد الله المصرى اثر الل الكتاب في الفتن والحروب الابليه في قرن الاول البجرى مدينه منوره: مكتبه الدار
      - 50. خالد كبير علال مدرسة الكذابين في رواية التاريخ الاسلامي وتدوينه الجزائر: دارالبلاغ
      - 51. خطيب بغدادي (1071-463/1002-463)- تاريخ مدينة السلام (بغداد)- ببيروت: دار الغرب الاسلامي
        - 52. خليفه بن خياط (d. 240/855) تاريخ بيروت: دار الكتب العلميه

عبد صحابه اور جدید ذبین کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

- 53. الذببي، مثم الدين (1347-673)- سير الاعلام النبلا- عمان: بيت الافكار الدوليد
- 54. الذهبي، مش الدين ميزان الاعتدال في نقد الرجال بيروت: دارا لكتب العلميه 2009 www.waqfeya.com
- 55. سامي عطاحسن عبد الله بن سباليهو دي اليماني بين الحقيقة والخيال اردن: جامعه آل بيت (ac. 13 Aug 2012)
  - 56. السمعاني، عبد الكريم (d. 562/1167) الملل والنحل الواردة في كتاب الانساب ـ رياض: دار الوطن ـ
- 57. سيد ابوالا على مو دو دي (1903-1979) خلافت وملو كيت لا هور: اسلامك پبلي كيشنز ـ (1902-1973) خلافت وملو كيت لا هور: اسلامك ببلي كيشنز ـ (1903-1973)
  - 88. سيد ابوالحسن على ندوى المرتضى كراجي: مجلس نشريات اسلام (2012 www.ahlehaq.org) (ac. 12 Apr
  - 59. سيدر ضوان على ندوى \_ ناصبيت: تقدس كے تجيس ميں \_ (ac. 9 Aug 2012) (ac. 9 Aug 2012)
- www.PalsCoffee.com ac. 19 منتديات مقهى الأصدقاء منتديات مقهى الأصدقاء (عربي) نهج البلاغة (عربي) منتديات مقهى الأصدقاء 60. Apr 2007
  - 61. شاه عبد العزيز محدث د بلوي (1823-1745) تخفه اثناعشربيه كراچي: دار الاشاعت ـ (1745-1823) تخفه اثناعشربيه كراچي:
  - 62. شاه عبد العزيز محدث دہلوي (1823-1745) **قاوي عزيزي -** كراچي: سعيد اينڈ كمپني (1745-1823) و www.ahlehaq.org
    - 63. شاه ولى الله وبلوى (1702-1703) ازالة الخفاء عن خلافة الخلفاء . 63 www.aqeedeh.com/ebook/view\_news\_inner\_popup.shtml?rowID=161 (ac. 13 Aug 2012)
- <u>www.archive.org/details/qsmay</u> (ac. 13 Aug عند الدين ابن طولون (880-953/1475-1546) **قيد الشريد من اخبار اليزيد** 64.
- 65. شهر ستانی، محمد بن عبد الكريم (d. 548/1153) الملل والنحل بيروت: دار الكتب العلميه (d. 548/1153) الملل والنحل بيروت:
  - 66. صلاح الدين يوسف خلافت وملوكيت كي شرعي حيثيت لاجور: مكتبه سلفيه (ac. 15 Jan 2012)
  - 67. صلاح الدين يوسف\_رسومات محرم اورسانحه كربلا\_لا مور: دار السلام يبلي كيشنز\_(ac.18 Apr 2012) مسلاح الدين يوسف\_رسومات محرم اورسانحه كربلا\_لا مور:
    - 68. طبر انى (971-360/874-260) مقتل الحسين بن على بن ابي طالب كويت: دار الاوراد
    - 69. ظفر احمد عثاني ـ مقالات عثاني ـ لا بور: بيت العلوم ـ (www.ahlehaq.org (ac. 10 May 2012)
  - www.kitabosunnat.com (ac.31 May عبد الجبار سلفى صحابه اور ابل بيت ميں يكا گلت اور محبتيں لا مور: مجلس التحقيق الاسلامی 2012)
    - 71. عبدالرحن عبدالله الزرعي-رجال الشيعه في الميزان-كويت: دارار قم-
    - 72. عبد الرزاق (211/744-827) منشورات اسلامي بيروت: مجلس منشورات اسلامي (126-211/744-827) المصنف بيروت:
- www.ahlehaq.org (ac. 10 عبد العزيز پر هاڙوي مقام حضرت معاويه (ترجمه: محمد غزالي جالند هري ) مير پورخاص: مکي دار الکتب 10 May 2012)
  - 74. عبد الواحد خياري الامام المحسين شهداد يور: دار العلوم حسينيه (2012 www.ahlehaq.org)
  - almohsin.org/index.php?act=books&action=view&id=6 (ac. 13 Aug ملى آل محن عبدالله بن سبا: دراسة وتتحليل 2012 (ac. 13 Aug مالله بن سبا: دراسة وتتحليل 2012)
    - <u>www.almeshkat.net/books/</u> (accessed 27 Dec 2007) معلى بن ابي بكر الهيثي (d. 807/1405) معلى بن ابي بكر الهيثي (76 d. 807/1405) معلى بن ابي بكر الهيثي (1405 منه النوائد واندوائد ومنه الفوائد واندوائد و
      - 77. على بن حسين بن على المسعودي (d. 346/958) مروح الذهب ومعادن الجوهر بيروت: الشركة العالمية للكتاب -
      - 78. على محمد محمد الصلابي- ابو بمر الصديق: شخصية وعصره- قاهره: دار التوزيع- (ac. 7 Jan 2012)

عهد صحابه اور جدید ذبمن کے شبهات

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

<u>www.waqfeya.com</u> (ac. 7 Jan على محمد محمد الصلابي - امير المومنين الحن بن على بن ابي طالب: شخصية وعصره - قابره: دار التوزيع - 2012)

- 80. على محد محد الصلابي خلافة امير المومنين عبد اللد بن زبير قامره: موسسه اقرار (ac. 7 Jan 2012)
  - 81. على محمد محمد الصلابي عثان بن عفان: شخصيته وعصره قامره: دار التوزيع (ac. 7 Jan 2012)
- 82. على محمد محمد الصلابي على بن ابي طالب: شخصية وعصره شارجه: مكتبه الصحابه (ac. 7 Jan 2012)
  - 83. على محر محد الصلابي عمر بن خطاب: شخصية وعصره- قابره: دار التوزيع (ac. 7 Jan 2012)
    - 84. قاضی مظہر حسین حضرت لاہوری، فتوں کے تعاقب میں چکوال: تحریک خدام اہل سنت -
    - 85. قاضى مظهر حسين ـ وفاع حضرت معاوييه ـ لا بهور: مكه كتاب گهر ـ (www.ahlehaq.org (ac. 12 Apr 2012)
- 86. قىر بخارى مورخ ابي مخنف پر اک نظر \_ -www.alqlm.org/forum/showthread.php?4183 مورخ ابي مخنف پر ايک نظر (ac. 19 April 2012)
  - 87. محمد ادریس کاند هلوی (1974-1899) خلافت راشده کراچی: زمزم پباشرز (1892-1974) خلافت راشده کراچی:
    - 88. محمر الحرام اور شهادت هسين ـ ماتان . اداره تاليفات اشر فيه ـ ( 2012 Jan 2012 ماتان ـ محرم الحرام اور شهادت هسين ـ ماتان : اداره تاليفات اشر فيه ـ ( 88
      - 89. محمد المحزون مواقف الصحابه في الفتنه من روايات الامام الطبري والمحدثين قامره: دار السلام -
      - 90. محمد بن ادريس الشافعي كتاب الام المنصورة: دار الوفا (ac. 6 Jan 2010)
  - 91. محد بن طاہر البرزنجي ومحمد صبحي حسن حلاق صبح الثاريخ الثاريخ الطبري دمشق: دارابن کثير (ac. 22 Jan 2010)
    - 92. محمد بن عبد الله الغبان فتنه مقتل عثان بن عفان رياض: مكتبه العسكان (ac. 15 May 2012) و www.wagfeya.com
      - 93. محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشي **معرفة اخبار الرجال -** بمبئي: مطبع مصطفويه 1899 .
- 94. <u>www.4shared.com/office/35Byd8a-/\_\_\_.html</u> (ac. 10 May 2012)
  - 95. محمد تقى عثانى يه حضرت معاويه اور تاريخي حقائق يراچى: ادارة المعارف يرايى ادارة المعارف معاويه اور تاريخي
  - islamicbookslibrary.wordpress.com محمد ثا قب رسالپوری ـ حضرت معاوید اور تاریخی روایات ـ کراچی: مکتبه معارف القر آن ـ (ac. 15 Jan 2012)
    - 97. محد جعفر الطبسي- رجال الشيعه في اسانيد السنة موسسه معارف الاسلاميه -
- 98. محمد حميد الله \_ رسول الله كي حكمر اني و جانشيني \_ (ترجمه: خالديرويز) \_ لا مور: بيكن بكس \_ (ac.18 Apr 2012)
  - 99. محمد شفيع، مفتى شهبيد كربلا ملتان: دار الكتب دار الكتب (ac. 15 Jan 2012)
  - 100. محمد شفيع، مفتى مقام صحابه كراچى: ادارة المعارف (2012 www.ahlehaq.org)
    - 101. محمد ظفر اقبال **سیدنامعاویہ کے بارے میں گر اہ کن غلط فہیوں کا ازالہ۔** کر اپتی: مکتبہ عمر فاروق۔ islamicbookslibrary.wordpress.com (ac. 15 Jan 2012)
- islamicbookslibrary.wordpress.com (ac. 15 محمد ظفر اقبال سيرت امير معاويه اور ان كے ولچيپ واقعات ـ لاہور: بيت العلوم 15 . محمد ظفر اقبال سير ت امير معاويه اور ان كے ولچيپ واقعات ـ لاہور:
  - 103. محمد عبد الرشيد نعماني **ـ اکابر صحابه اور شهداء کربلا پر افتر اـ** کراچي: الرحيم اکيڈ مي ( ac. 15 Jan 2012 )
    - 104. محم عبد الرشيد نعماني-حادثه كربلاكالس منظرد دبلي: اداره اشاعت دينيات
    - 105. محد عبد الرشيد نعماني ـ ناصبيت: متحقيق كے بھيس ميں ـ كراچى: الرحيم اكير مي

Page 506 of 507

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_مسلم تاريخ

- 106. محد عبد الرشيد نعماني يزيد كي شخصيت: الل سنت كي نظر مين كراچي: الرحيم اكيدي -
- 107. محمد عبد المعبود تذكره الل بيت اطهار ـ راوليندي: الفتح يبلي كيشنز ـ (ac. 15 Jan 2012)
- 108. محمد عبدالله و صحابه كرام اور ان ير تنقيد ملتان: اداره تاليفات اشر فيه و (www.ahlehaq.org (ac. 15 Jan 2012)
  - 109. محد فرج مصرى فاتح اعظم: حضرت عمروبن عاص (ترجمه: شيخ محد احد پانى پى) كرا چى: نفيس اكيدى -
  - 110. محمد نافع \_ حضرت ابوسفيان اوران كي ابليه \_ لاجور: دار الكتاب \_ (www.ahlehaq.org (ac. 5 Aug 2012)
    - 111. محمد نافع \_ رجماء بينهم \_ لا مور: مكه بكس \_ (www.ahlehaq.org (ac. 10 Aug 2012)
    - 112. محمد نافع سيرت حضرت امير معاوييه لا بهور: دار الكتاب (2012) www.ahlehaq.org
      - 113. محمد نافع سيرت على المرتضى لا بهور: دار الكتاب (www.ahlehaq.org (ac. 5 Aug 2012)
  - 114. محموداحمد عباس محقيق سيدوسادات كراچى: مكتبه محمود (ac. 3 Dec 2009)
- 115. محمودا حمر عباسي تتحقيق مزيد بسلسله خلافت معاويه ويزيد كراجي: مكتبه محمود (ac. 3 Dec 2009)
  - 116. محمودا حمر عباس حقيقت خلافت و ملوكيت كراچى: كمتبه محمود (ac. 3 Dec 2009)
    - 117. محموداحمد عباسي خلافت معاويه ويزيد كراچى: كتبه محمود (ac. 3 Dec 2009) معموداحمد عباسي خلافت معاويه ويزيد كراچى:
      - 118. مسعود احمد صحح تاريخ الاسلام والمسلين كراچى: جماعت المسلمين -
  - www.almeshkat.net/books/ (accessed 3 Oct 2011)\_الجامع الصحيح (204-261/819-875)\_الجامع الصحيح .119
    - 120. مصعب الزبيري (ac. 14 Aug 2012)-نسب قريش- (156-236/773-851)- مصعب الزبيري (158-236/773-851)
- 121. ملك غلام على خلافت وملوكيت پراعتراضات كا تجزيه ـ لا مور: اسلامك يبلي كيشنز ـ (ac. 30 Sep 2007)
- 122. منير محد العضبان- معاويه بن الي سفيان: صحابي كبير وملك مجابد- بير وت: دار القلم-(ac. 15 May 2012)
  - 123. موسى الموسوى اصلاح شيعه (ترجمه: ابومسعود آل امام) (www.kitabosunnat.com (ac. 11 Aug 2012)
- www.al-mostafa.com (ac. 6 Apr \_(1888)\_ نامعلوم مصنف (منسوب به ابو حنيفه الدينوري) \_ الاخب**ار الطوال** \_ لندن: مطبع بريل (1888) \_ 2012).
  - 125. نسائي- السنن الصغرى- مكتبه مشكاة الاسلاميه (ac. 19 Feb 2008).
    - 126. نصر بن مزاحم المنقرى (d. 212/828)-وقعة الصفين-بيروت: دار الحيل-
      - 127. يا قوت حموى مجم البلدان بيروت: دار الصادر
    - 128. يجي بن ابراتيم بن على يجي- مرويات الى مخنف في تاريخ الطبري رياض: دار العاصمه-

www.ahlalhdeeth.com/vb/showthread.php?t=93954 (ac. 13 Aug 2012)

- 129. Ameer Ali, Syed. *Short History of the Saracens*. London: Mcmillan & Co. (1916) <a href="https://www.aboutquran.com">www.aboutquran.com</a> (ac. 6 May 2008)
- 130. Browne, Edward G. MB, FRCP. *Arabian Medicine*. London: Cambride University Press (1921) <a href="mailto:archive.org/details/arabianmedicineb00browiala">archive.org/details/arabianmedicineb00browiala</a> (ac. 12 Aug 2012)
- 131. Fazal ur Rahman. Revival and Reform in Islam. London: One World Publications (2006)
- 132. Hart, Micheal H. *The 100. A Ranking of the Most Influential Persons in History*. New York: Carol Publishing Group Edition (1993).
- 133. The Circle of Ancient Iranian Studies (CAIS), <a href="https://www.cais-soas.com/News/2007/June2007/28-06.htm">www.cais-soas.com/News/2007/June2007/28-06.htm</a>, (ac. 12 Sep 2011)

جهد صحابه اور جدید ذبن کے شبهات Page 507 of 507